
 

  

 

ISSN 2179-3786

 
 

 

Voluntas, Santa Maria - Florianópolis, v. 16, n. 1, e90671, p. 01-22, 2025  •  https://doi.org/10.5902/2179378690671 

Submissão: 23/01/2025  •  Aprovação: 07/04/2025  •  Publicação: 25/04/2025 
 

 
Artigo publicado por Voluntas: Revista Internacional de Filosofia sob uma licença CC BY-NC-SA 4.0. 

 

Traduções 

Há uma antecipação da Vontade schopenhaueriana na 

metafísica de Leibniz? 

Is there an anticipation of Schopenhauer's Will in Leibniz's metaphysics? 

Beatriz Cardoso SilveiraI   

I Universidade de São Paulo ,São Paulo, SP, Brasil 

RESUMO 
 

Nos Fragmentos sobre a História da Filosofia, Schopenhauer afirma que a tese de Gottfried W. Leibniz, 

segundo a qual matéria e espírito compartilham um mesmo princípio, pode ser vista como um 

"pressentimento" de sua própria metafísica. O ponto de convergência entre essas duas filosofias residiria 

na noção de forma substancial, que sugere que o funcionamento da matéria não se limita às leis 

mecânicas ou químicas, mas deve ser compreendido à luz da metafísica. Neste artigo, proponho explorar 

os sentidos da afirmação de Schopenhauer, analisando os conceitos leibnizianos de forma substancial, 

força, harmonia preestabelecida, expressão e mônada. A intenção é evidenciar possíveis paralelos entre 

esses conceitos e a metafísica da natureza de Schopenhauer, que entende o mundo material como a 

objetivação da Vontade. Sugiro que o conceito leibniziano de força, central para compreender a forma 

substancial, abre espaço para um diálogo com a metafísica schopenhaueriana porque aponta para uma 

atividade metafísica primordial que, embora se exprima na ordem física e possa ser matematizada pelas 

ciências, não é de natureza física. De maneira análoga, em Schopenhauer, o mundo material é 

compreendido à luz da metafísica da Vontade e a matéria é o palco que torna perceptível os seus 

diferentes graus de objetivação.  

 

Palavras-chave: Metafísica; Forma substancial; Vontade 

ABSTRACT  

In the Fragments for the History of Philosophy, Schopenhauer asserts that Gottfried W. Leibniz’s thesis, 

which holds that matter and spirit share a common principle, can be regarded as a "presentiment" of his 

own metaphysics. The point of convergence between these two philosophies lies in the notion of 

substantial form, which suggests that the functioning of matter is not limited to mechanical or chemical 

laws but must be understood through metaphysical principles. In this article, I propose to explore the 

meanings of Schopenhauer’s assertion by analyzing Leibnizian concepts such as substantial form, force, 

pre-established harmony, expression, and monad. The aim is to highlight possible parallels between these  

https://orcid.org/0000-0002-2413-552X
https://ror.org/036rp1748


2 | Há uma antecipação da Vontade schopenhaueriana na metafísica de Leibniz? 

 

 
Voluntas, Santa Maria - Florianópolis, v. 16, n. 1, e90671, p. 22-22, 2025 

  

concepts and Schopenhauer’s metaphysics of nature, which views the material world as the 

objectification of the Will. I argue that Leibniz’s concept of force, essential to understanding substantial 

form, opens the door to a dialogue with Schopenhauer’s metaphysics because it points to a primordial 

metaphysical activity that, while expressed in the physical order and capable of being mathematized by 

the sciences, is not itself physical in nature. Similarly, in Schopenhauer's framework, the material world 

is understood through the metaphysics of the Will, with matter serving as the stage where the various 

degrees of its objectification become perceptible. 

Keywords: Metaphysics; Substantial form; Will 

1 INTRODUÇÃO  

A crítica de Arthur Schopenhauer à filosofia de Gottfried Wilhelm Leibniz (1646-

1716) é bastante conhecida e envolve tanto divergências fundamentais sobre seu 

próprio projeto filosófico quanto a herança da filosofia crítica de Kant. Uma de suas 

expressões mais enfáticas está no Capítulo 46 dos Complementos d’O Mundo como 

Vontade e representação (1819) em que, contra o “sofismo” da tese do “melhor dos 

mundos possíveis” de Leibniz, Schopenhauer defende que vivemos no pior deles, já 

que ele é compatível com a maior quantidade de mal possível1. 

O capítulo estende-se em uma longa argumentação baseada, sobretudo, no 

sentido metafísico do mundo: a observação dos fenômenos e a intuição de si apontam 

para uma atividade primordial, insaciável e irracional, a Vontade enquanto coisa-em-si. 

Todo o mundo fenomênico é, em diferentes graus, a representação desse princípio 

metafísico, logo, o sofrimento, o mal e a dor são partes constituintes dele. 

 Em Leibniz, por sua vez, a fundamentação metafísica dos fenômenos é feita 

mediante a noção de infinito positivo designado como Deus e caracterizado como um 

ser perfeito cujos atributos de poder, razão, bondade e vontade são perfeitamente 

proporcionais. A criação do mundo é resultado do balanço perfeito entre essas 

qualidades. Dentre as infinitas ideias de mundos possíveis na mente de Deus, a escolha 

da criação de um deles se dá mediante o critério de razão suficiente2, pois, caso 

contrário, a criação do mundo seria um ato tirânico no qual poder e vontade se 

                                                           
1 W II, p. 695. 
2 O princípio é resumido na Monadologia nos seguintes termos: “nada pode ser tido como verdadeiro ou existente 

sem que haja uma razão suficiente pela qual ele é assim e não de outro modo. Ou seja, esse princípio indica não só 

a exigência de uma razão para que algo exista, mas também exige que essa razão elucide porque a coisa é de um 

jeito e não de outro”. (Leibniz, G. W. Monadologia, p. 145). 



Silveira, B. C. | 3 

 

 
 Voluntas, Santa Maria - Florianópolis, v. 16, n. 1, e90671, p. 22-22, 2025 

 

sobrepõem ao conhecimento e à bondade. O conhecimento do detalhe de todas as 

ideias faz com que a escolha seja feita a partir dos graus de perfeição que esses 

mundos contêm, “cada possível tendo o direito de pretender à Existência segundo a 

medida da perfeição que envolva”3. Essa escolha prévia baseada na perfeição dos 

atributos divinos e das criaturas que são compossíveis leva à célebre afirmação de que 

o mundo atual é o melhor dos mundos possíveis e que ele é regido pela lei da harmonia 

preestabelecida.  

Esse é um dos sentidos que podemos entender a afirmação de que a metafísica 

de Schopenhauer pode ser lida como uma antítese de várias teses leibnizianas4. Esse 

ponto também é ratificado na análise que Schopenhauer faz da filosofia moderna nos 

seus Fragmentos sobre a História da Filosofia (1851). Ao avaliar algumas doutrinas 

filosóficas à luz de suas próprias prerrogativas de pensamento, ele destaca que os 

princípios leibnizianos de harmonia preestabelecida e substância permaneceram longe 

da verdade que a filosofia moderna pretendia alcançar. Mesmo propondo uma filosofia 

amparada no método matemático, o que sugeriria que os problemas tivessem 

resoluções exatas, “sem restos”, o enigma do mundo, objeto principal da metafísica, 

não pôde ser decifrado por Leibniz e por outros modernos. Isso porque todos eles 

tomavam o conceito de substância como ponto de partida incontornável de suas 

análises. Leibniz recebeu a aporia cartesiana do influxo físico entre substâncias 

radicalmente distintas como herança, e desenvolveu sua teoria das mônadas a partir 

dela. Na leitura de Schopenhauer, Leibniz propôs, paradoxalmente, substâncias 

infinitas que eram “ora extensas, ora pensantes ou ambas as coisas ao mesmo tempo, 

dependendo da circunstância”, e que só podiam se harmonizar com os fenômenos por 

meio da “lei de harmonia preestabelecida da mônada central”5.  

A tese da harmonia preestabelecida, junto à noção paradoxal de mônada, deixa, 

segundo Schopenhauer, um grande “resto” na adequação da filosofia de Leibniz com o 

                                                           
3 Leibniz, G. W. Monadologia, p. 189. 
4 Cf. Salviano, J. Schopenhauer, os afetos e o pior dos mundos possíveis. Voluntas: Revista Internacional De Filosofia, 

Santa Maria, Florianópolis, Vol. 12, N. 03, p. 01-13, 2022. DOI: 10.5902/2179378665897. 
5 P I, § 12, p. 108. 



4 | Há uma antecipação da Vontade schopenhaueriana na metafísica de Leibniz? 

 

 
Voluntas, Santa Maria - Florianópolis, v. 16, n. 1, e90671, p. 22-22, 2025 

  

mundo. Isso porque, como vimos, a noção de harmonia é consequência da tese do 

melhor dos mundos possíveis, já que deriva da escolha a partir do princípio do melhor. 

Deus, por ser bom e racional, fez com que previamente todas as criaturas se 

acomodassem, expressando não só umas às outras, mas também todo o mundo dos 

fenômenos de maneira ideal. Assim, defender a noção de harmonia preestabelecida 

implica na adesão de um princípio metafísico racional, benevolente e justo que é 

diametralmente oposto à proposta schopenhaueriana de uma metafísica da Vontade. 

 Além disso, para Schopenhauer, o conceito de harmonia leva a uma “cisão” do 

mundo em duas metades completamente distintas e “incapazes de agir uma sobre a 

outra”6. Ela retira a dimensão do problema da relação entre mundo e representação, 

fundamental para a filosofia pós Kant e para o sistema proposto por Schopenhauer, e 

o substitui “por um dogma que afirma um mundo corporal e outro espiritual”7. Isso leva 

o filósofo a considerar que com a postulação do conceito de harmonia preestabelecida, 

“tudo é resto” na filosofia de Leibniz8.   

Contudo, mesmo com críticas que atingem o núcleo da metafísica leibniziana, 

ainda nos Fragmentos Schopenhauer afirma que a tese defendida por Leibniz, de que o 

material e o espiritual têm um único e mesmo princípio, merece reconhecimento. Da 

perspectiva schopenhaueriana, essa tese implica em considerar que a matéria não é 

“absolutamente morta, passiva e isenta de vontade” e não pode ser “reduzida a forças 

mecânicas e submetida a leis matemáticas”9. Ele destaca que o conceito de forma 

substancial adotado por Leibniz explicita o contrário: são essas leis que devem ter algo 

espiritual como fundamento. Isso leva Schopenhauer a afirmar que a tese leibniziana 

de que há um único princípio para matéria e espírito pode ser entendida como “um 

pressentimento” de sua própria doutrina embora Leibniz não tenha conseguido “ver 

por trás da névoa tal como era”10.  

                                                           
6 P I, § 5 p. 08.  
7 P I, § 5, p. 09. 
8 P I, § 12, p. 108.  
9 P I, § 12, p. 108. 
10 P I, § 12, p. 110. 



Silveira, B. C. | 5 

 

 
 Voluntas, Santa Maria - Florianópolis, v. 16, n. 1, e90671, p. 22-22, 2025 

 

Essa última afirmação é, no mínimo, curiosa. Se, por um lado, Leibniz é acusado 

de sustentar o “sofisma do melhor dos mundos possíveis” que é previamente 

organizado de maneira harmônica, por outro, ele é exaltado na medida em que definiu 

que as duas metades que o compõem tinham um único princípio. O conceito de forma 

substancial indicaria exatamente isso. Ora, se esse princípio é postulado, qual é o 

sentido da afirmação de que Leibniz “cinde” o mundo em duas metades 

incomunicáveis, e como, ainda assim, o estabelecimento de um único princípio para 

matéria e espírito pode ser entendido como o “pressentimento” da metafísica de 

Schopenhauer?  

No texto a seguir, busco responder essas questões pela análise dos conceitos 

leibnizianos de forma substancial, força, mônada, expressão e harmonia preestabelecida. 

O conceito de força confere inteligibilidade à noção metafísica de forma substancial e é 

fundamental para aproximar as duas metafísicas, já que é um conceito que opera no 

limite entre o físico e o metafísico. Ele nos indica primeiro que para compreender o 

movimento na matéria é preciso não só da mecânica, mas da dinâmica, e segundo, que 

há uma atividade primordial metafísica que se exprime na ordem física e pode ser 

matematizada e teorizada pelas ciências.  

Penso que depois dessa exposição será possível refazer o paralelo proposto por 

Schopenhauer entre aquilo que Leibniz sugere como fundamento comum do mundo 

material e espiritual e sua própria metafísica da natureza que busca sustentar que o 

mundo material é a objetivação da Vontade. Na Metafísica schopenhaueriana, a 

matéria tem um papel central no estudo da essência dos fenômenos, já que é por meio 

da posse dela que os graus de objetivação da Vontade se tornam visíveis. Tendo isso 

em vista, proponho também analisar brevemente o Segundo Livro d’O Mundo como 

Vontade e representação, a fim estabelecer possíveis pontos de confluência entre suas 

teses e as de Leibniz, para então elucidar a associação feita nos Fragmentos. 

 

 

 



6 | Há uma antecipação da Vontade schopenhaueriana na metafísica de Leibniz? 

 

 
Voluntas, Santa Maria - Florianópolis, v. 16, n. 1, e90671, p. 22-22, 2025 

  

2 

A análise de Schopenhauer sobre a herança que René Descartes legou à filosofia 

moderna é bastante precisa. Desde a publicação das Meditações concernentes à Primeira 

Filosofia nas quais a existência de Deus e a distinção do real entre a alma e o corpo do 

homem são demonstradas11, em 1641, a filosofia ocidental passou a lidar com o dilema 

entre a subjetividade do sujeito do conhecimento e a objetividade do mundo. A 

deliberação a respeito da essência do mundo material foi uma de suas consequências 

e a posição de Leibniz a respeito das substâncias pode ser entendida como uma 

reelaboração do problema legado por Descartes.   

Em Descartes, a substância pensante é resultado irredutível do processo de 

dúvida proposto no início das Meditações metafísicas e sua existência é a primeira 

certeza indubitável. Pensamento e ser são identificados como uma só coisa. A essência 

do mundo material, por outro lado, é garantida por meio das ideias inatas da 

matemática que têm, por sua vez, a objetividade e a veracidade garantidas por Deus. É 

por meio da ideia de extensão geométrica que a identidade da matéria se preserva, 

independentemente das mudanças sensíveis dos corpos. Ela garante, portanto, a 

objetividade do mundo material. O mundo físico enquanto plenum material só pode 

ser conhecido clara e distintamente por meio da ideia de extensão.  

O mecanicismo proposto por Descartes sustenta que a matéria só se diversifica pelo 

movimento, que é a translação de uma parte da matéria ou de um corpo para aquelas 

que lhe são imediatamente contíguas. Quando uma parte age, ela desencadeia uma 

série de outros movimentos naquelas que estão próximas e o choque ou contato entre 

elas gera uma diferenciação entre os corpos. Essa translação é sempre proporcional e 

imutável em cada uma das partes da matéria porque é determinada por Deus, que 

conserva a mesma quantidade de movimento no mundo.  

Entre res cogitans e res extensa há, portanto, uma distinção real. O termo, que 

remete aos escolásticos, é usado para explicitar a tese de que corpo e alma são 

realmente diferentes e independentes. Nos Princípios de Filosofia (1644), Descartes 

                                                           
11 Citado doravante como Meditações metafísicas. 



Silveira, B. C. | 7 

 

 
 Voluntas, Santa Maria - Florianópolis, v. 16, n. 1, e90671, p. 22-22, 2025 

 

esclarece que “duas substâncias são realmente distintas uma da outra pelo fato de 

podermos conceber clara e distintamente uma delas sem pensar na outra12”. 

Substâncias cuja essência pode ser estabelecida sem referir-se a outra, tal como ocorre 

com o corpo e a alma, resulta não só na possibilidade de concebê-las separadamente, 

mas também na tese de que elas são ontologicamente, logo, realmente distintas.  

Ainda assim, mesmo com essa distinção, Descartes propõe que há uma 

conjugação entre essas duas substâncias. Mesmo que tudo ocorra no mundo natural 

por meio das leis da mecânica, a alma, imaterial, de alguma maneira afeta e é afetada 

pelo corpo, mesmo que esses movimentos sejam, nela, apetições e pensamentos13. 

Esse influxo é destacado nas Meditações metafísicas, quando o filósofo analisa a 

faculdade da imaginação e percebe que o sentimento de mudar de posição ou lugar 

não pode ter o cogito, substância espiritual, como causa. Atrelado a isso, a inclinação 

natural nos persuade e ensina que há uma conjugação entre corpo e espírito e que os 

corpos existem visto que produzem esses sentimentos. O entendimento, entretanto, 

não pode conhecer o corpo como faz com o espírito, pois trata-se de duas naturezas 

distintas.  

 As considerações de Descartes a respeito do objetivo e do subjetivo, da essência 

do mundo material e da posição do sujeito em relação a ele contou com diversos 

discípulos, opositores e reformadores. Gottfried Wilhelm Leibniz insere-se nessa 

discussão sobretudo a partir do Sistema novo da natureza e da comunicação das 

substâncias14, publicado no Journal des Savants, em 1695, e na Monadologia (1714), que 

permaneceu inédita até sua morte, em 1716. Nesses textos, as noções de forma 

substancial, força, bem como a de harmonia preestabelecida, expressão e mônada surgem 

como alternativas às explicações cartesianas.  

Na perspectiva leibniziana, a reforma realizada pela filosofia natural moderna, 

sobretudo a partir das teses de Descartes, foi longe demais. É inadmissível reduzir o 

                                                           
12 Descartes, R. Princípios de filosofia, p. 97. 
13 Cf. Descartes, R. As paixões da alma. 2ª ed. Introdução de Gilles-Gaston Granger, prefácio e notas de Gérard Lebrun, 

tradução de J. Guinsburg e Bento Prado Júnior. São Paulo: Abril Cultural, 1979. 
14 Citado doravante como Sistema novo. 



8 | Há uma antecipação da Vontade schopenhaueriana na metafísica de Leibniz? 

 

 
Voluntas, Santa Maria - Florianópolis, v. 16, n. 1, e90671, p. 22-22, 2025 

  

mundo material à ideia geométrica de extensão e explicar todos os fenômenos naturais 

por meio do mecanicismo. Essa redução é equivocada tanto no âmbito da Física, já que 

os fenômenos seriam completamente diferentes se os corpos obedecessem apenas às 

leis do choque e fossem meramente res extensa15, como também é um erro filosófico, 

na medida em que não considera a finalidade da natureza nem a diferença entre as 

máquinas artificiais e as orgânicas. Tendo em vista esses dois problemas, o autor 

sugere que a natureza seja interpretada não apenas a partir dos conceitos da mecânica 

e da geometria, capazes de descrever os movimentos e mensurar os corpos, mas 

também da dinâmica e da metafísica, que consideram a razão e a finalidade pela qual 

eles se movem.   

 Sobre o primeiro equívoco, Leibniz nota que, no mundo físico, a extensão 

geométrica implica em massa extensa que é passiva e infinitamente divisível e, portanto, 

não pode ser a essência de uma substância16. Toda substância deve ser una, ativa e 

indestrutível. Se é assim, a massa, que não é una e não contém em si a causa de suas 

próprias mudanças, não pode ser o atributo essencial de um ser. Leibniz também 

confronta a afirmação cartesiana de que, embora corpo e alma sejam realmente 

distintos, eles estejam unidos e se influenciem.  

É por esse motivo que ele resgata a noção aristotélica de forma substancial e 

propõe dar a ela um caráter inteligível a partir do conceito de força [vis]. Ele sustenta 

que a “natureza das formas substanciais consiste na força”17 que “não contém apenas 

o ato ou o complemento da possibilidade, mas ainda uma atividade original” da qual 

se segue “algo de análogo ao sentimento e ao apetite”18. Tendo isso em vista, Leibniz 

as concebeu “à imitação da noção que temos das almas”19. A força é o “princípio 

absoluto da composição das coisas”, possui algo de vital e uma “espécie de 

percepção”20.  Ela difere da mera potência, porque não é apenas uma possibilidade de 

                                                           
15 Cf. Leibniz, G. W. God. Guil. Leibnitii. Opera Philosophica quae exstant latina gallica germanica omnia. Berlin: Eichler, 

1840, p. 112. 
16 Leibniz, G. W. Sistema novo da natureza e da comunicação das substâncias, p. 17. 
17 Leibniz, G. W. Sistema novo da natureza e da comunicação das substâncias, p. 17. 
18 Leibniz, G. W. Sistema novo da natureza e da comunicação das substâncias, p. 18. 
19 Leibniz, G. W. Sistema novo da natureza e da comunicação das substâncias, p. 19. 
20 Leibniz, G. W. Sistema novo da natureza e da comunicação das substâncias, p. 24. 



Silveira, B. C. | 9 

 

 
 Voluntas, Santa Maria - Florianópolis, v. 16, n. 1, e90671, p. 22-22, 2025 

 

agir próxima, que ainda depende de um estímulo externo para ser atualizada. Ela 

“contém uma espécie de ação interna e está entre a faculdade de agir e a própria ação; 

envolve um esforço, e por si mesma se direciona para a ação, sem precisar de auxílio”21. 

A defesa de uma substância dotada de princípio interno de ação também é 

sustentada na Monadologia, embora o vocabulário seja reelaborado. Ali, Leibniz retoma 

a tese de que a natureza das substâncias/mônadas é a força ativa primitiva, isto é, o 

princípio interno de ação que faz com que as mônadas tenham percepção e 

autonomia22. Todas as ações são, para as mônadas, percepções, e a passagem de uma 

percepção a outra ocorre por “seus próprios meios”, já que nenhuma substância 

interfere em outra. A percepção dessas mônadas leva a expressão de todo o universo a 

partir de seu próprio ponto de vista, contudo, posto que são criaturas, a expressão do 

universo ocorre de maneira confusa, enquanto a de seu corpo e de coisas próximas 

ocorre de maneira mais distinta. 

Em ambos os textos, a força é um conceito que se situa no limite entre o físico e 

o metafísico, já que é tanto um princípio estruturante e fundamental quanto pode ser 

matematizado a partir de alguns de seus efeitos físicos estudados pela dinâmica (f = 

mv²). Nas ciências, o conceito de força implica na negação da ideia cartesiana de que os 

corpos se diferenciam por meio do choque e do movimento. Leibniz propõe que os 

corpos são elásticos e preservam sempre a mesma quantidade de força, já que ela é 

tanto a tendência quanto a razão pela qual eles se movem. Do ponto de vista 

metafísico, a força confere a uma coisa o estatuto de substância porque é por meio dela 

que a autonomia e vitalidade se efetuam. 

Nos corpos orgânicos (animais humanos e não humanos), a força primitiva é 

idêntica à forma substancial ou alma que confere a eles uma unidade substancial e, no 

caso dos humanos, a noção de um eu que permanece mesmo com o fluxo constante 

da matéria extensa dos organismos. O corpo orgânico, tal como o “navio de Teseu”, 

muda a cada instante, mas a forma substancial, noção metafísica, garante a ele uma 

                                                           
21 Leibniz, G. W. God. Guil. Leibnitii. Opera Philosophica quae exstant latina gallica germanica omnia, p. 122. 
22 Leibniz, G. W. Monadologia, p. 133. 



10 | Há uma antecipação da Vontade schopenhaueriana na metafísica de Leibniz? 

 

 
Voluntas, Santa Maria - Florianópolis, v. 16, n. 1, e90671, p. 22-22, 2025 

  

unidade e o diferencia dos demais corpos23. No vocabulário da Monadologia, o corpo 

orgânico é dotado de uma mônada dominante cuja percepção mais distinta que as 

demais garante a unidade dele mesmo com as transformações a que está sujeito24.  

 Se esse princípio de vitalidade e ação é imaterial e a massa extensa não pode ser 

uma substância, Leibniz concede que não há uma influência física entre forças 

primitivas e os fenômenos materiais, tampouco união. A comunicação que acreditamos 

ver entre as substâncias e os fenômenos é uma relação de expressão e de harmonia 

preestabelecida.  

O conceito de expressão indica que há uma relação biunívoca entre força primitiva 

e fenômeno, ou seja, uma relação constante e regrada entre “x” termos que se 

correspondem, embora não haja semelhança entre eles. Trata-se de uma analogia 

entre termos que ocorre de modo invariável. A natureza da substância é 

representativa, o que significa que ela é “capaz de exprimir os seres fora dela por meio 

da relação de seus órgãos”25. A mônada fundamenta os fenômenos por meio de sua 

natureza representativa de tal maneira que eles podem ser “verdadeiros” porque a tem 

como fundamento.  

É possível perceber que a expressão envolve o princípio da harmonia 

preestabelecida porque, embora as substâncias imateriais executem suas ações por sua 

própria espontaneidade, seus fenômenos, regidos por leis físicas, se harmonizam. Na 

correspondência com Arnauld, anos antes da escrita do Sistema novo, Leibniz já indicava 

que a lei da harmonia estava envolvida na correspondência entre os movimentos do 

corpo e as percepções ou pensamentos na alma e vice-versa26. Assim, ainda que cada 

substância/mônada exprima todo o universo e Deus, ela exprime seu corpo mais 

distintamente do que todos os demais, e este, considerado em sua extensão, responde 

às leis físicas.  

                                                           
23 Leibniz, G. W. Sistema novo da natureza e da comunicação das substâncias, p. 23. 
24 Leibniz, G. W. Monadologia, p. 144. 
25 Leibniz, G. W. Sistema novo da natureza da comunicação das substâncias, p. 25. 
26 Leibniz, G. W. Discours de métaphysique et correspondance avec Arnauld, p. 81. 



Silveira, B. C. | 11 

 

 
 Voluntas, Santa Maria - Florianópolis, v. 16, n. 1, e90671, p. 22-22, 2025 

 

Desse modo, as noções de mônada e forma substancial têm a função de indicar 

que a matéria extensa tem um princípio estruturante que é metafísico, qual seja, a 

força. Além disso, elas também cumprem a tarefa de garantir unidade aos corpos 

orgânicos. A metafísica leibniziana indica, portanto, que, embora os fenômenos 

possam ser descritos pelas leis da física, eles só encontram sua significação completa 

quando são associados a noções metafísicas.   

3  

No Segundo Livro d’O Mundo como Vontade e representação, Schopenhauer, assim 

como Leibniz, critica a redução da natureza feita pelas ciências naturais. Ele divide essas 

ciências entre morfologia e etiologia: a primeira trata da identificação, descrição e 

classificação das figuras permanentes da natureza, enquanto a segunda indica como 

uma mudança condiciona outra por meio da lei de causa e efeito. A etiologia demonstra 

a ordem regular segundo a qual os fenômenos se produzem no tempo e no espaço 

conforme uma regra fixa. Essas explicações sempre pressupõem uma essência que é 

apenas indicada pelo nome de força natural e que é derivada de leis naturais. Isso 

implica que a própria força que se manifesta, a natureza íntima dos fenômenos 

constantes e regulares, “é para ela [etiologia] um segredo que não lhe pertence”27 ou 

uma qualitates occultae28. O mesmo ocorre com o estudo da morfologia: a força vital é 

pressuposta embora não se saiba o que ela é nem porque se manifesta em plantas e 

animais de determinada maneira.   

A limitação do discurso científico não seria um problema se não fosse 

acompanhada da constante tentativa de reduzir o mundo orgânico e inorgânico ao 

quimismo, à eletricidade e ao mecanicismo. Schopenhauer observa que a “etiologia de 

todos os tempos” tendeu para essa redução e sua gênese remete ao mecanicismo, à 

geometria e à aritmética, podendo ser identificada desde as propostas de Demócrito 

sobre os átomos e a de vórtice de Descartes até a física mecânica de George Louis 

                                                           
27 W I, § 17, p. 152. 
28 W I, § 24, p. 182. 



12 | Há uma antecipação da Vontade schopenhaueriana na metafísica de Leibniz? 

 

 
Voluntas, Santa Maria - Florianópolis, v. 16, n. 1, e90671, p. 22-22, 2025 

  

Lesage. Essa tradição etiológica foi, no século XIX, associada ao materialismo e a 

morfologia a incorporou como maneira de “explicar os fenômenos da vida a partir de 

forças físicas e químicas e estas, por seu turno, a partir do fazer-efeito mecânico da 

matéria, posição, figura e movimento de átomos”29. 

A redução das forças ao movimento suprime “a verdade imediatamente certa de 

que todo movimento voluntário e involuntário é fenômeno de um ato da vontade”30. 

Assim, na medida em que Schopenhauer propõe fazer uma metafísica da natureza e 

não uma ciência, ele se dispõe a tratar exatamente desse fundamento “incondicionado” 

pressuposto por ela. Contudo, ao contrário dos modernos, que partiram da noção de 

substância, ele analisa o corpo individual como ponto de partida de sua metafísica 

tendo em vista a distinção fundamental entre os fenômenos e a coisa-em-si, entre o 

que se manifesta e aquilo que possibilita essa manifestação. 

Segundo ele, o corpo [Leib] é a única coisa que se nos apresenta, ao mesmo 

tempo, como representação e Vontade31. O indivíduo só é sujeito do conhecimento 

porque tem antes, como condição necessária, a existência de um corpo que “tem suas 

raízes no mundo”32 e as modificações dele são o ponto de partida do entendimento 

para a intuição do mundo. O corpo aparece tanto como um objeto fenomênico, isto é, 

uma representação, quanto como Vontade e, por isso, é a chave para a compreensão 

do enigma do mundo.  Se de um lado ele é fenômeno, de outro ele aponta para algo 

fora do campo da representação, a coisa-em-si. Cada movimento corporal, seja ele 

voluntário ou não, é ao mesmo tempo “ato real da Vontade”33, logo, o corpo pode ser 

entendido como uma Vontade objetivada, ou seja, tornada perceptível para a 

consciência.  

É pela analogia entre o corpo individual e a natureza que Schopenhauer se refere 

às objetivações da Vontade. Enquanto representação, ela está submetida ao princípio 

                                                           
29 W I, § 24, p. 183. 
30 W I, § 20, p. 166. 
31 Sigo a sugestão do tradutor da edição usada neste trabalho, Jair Barbosa, de grafar Vontade com “V” maiúsculo 

quando me refiro à Vontade como coisa-em-si e com “v” minúsculo quando se trata da vontade individual, ou seja, 

uma objetidade da Vontade. (W I, p. 169).  
32 W I, § 18, p. 156.  
33 W I, § 18, p. 157.  



Silveira, B. C. | 13 

 

 
 Voluntas, Santa Maria - Florianópolis, v. 16, n. 1, e90671, p. 22-22, 2025 

 

de razão suficiente que conta quatro raízes: causalidade, conceitos, intuições a priori e 

lei de motivação. Os objetos da primeira classe são regidos por três formas de 

causalidade [Kausalität]: a causalidade [Ursächlichkeit], que rege os objetos do reino 

inorgânico; a excitação [Reiz], que diz respeito ao reino orgânico; e o motivo [Motiv], que 

se refere às ações humanas. Cada uma delas funciona como base conceitual que 

possibilita – do ponto de vista do conhecimento – compreender a Vontade como 

essência de todas as atividades que qualificam os fenômenos.  

Sendo assim, a objetidade da Vontade ocorre sob diferentes formas e graus. 

Entre ela e os fenômenos particulares, como o corpo individual, há uma espécie de 

etapa, uma exigência, não da Vontade – que como coisa-em-si é totalmente diferente 

de suas representações –, mas do processo de constituição das representações, isto é, 

da objetivação dela. Essa etapa é a Ideia. Fora do princípio de razão suficiente, ela 

representa a unidade da Vontade, “espelha esta unidade no fenômeno”34. Aquilo que 

há de essencial nos fenômenos deve-se ao fato de que neles se revela a Ideia, que é a 

objetidade adequada da Vontade. Os fenômenos individuais são suas objetidades 

inadequadas, posto que já se encontram submetidos ao princípio de razão suficiente e, 

portanto, ao conhecimento mediato segundo suas formas a priori de espaço, tempo e 

causalidade [Kausalität]. Contudo, dado que a ideia está fora do princípio de razão, ela 

é insuficiente para explicar o processo de individualização dos fenômenos, logo, é 

preciso que entre Vontade, Ideia e fenômeno haja mais um “mediador”.  

           É nesse sentido que o conceito de matéria se torna fundamental para a metafísica 

da natureza de Schopenhauer. Se, por um lado, ela é definida na primeira edição de O 

Mundo como Vontade e representação como causalidade e, consequentemente, como 

submetida ao princípio de razão suficiente, a partir da segunda edição do livro o conceito 

passa a ser pensado por meio da compreensão de que a matéria deve viabilizar tanto 

a sucessão dos fenômenos quanto deve ser o “elo de ligação entre a ideia e o 

fenômeno” e, portanto, deve ser entendida “em termos de substrato”35. 

                                                           
34 Brandão, E. A concepção de matéria na obra de Schopenhauer, p. 54-55. 
35 Brandão, E. A concepção de matéria na obra de Schopenhauer, p.114. 



14 | Há uma antecipação da Vontade schopenhaueriana na metafísica de Leibniz? 

 

 
Voluntas, Santa Maria - Florianópolis, v. 16, n. 1, e90671, p. 22-22, 2025 

  

Schopenhauer utiliza, assim, dois sentidos no uso do termo matéria. Ela é Stoff 

quando é pensada como a perceptibilidade do espaço e tempo, a ligação de ambos por 

meio da causalidade. Nesse sentido, ela é a mudança de diferentes estados [Zustände] 

que a qualificam e a formam como fenômeno. Dentro do registro kantiano de 

representação, Schopenhauer define Stoff como uma realização do entendimento.  

Por outro lado, ela é Materie e se configura como “uma abstração que, não sendo 

dada em nenhuma experiência, é pressuposta em todas elas”36. Enquanto o primeiro 

sentido de matéria pode ser intuído pelo sujeito do conhecimento porque está 

submetido ao princípio de razão suficiente, a Materie não o pode porque ela é uma 

pressuposição para a própria experiência. Ela é um conceito, ou seja, uma realização da 

razão sobre a noção de matéria que se associa à noção de substância ou substrato sem 

forma e sem qualidade ou ainda como uma atividade em geral. Como consequência, é 

possível considerá-la como o “correlato” da Vontade no plano da representação:  

 

A essência da matéria [Materie] consiste em fazer-efeito: a matéria é o 

fazer-efeito mesmo, in abstracto, portanto o fazer-efeito em geral, à parte 

toda diversidade dos modos de efeito: ela é absolutamente causalidade. 

Justamente por isso, ela mesma, conforme sua existência, não está 

submetida à lei da causalidade, logo, é irascível e imperecível: do 

contrário, a lei de causalidade seria aplicável a si mesma37. 

 

 Como Stoff, a matéria é acidental e seus estados consistem na ligação do espaço 

e do tempo através da causalidade. Ela é, como Materie, o elo de ligação entre a Ideia e 

o fenômeno. É na medida em que os graus de objetivação da Vontade lutam pela 

Materie que ela se torna “matéria formada”, ou seja, Stoff, e, consequentemente, 

Vontade objetivada. Enquanto Materie, ela é a “arena [Tummelplatz] em que os graus de 

objetividade da Vontade lutam por dominação”38. Ela pode ser entendida, portanto, 

como uma potencialidade apta a se atualizar em diferentes formas e qualidades39.  

                                                           
36 Brandão, E. A concepção de matéria na obra de Schopenhauer, p.143. 
37 W II, § I, p. 60. 
38 W I, § 28, p. 218. 
39 Cabe notar que essa relação entre potência e ato não resulta em um estatuto ontológico da matéria. Trata-se 

antes de um resultado da maneira pela qual os humanos descobrem a essência do mundo pela metafísica da 

natureza. Considerar a Materie como visibilidade da Vontade é compreendê-la apenas no plano da representação. 

Ela é a abstração, a condição da experiência dada a priori. 



Silveira, B. C. | 15 

 

 
 Voluntas, Santa Maria - Florianópolis, v. 16, n. 1, e90671, p. 22-22, 2025 

 

 As forças naturais são classificadas como o grau mais baixo de objetidade da 

Vontade. A causalidade [Ursächlichkeit] ordena o aparecimento delas em conformidade 

com a distribuição do espaço, tempo e matéria determinando, portanto, os limites dos 

fenômenos das forças naturais que se distribuem na posse da matéria. Elas disputam a 

posse pela matéria [Materie] e o domínio temporário sobre ela a partir de formas e 

qualidades específicas. É assim que a matéria [Stoff] torna perceptível o ímpeto 

inconsciente, uma espécie de inquietação essencial que a põe em movimento 

específico. 

Tendo isso em vista, fica claro que uma lei da natureza, matematizada e descrita 

pelas ciências etiológicas, sobretudo a Física, é apenas a “relação da ideia à forma dos 

seus fenômenos”40, ou seja, a relação entre a força natural e as formas do 

conhecimento a priori do espaço, do tempo e da causalidade. É por isso que 

Schopenhauer distingue forças e leis da natureza e destaca que as primeiras “jamais 

podem ser chamadas de efeitos ou causas” porque elas são “as condições prévias e 

pressupostas de qualquer efeito ou causa, mediante os quais a sua essência íntima se 

desdobra e manifesta”41. 

Se, no mundo inorgânico, a Vontade se objetiva por meio das forças naturais que, 

através da causa [Ursache] disputam a posse temporária da matéria [Materie], no 

mundo orgânico, sua objetivação ocorre não só por meio delas, mas também pela força 

vital, guiada pela excitação [Reiz]. A excitação se diferencia da causa porque nela os 

efeitos produzidos pela causa não são proporcionais entre si. A causa diz respeito aos 

corpos inorgânicos, enquanto a excitação, aos organismos42. Trata-se de um grau mais 

elevado de objetidade da Vontade que adiciona um nível de conflito na posse pela 

matéria. A força vital não lida “diretamente” com a matéria, mas "mantém coesas e 

dirige" as outras forças naturais para conservar a vida que é definida em termos de 

“preservação de uma forma por meio da troca de matéria”43. Ela “guia” a matéria tendo 

                                                           
40 W I, § 26, p. 196. 
41 W I, § 26, p. 192.  
42 W I, § 23, p. 175. 
43 Brandão, E. A concepção de matéria na obra de Schopenhauer, p.106. 



16 | Há uma antecipação da Vontade schopenhaueriana na metafísica de Leibniz? 

 

 
Voluntas, Santa Maria - Florianópolis, v. 16, n. 1, e90671, p. 22-22, 2025 

  

em vista a preservação e reprodução de uma determinada forma e age independente 

da consciência ou da causalidade mecânica, conferindo a ela a capacidade de 

sensibilidade e reprodutibilidade. Esse é um dos sentidos da afirmação de 

Schopenhauer de que a forma substancial aristotélica44 designa exatamente aquilo que 

ele mesmo nomeia de “grau de objetivação da Vontade em uma coisa”45.  

Ainda assim, cabe ressaltar que embora a força vital seja diferente das forças 

naturais dado o grau de objetidade da Vontade que representa, ambas agem conforme 

sua essência, isto é, como representação da Vontade enquanto coisa-em-si. Não há 

diferença entre matéria orgânica e inorgânica, a não ser o fato de que diferentes forças 

agem nelas, organizando-as de acordo com diferentes fins, a saber, a resistência a 

graus inferiores de força e a manutenção da vida por meio da espécie, 

respectivamente. Por meio da força vital, um grau de complexidade é adicionado ao 

ímpeto e inquietação essencial a todas as representações: no mundo orgânico é 

preciso um esforço coerente e organizado para que a matéria seja utilizada de tal 

maneira a compor um organismo que se autorreplica por meio da reprodução de sua 

espécie. 

A metafísica da natureza proposta por Schopenhauer destaca a limitação do 

materialismo vulgar do discurso científico e aponta que ela ocorre exatamente porque 

as ciências consideram as condições isoladas dos fenômenos sem remetê-los à ideia 

de finalidade. A etiologia tende a eleger “uma força natural como origem de todas as 

outras”46, pretendendo que o enigma do mundo seja resolvido por um cálculo. Esse foi, 

por exemplo, o erro de todos os que, como Descartes, “remeteram o movimento dos 

corpos ao impacto de um fluido e as qualidades à conexão e figura procurando explicar 

tudo na natureza como fenômeno da impenetrabilidade e coesão”47. O mesmo ocorre 

                                                           
44 A aproximação entre os conceitos de Ideia e forma substancial feita por Schopenhauer é bastante problemática e 

remete à sua leitura dos escolásticos a respeito das filosofias de Platão e Aristóteles.  Contudo, discutir esse 

problema excede os limites do recorte proposto por este trabalho. Eduardo Brandão dedica boa parte de seu livro 

“A Concepção de Matéria na Obra de Schopenhauer” (2009) à tarefa de refazer as referências e leituras de 

Schopenhauer sobre o tema e nos mostra como elas impactam as reformulações do conceito de matéria em sua 

filosofia.  
45 W I, § 27, p. 206. 
46 W I, § 27, p. 205. 
47 W I, § 27, p. 205. 



Silveira, B. C. | 17 

 

 
 Voluntas, Santa Maria - Florianópolis, v. 16, n. 1, e90671, p. 22-22, 2025 

 

na morfologia que pressupõe “que o organismo é apenas um agregado fenomênico de 

forças físicas, químicas e mecânicas que casualmente reunidas geram um 

organismo”48. O equívoco é, portanto, remeter os graus mais elevados de objetidade 

da Vontade, como os organismos, aos mais baixos, a saber, às forças naturais. 

 

4 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Antes de tratar da identificação feita por Leibniz de um denominador comum da 

matéria e do espírito que seria o pressentimento da metafísica schopenhaueriana, a 

primeira coisa que podemos notar é que ambos fazem da crítica às ciências/filosofias 

naturais um ponto de partida para o desenvolvimento de suas teorias. Em certa 

medida, os dois denunciam as sucessivas tentativas de redução da natureza a conceitos 

derivados da matemática. Leibniz acusa o mecanicismo cartesiano de reduzir a 

natureza a uma “oficina de um artesão”49 incapaz de mostrar tanto sua finalidade 

quanto de explicar o movimento dos corpos e a diferença entre os organismos e os 

demais corpos. De maneira semelhante, Schopenhauer nota que as ciências que ou 

descrevem formas ou que explicam mudanças da natureza através de leis perdem de 

vista a significação última do motivo pelo qual estas são da maneira que são. Fixadas 

nas causas que só podem determinar “o ponto de exteriorização de cada força no 

tempo e no espaço”, as ciências não alcançam “a essência íntima da força que se 

exterioriza”50.  

 É a partir da crítica à filosofia natural que Leibniz propõe um único princípio ao 

mundo material e espiritual. Ao negar que a massa extensa possa ser considerada uma 

essência, o filósofo resgata o conceito aristotélico de forma substancial e, 

posteriormente, de mônada a fim de indicar que é preciso que o mundo físico seja 

remetido à metafísica. A força primitiva é o fundamento metafísico da extensão e tem 

uma natureza representativa capaz de exprimir os fenômenos materiais. Ela é a 

                                                           
48 W I, § 27, p. 205. 
49 Leibniz, G. W. Sistema novo da natureza e da comunicação das substâncias, p. 23. 
50 W I, § 23, p. 175.  



18 | Há uma antecipação da Vontade schopenhaueriana na metafísica de Leibniz? 

 

 
Voluntas, Santa Maria - Florianópolis, v. 16, n. 1, e90671, p. 22-22, 2025 

  

tendência tanto à ação quanto à vida que se exprime em tudo e se desdobra no tempo 

e no espaço. 

 De maneira semelhante, Schopenhauer indica que a matéria pode ser 

considerada a partir de um duplo ponto de vista.  De um lado, como Stoff, ou seja, como 

perceptibilidade do espaço e do tempo e da dominação sucessiva de forças naturais 

que lhe dão diferentes qualidades e formas, e de outro, como Materie, que é a condição 

necessária a priori para que os graus de objetivação da Vontade se tornem visíveis. 

Nesse sentido, a matéria é o palco onde as manifestações da Vontade se efetuam. Todo 

fenômeno é um grau de objetidade da Vontade em um processo crescente de 

individualização.  

Assim, em certa medida, tanto para Leibniz quanto para Schopenhauer, o 

mundo fenomênico deve ser remetido a uma realidade não fenomênica que se 

exprime ou se objetiva de alguma maneira. Embora para Leibniz essa realidade seja 

definida como imaterial e substancial e para Schopenhauer seja a Vontade enquanto 

coisa-em-si, em ambos os casos, o mundo material e o espiritual têm um único e 

mesmo princípio. As noções de expressão e objetivação permitem uma aproximação 

entre essas teses metafísicas. Nesse aspecto, a força de que trata Leibniz pode ser vista 

como o “pressentimento” da metafísica da Vontade na medida em que é o fundo 

metafísico pelo qual tudo se exprime, inclusive os fenômenos materiais, tal como a 

Vontade é o fundamento de todas as representações, inclusive da matéria. 

 Reconhecida a partir dos efeitos nos corpos, Leibniz destaca que, nos 

organismos, a força é idêntica à forma substancial ou mônada dominante já que neles a 

unidade permanece, mesmo com as mudanças da massa extensa no decorrer do 

tempo. De maneira semelhante, para Schopenhauer a forma substancial tem a função 

de conservar a forma de um organismo ao longo do tempo mesmo tendo em vista sua 

manutenção por meio da espécie. 

 Ainda assim, cabe notar que, para Leibniz, a admissão da força e das formas 

substanciais implica uma perspectiva vitalista do mundo. Tudo é vivo na natureza já que 

tudo é fundamentado pela força capaz de exprimir os fenômenos e de perceber, em 



Silveira, B. C. | 19 

 

 
 Voluntas, Santa Maria - Florianópolis, v. 16, n. 1, e90671, p. 22-22, 2025 

 

diferentes graus, todo o universo. Em Schopenhauer, a metafísica da natureza não 

resulta na conclusão de que tudo é vivo, mas, ao contrário, destaca que a vida, definida 

como a permanência da forma em detrimento das mudanças da matéria [Stoff], é 

apenas uma objetivação da Vontade própria aos objetos que estão submetidos a 

excitação.  

Além disso, Leibniz tomou a expressão da força primitiva como algo regrado, o 

que implicou na hipótese de que o princípio ordenador do mundo era o de harmonia 

preestabelecida. É por isso que Schopenhauer indica as limitações da tese leibniziana. 

Embora seja digna de reconhecimento porque sustentou que a matéria não era “morta 

e passiva” porque era expressão de uma realidade espiritual, a tese implicou que essa 

expressão fosse racional, harmoniosa e invariável. Leibniz foi induzido ao erro 

exatamente porque “estabeleceu como fundamento e conditio sine qua non [condição 

indispensável] de todo o espiritual o conhecimento em vez da vontade”51. Ao fazer da 

harmonia uma implicação necessária à noção de expressão, Leibniz submeteu a força 

primitiva àquilo que é próprio da representação: o princípio de razão. Isso impossibilitou 

a conclusão de que o fundamento metafísico do mundo é infundado, irracional e 

insaciável, e levou a uma “inadequação” com o mundo tal como ele se nos apresenta.  

 Embora Leibniz fosse um crítico da redução da natureza feita pela filosofia 

natural, ele buscava uma conciliação entre o discurso filosófico e a razão científica, o 

que o levou a considerar que a relação entre a realidade metafísica e o mundo 

fenomênico era ordenada e o princípio de harmonia preestabelecida era o único capaz 

de “se adequar em tudo à razão, não deixando nada que lhe possa ser oposto”52. Na 

metafísica schopenhaueriana, por outro lado, a Vontade predomina sobre a razão e é 

nela que deve ser buscado o “fundamento explicativo da finalidade da natureza”53. Para 

Schopenhauer é impossível sustentar, “como nas opiniões correntes, que a Vontade é 

um acidente do conhecimento e, portanto, da vida”54. Pelo contrário, ele propõe uma 

                                                           
51 P I, § 12, p. 109.  
52 Leibniz, G. W. God. Guil. Leibnitii. Opera Philosophica quae exstant latina gallica germanica omnia, p. 430. 
53 Cacciola, M. L. Schopenhauer e a Questão do Dogmatismo, p. 82. 
54 N, § 15, p. 138.  



20 | Há uma antecipação da Vontade schopenhaueriana na metafísica de Leibniz? 

 

 
Voluntas, Santa Maria - Florianópolis, v. 16, n. 1, e90671, p. 22-22, 2025 

  

inversão, até então inédita na História da Filosofia, de que “a vida é apenas um dos 

fenômenos da Vontade e o conhecimento é um acidente da vida, já que é específico 

dos humanos. A própria vida é um acidente da matéria e esta, por sua vez, como vimos, 

é a perceptibilidade dos fenômenos da Vontade”55.  

Por último, cabe indicar também que o registro crítico pós Kant da filosofia de 

Schopenhauer traz um limite epistemológico à sua metafísica. Embora ele determine o 

que é a coisa-em-si, o repertório crítico o obriga a permanecer no campo da 

representação e sua descrição da Vontade é muito mais negativa do que afirmativa. 

Como nota Brandão, “o sentido da concepção de mundo em Schopenhauer é 

justamente preservar a especificidade do ideal face ao real (ou da representação face 

à Vontade), é apresentar o mundo sob um duplo ponto de vista”56. Leibniz, por sua vez, 

visto que fundamenta sua metafísica na semelhança entre a razão humana e a divina, 

pode tratar da “realidade” das coisas. Esse é um dos motivos que levam Schopenhauer 

a sustentar que a ideia de harmonia preestabelecida conduz ao dogmatismo.  

Assim, depois de considerar alguns aspectos da metafísica leibniziana, é possível 

compreender porque Schopenhauer afirma nos Fragmentos que embora Leibniz tenha 

se aproximado da verdade, ao estabelecer que matéria e espírito têm um único 

princípio, ele não pôde “ver por trás da névoa tal como era”. Leibniz, como boa parte 

da tradição filosófica ocidental, partiu da representação e do princípio de razão para 

conhecer o mundo e não da Vontade, tomando, assim, a representação como a coisa-

em-si. 

 

AGRADECIMENTOS  

 

Agradeço ao professor Eduardo Brandão pela disposição e auxílio durante a 

escrita deste artigo e à Fapesp pelo financiamento do projeto de pesquisa nº 

2023/15475-6. 

 

                                                           
55 N, § 15, p. 138. 
56 Brandão, E. A concepção de matéria na obra de Schopenhauer, p. 89.  



Silveira, B. C. | 21 

 

 
 Voluntas, Santa Maria - Florianópolis, v. 16, n. 1, e90671, p. 22-22, 2025 

 

REFERÊNCIAS 

Brandão, E. A concepção de matéria na obra de Schopenhauer. São Paulo: Humanitas, 2008. 

 

Cacciola, M. L. Schopenhauer e a Questão do Dogmatismo. São Paulo: Edusp, 1994. 

 

Descartes, R. As paixões da alma. 2ª ed. Introdução de Gilles-Gaston Granger, prefácio e notas 

de Gérard Lebrun, tradução de J. Guinsburg e Bento Prado Júnior. São Paulo: Abril Cultural, 

1979. 

 

Descartes, R. Meditações Concernentes À Primeira Filosofia Nas Quais a Existência de Deus e a 

Distinção do Real Entre Alma e o Corpo do Homem são Demonstradas. 2ª ed. Introdução de Gilles-

Gaston Granger. Prefácio e notas de Gérard Lebrun. Tradução de J. Guinsburg e Bento Prado 

Júnior.  São Paulo: Abril Cultural, 1979. 

 

Descartes, R. Princípios da filosofia. 3ª ed. Tradução de João Gama. Lisboa: Edições 70, 1997. 

 

Leibniz, G. W. Discours de métaphysique et correspondance avec Arnauld. 2ème éd. Introduction, 

texte et commentaire par Georges le Roy. Paris: Vrin, 1966. 

 

Leibniz, G. W. Discurso de metafísica e outros textos. Tradução de Marilena Chauí e Alexandre da 

Cruz Bonilha. Apresentação e notas de Tessa Moura Lacerda. São Paulo: Martins Fontes, 2004.  

 

Leibniz, G. W. God. Guil. Leibnitii. Opera Philosophica quae exstant latina gallica germanica omnia. 

Edição e introdução de Johann Eduard Erdmann. Berlin: Eichler, 1840. Disponível em: 

https://archive.org/details/godguilleibniti00erdmgoog/page/n8/mode/2up 

 

Leibniz, G. W. Sistema novo da natureza e da comunicação das substâncias e outros textos. 7ª ed. 

Tradução e apresentação de Edgar Marques. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2002.  

 

Schopenhauer, A. De la volonté dans la nature. 2ème éd. Traduction avec introduction et notes 

par Édouard Sans. Paris: Presses Universitaires de France, 1996 (N). 

 

Schopenhauer, A. Fragmentos sobre a história da filosofia; precedido de Esboço de uma História da 

doutrina do ideal e do real. Tradução de Karina Jannini. Prefácio de Jair Barboza. São Paulo: WMF 

Martins Fontes, 2007 (P I). 

 

Schopenhauer, A. O mundo como Vontade e como representação, Tomo I. Tradução, 

apresentação, notas e índices de Jair Barboza. São Paulo: Unesp, 2005 (W I). 

 

Schopenhauer, A. O mundo como Vontade e como representação, segundo tomo: Suplementos 

aos quatro livros do primeiro tomo. Tomo II. 2ª ed. Tradução, apresentação, notas e índices de 

Jair Barboza. São Paulo: Unesp, 2015 (W II). 

 

Schopenhauer, A. Sämtliche Werke. Ed. Wolfgang Frhr. von Löhneysen, Frankfurt: Suhrkamp 

Verlag, 1986, 5 vols (SW). 

 

https://archive.org/details/godguilleibniti00erdmgoog/page/n8/mode/2up


22 | Há uma antecipação da Vontade schopenhaueriana na metafísica de Leibniz? 

 

 
Voluntas, Santa Maria - Florianópolis, v. 16, n. 1, e90671, p. 22-22, 2025 

  

CONTRIBUIÇÃO DE AUTORIA 

1 – Beatriz Cardoso Silveira 

Mestranda pelo departamento de Filosofia da Universidade de São Paulo (DF-USP) 

https://orcid.org/0000-0002-2413-552X • beatriz.cardoso.silveira@gmail.com 

Contribuição: Escrita – Primeira Redação 

 

COMO CITAR ESTE ARTIGO 

Silveira, B. C. Há uma antecipação da Vontade schopenhaueriana na metafísica de 

Leibniz?. Voluntas Revista Internacional de Filosofia, Santa Maria, v. 16, n. 1, e90671, p. 22-

22, 2025. Disponível em: https://doi.org/10.5902/2179378690671. 

 

https://orcid.org/0000-0002-2413-552X

