
ISSN 2179-3786

Voluntas, Santa Maria - Florianópolis, v. 15, esp. 1, e89962, p. 01-09, 2024  •  https://doi.org/10.5902/2179378689952
Submissão: 11/07/2024  •  Aprovação: 27/08/2024  •  Publicação: 30/12/2024

Artigo publicado por Voluntas Revista Internacional de Filosofia sob uma licença CC BY-NC-SA 4.0. 

Schopenhauer: Sociedade e Cultura 

Metafísica e moral na obra de Schopenhauer: o 

significado moral do pior dos mundos 

Metaphysics and Morality in Schopenhauer's Work: The Moral 

Significance of the Worst of All Possible Worlds 

Maria Lúcia Mello e Oliveira CacciolaI

IUniversidade de São Paulo , São Paulo, SP, Brasil 

RESUMO 

O artigo explora a aparente contradição, na filosofia de Schopenhauer, entre o significado moral e o 

diagnóstico do “pior dos mundos”. O filósofo afirma a compaixão como o único fundamento moral 

universal e concreto ao rejeitar o transcendentalismo e a intervenção de um Deus ou inteligência 

suprema. A compaixão emerge como fundamento universal da moral, capaz de mitigar o sofrimento e 

instaurar solidariedade em meio à “guerra de todos contra todos”. Embora frequentemente associado 

ao quietismo e ao conservadorismo, o pensamento schopenhaueriano também revela um potencial 

transformador, ao enfatizar a força disruptiva da moralidade e da arte, as quais iluminam possibilidades 

de ação e convivência, mesmo no pior dos mundos. 

Palavras-chave: Metafísica; Moral; Schopenhauer 

ABSTRACT 

The article explores the apparent contradiction in Schopenhauer's work between moral meaning and the 

diagnosis of the "worst of all possible worlds." The philosopher asserts compassion as the sole universal 

and concrete moral foundation by rejecting transcendentalism and the intervention of a God or supreme 

intelligence. Compassion emerges as a universal moral principle, alleviating suffering and fostering 

solidarity amid the "war of all against all." Although often associated with quietism and conservatism, 

Schopenhauer's thought also reveals transformative potential by emphasizing the disruptive power of 

morality and art, which illuminate pathways for action and coexistence, even in the worst of worlds. 

Keywords: Metaphysics;  Morality; Schopenhauer 

https://doi.org/10.5902/2179378688213
https://www.ufsm.br/
https://periodicos.ufsm.br/voluntas/index
https://periodicos.ufsm.br/voluntas/issue/view/2862
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://orcid.org/0000-0002-0001-5371
https://ror.org/036rp1748


2 | Metafísica e moral na obra de Schopenhauer: o significado moral do pior dos mundos 

Voluntas, Santa Maria - Florianópolis, v. 15, n. 1, e89962, p. 01-09, 2024

Quando mencionamos o nome do filosofo alemão Schopenhauer, mesmo no 

desconhecimento total de seu pensamento, vêm em nossa mente esses dois epítetos 

aparentemente inseparáveis: por um lado a negação do valor da vida e, por outro, 

sua vacuidade.  A obra principal de Schopenhauer, “O Mundo como Vontade e 

representação” espelha sua metafísica, isto é, o mundo nada é além de Vontade e 

Representação. “O mundo como representação  estaria aí tanto diante, como em nós, 

como uma figura evanescente, um mera sombra. Se alguma realidade pudesse lhe 

ser atribuída seria a de uma série de seres contingentes e desnecessários, que nada 

poderiam transformar, nem no curso de suas vidas, quanto no curso do mundo 

exterior. Condenados à efemeridade, formariam inadvertidamente por algum tempo, 

figuras e formas, que desapareceriam com eles e no movimento de seu pensar; as 

representações, estariam ligadas ao funcionamento de sua víscera principal, o 

“cérebro tributário” do seu instinto vital.  

O próprio filosofo nunca se nomeia quer pessimista, quer niilista. Essas 

qualificações foram-lhe atribuídas pelos seus intérpretes, ou seja, pela chamada 

escola schopenhaueriana, sendo a qualificação de pessimista o apanágio de um 

Hartmann e niilista de Nietzsche. Nos importa sobretudo descobrir como lhe foram 

aplicadas essas características ou melhor, tentar justificá-las em sua filosofia. Isso 

nem tanto como busca de exatidão e rigor de/e para seus leitores, mas 

principalmente pelas consequências de as assumir ou não. 

 Ligado a seu dito pessimismo se põe a possibilidade, ou mesmo a afirmação, 

de uma atitude quietista e a desistência de qualquer ação que pudesse qualificar-se 

como transformadora, onde se descobrisse um laivo de liberdade e decisão. Assim 

salienta-se o quietismo de Schopenhauer, quer referido a atuação diante do próprio 

destino e as decisões tomadas de acordo com o seu caráter, quer quanto à 

organização social e política (estas acompanhariam o pessimismo e quietismo do 

autor, revestindo-se de imutabilidade, de acordo com os ditames das repetições 

impostas pelas suas concepções), tanto do caráter imutável no tempo. Schopenhauer 

estaria assim mais próximo de Hobbes e sua inevitável “guerra de todos contra todos”, 



Cacciola, M. L. M.| 3 

Voluntas, Santa Maria - Florianópolis, v. 15, esp. 1, e89962, p. 01-09, 2024

justificada pela ânsia de poder e que, por sua vez, justificaria um Leviatã. Diante deste 

quadro, impossível não tachar sua posição de conservador. As características 

humanas se moldariam de acordo com a vontade de viver, pressupondo a dominação, 

pois é essa vontade que traria alguma consistência ao mundo de sombras e sonhos 

expressos nas representações; este seria o mundo ideal, onde os homens 

imaginariam pensar viver deliberando seus atos e construindo suas vidas. Mas a essa 

vontade de viver é que afinal caberia dirigir as decisões tomadas pelos indivíduos e 

por todos os seres em geral. Desde o metal até o homem. Uma força bruta, sem telos, 

nem direção, a não ser a que se dá si mesma. 

Schopenhauer, como vimos, afirma que o mundo nada mais é que 

representação e vontade, e nada além disso pode explicá-lo. A saber qualquer apelo 

ao transcendente, na figura de um Deus, seja uma inteligência superior, que trace o 

plano do universo e interfira no seu desenho, seja a de uma vontade soberana que 

comande os eventos, são excluídas. Mesmo à filosofia, uma espécie de saber dos 

saberes, estaria vedado (aliás) desde Kant o apontar para um Absoluto, embora 

alguns tivessem visto este próprio absoluto na Vontade como essência. 

Nietzsche classifica Schopenhauer como o “primeiro ateu confesso e inflexível 

dentre os alemães”1, e esta visão será salientada, por Horkheimer,2 por exemplo, que 

a menciona no texto “A atualidade de Schopenhauer”. Para o filósofo, não cabe a  fé 

num ser supremo,  nem como inteligência criadora do mundo, mesmo que seja 

dotado de uma vontade soberana. A vontade não se refere a algo pessoal, está em 

tudo e em todos, como no “querer viver”. Não pode ser pensada ou confundida com 

um Deus, pois Schopenhauer, ao criticar outras formas do divino, como a do 

panteísmo, afirma que ao falar de Deus, só pode referir-se a um Deus pessoal. 3 

Este ateísmo, por sua vez, não indica uma despreocupação ou descaso quanto 

às religiões, pois estas merecem a atenção constante de Schopenhauer como um 

1 NIETZCHE, Friedrich. A Gaia Ciência. Trad: Paulo César de Souza. São Paulo: Companhia de Bolso, 2012.
2 LAZARINI, Lucas. A atualidade de Schopenhauer segundo Horkheimer. Voluntas: Revista Internacional de Filosofia, [S.l], v. 9, n. 

2, p. 190-208, 2018.
3 Da sua contraposição ao panteísmo. 



4 | Metafísica e moral na obra de Schopenhauer: o significado moral do pior dos mundos 

 

 

 Voluntas, Santa Maria - Florianópolis, v. 15, n. 1, e89962, p. 01-09, 2024 

dado social da convivência entre os homens. Uma das inflexões é da importância da 

religião como suplente da cultura filosófica, ela tem o poder de suprir a necessidade 

metafísica do homem quando o alcance de sua cultura ou inteligência não lhe permite 

atingir pensamentos que pretendam elucidar metafisicamente o mundo. Aqui está 

posta a diferença entre religião e filosofia (ou metafísica). Ora, essa dificuldade do 

homem comum ou inculto se transforma em seu favor em fábulas, sem respaldo da 

realidade do ser e da retidão do pensar.  Esta é a metafísica alegórica. Em todo caso, 

isso não é tudo, porque há um fundamento imaginário comum no pensamento 

filosófico depurado e nos mitos religiosos, que apesar de não explorados aqui, 

revelam uma índole comum entre os viventes humanos. Talvez essa se funde na 

busca de alguma explicação do sentido para a vida e para a morte; e até mesmo da 

superação desta numa vida além desta. Não custa lembrar que o pavor da morte é 

muitas vezes amenizado pela ideia de uma outra vida compensadora dos sofrimentos 

presentes ou que puna os males infringidos por alguém a outrem. Mas isso só vem 

ao caso, não por censura ou denúncia, mas para fortalecer nosso poder criativo (e até 

salutar) de inventar saídas para situações extremas. O mundo não deixa por isso de 

ser habitado por representações fictícias ou não - cujo teor fica sempre sem resposta. 

A nosso ver o que importa não é, (aqui e em muitos outros pontos) o real em 

contraposição à fantasia, mas muito mais os efeitos a que conduzem tais criações, 

que poderiam ser chamadas de ideologias, sem nenhuma reserva. Se poderia 

aproximar a religião das artes, quando ambas iluminam diversamente o “mundo” 

circundante? Ou distanciá-las, na medida que religião é alegoria e a arte, a 

objetividade da Vontade, trazendo o real nas ideias? 

Mas essa questão, já se vê, não é colocada por si mesma, mas no modo como 

reverbera na leitura de Schopenhauer pelos seus seguidores. Nosso interesse 

primordial é o de expor como as interpretações do filósofo de Frankfurt irão dar uma 

determinada direção às suas posições tão discutidas pelos seus leitores e discípulos, 

mudando o viés de suas posições sociopolíticas, se não na letra, pelo menos no 

espirito. 



Cacciola, M. L. M.| 5 

 
 

 Voluntas, Santa Maria - Florianópolis, v. 15, esp. 1, e89962, p. 01-09, 2024 

Ou seja, de um Schopenhauer alheio ou mesmo contrário a renovações e 

mudanças sociais e de um Schopenhauer que não só possibilitaria, mas favoreceria 

tais mudanças, a partir do caráter disruptivo de sua filosofia. O ponto chave seria o 

posicionamento de Schopenhauer em relação ás instituições, como a Universidade4 

e a Igreja, baseadas no poder que exercem na constituição das sociedades . Nisto, é 

preciso levar em conta o que significa essa vontade de viver enquanto constituinte da 

vida em sociedade, marcando a atitude moral dos indivíduos ou de seus componentes. 

Quanto às instituições universitárias duramente criticadas por Schopenhauer, impõe-

se a questão dos Brotgelehrte, advinda de Schiller. Primum vivere deinde filosofare. 

 O caráter físico e moral do mundo, no capítulo  III dos Parerga, está posto no 

princípio  da ética de Schopenhauer, a saber, a afrmação de que o mundo tenha 

apenas um significado físico e nenhum moral seja o erro o mais fundamental, o mais 

pernicioso, a própria perversidade do caráter que é no fundo também o  que  a fé 

religiosa personificou como o Anticristo”. 5  Posta a exigência  de  assumir  um 

significado moral para o mundo, é possível buscar um verdadeiro fundamento da 

moral, o único real e universal fundamento da moral  que tenha em si certeza 

absoluta sem poder, como teme o filósofo, jamais ser substituído por qualquer outro. 

Schopenhauer se põe aí incondicionalmente do lado da efetividade do caminhar 

moral do mundo.   O filósofo, porém, de modo contrário a todas as religiões, afirma 

que este erro fundamental da perversidade de espírito, o Anticristo da  fé  mística, 

não morre para sempre, mas que tal como a Hidra, suas cabeças  reapareçam de 

tempos em tempos até serem escondidas de novo, como na ameaça de novos tempos 

sombrios em que impere o mal no mundo. Por isso, o fundamento da moral deve ser 

inabalável e verdadeiro, para superar este mal que sempre renasce.  

 
4 SCHOPENHAUER, Arthur. Sobre a filosofia universitária. Trad: Maria Lúcia Cacciola e Márcio Suzuki. São Paulo: WMF Martins 

Fontes, 2023.  
5 SCHOPENHAUER, Arthur. Parerga e Paralipomena. In: SCHOPENHAUER, Arthur. Sobre a ética. São Paulo: Hedra, 2012. p. 108-

220. 
 



6 | Metafísica e moral na obra de Schopenhauer: o significado moral do pior dos mundos 

 

 

 Voluntas, Santa Maria - Florianópolis, v. 15, n. 1, e89962, p. 01-09, 2024 

Schopenhauer reconhece a grande dificuldade de explicar e decifrar a 

contradição entre esse fundamento moral e o curso do mundo, donde resulta a 

necessidade de um fundamento real. 

 Eis porque Schopenhauer faz a crítica do fundamento da moral kantiana, a 

Würde, dignidade do homem, apontando a sua fragilidade: a dignidade fundaria a 

moral, mas, por outro lado, dignidade estaria fundada na moral.  Assim, a Würde se 

fundaria nela mesma, e assim, a dignidade moral nada traz como explicação de como 

surge o homem digno ou moral, apontando apenas para uma de suas qualidades.  

 Por isso, Schopenhauer busca um fundamento realmente existente no ânimo 

do homem, a compaixão, traço indestrutível que marca o ânimo de certos indivíduos. 

Este é um fundamento posto como real, porque não faz parte apenas das 

representações da mente humana, mas tem sua existência comprovada nos atos do 

ser humano, que são atos de sua vontade essencial. Este fundamento, a compaixão, 

é, pois, a origem de todas as virtudes (caridade e amor, por exemplo). Porém, como a 

primeira, é que permite a existência de solidariedade entre os homens, presente 

efetivamente em meio às dores do mundo. Se o mundo fosse o melhor dos mundos, 

o ótimo, nem surgiriam os atos compassivos ou solidários, por desnecessários, do 

mesmo modo que não existiria a morte, nem o medo de morrer, se a vida individual 

fosse eterna, e sequer filosofia e moral ocorreriam aos viventes felizes para sempre. 

 A crença num sentido moral afirmada pelo filósofo se reflete num correr do 

mundo tal como o que experimentamos, cheio de sofrimentos e dores. Apesar de 

contraditórias, essas duas faces do mundo, a metafísica e a moral, se necessitam e se 

explicam mutuamente, (uma não se dá sem a outra). Muito embora o próprio filósofo 

denuncie a grande dificuldade de conciliar sua concepção do mundo, atribuindo-lhe 

um significado moral. 

 Quanto a apreciação moral de alguém, Schopenhauer recomenda que não se 

leve em conta para isso algo que só traria ódio e desprezo, a saber, a avaliação 

objetiva segundo o valor e a dignidade, nem a maldade da vontade, nem a limitação 

de seu entendimento, nem a inexatidão de seus conceitos, mas que se tenha em vista 



Cacciola, M. L. M.| 7 

 
 

 Voluntas, Santa Maria - Florianópolis, v. 15, esp. 1, e89962, p. 01-09, 2024 

seus sofrimentos, sua angústia, sua necessidade e suas dores no olho. Assim, nos 

sentiremos constantemente aparentados a ele, simpatizaremos com ele e, ao invés 

de ódio ou desprezo, sentiremos por ele a compaixão que somente é o ágape pelo 

qual clama o evangelho.6 Este olhar diante do outro engendraria os sentimentos de 

compaixão e simpatia. Voltando-se novamente para as religiões, Schopenhauer 

aponta quais os piores defeitos humanos, (a preguiça, a luxúria e arrogância), 

classificação à qual Schopenhauer parece aquiescer apenas vendo como vicio 

primeiro a arrogância, e, em segundo lugar, a preguiça. (tanto na perspectiva budista 

quanto na bramanista). 

Com essas considerações e conselhos éticos, Schopenhauer parece querer 

conciliar as dores e os vícios dos homens com algo que amenize a terrível visão da 

sociedade humana, em que uns querem ter o domínio sobre os demais para seu 

próprio proveito, desconsiderando o próximo na sua decadência e dor. Escravos, 

velhos, doentes e famintos, nada podem oferecer, e assim ficam no descaso e 

abandono. 

Porém, diante desse quadro social desolador, certas virtudes (entre as quais 

podemos reconhecer as cristãs, tem ainda o poder de transformar a mesquinha 

guerra de todos contra todos em solidariedade). Schopenhauer deixa implícito como 

isto poderia operar, quais ações humanas desviariam do desvario da Humanidade. 

Fica claro, porém, o apontar para a possibilidade de uma transvaloração, se não 

visando o nada relativo, (a saber a negação da vontade) por meio de atos individuais 

compassivos, negando a autocomplacência e tendo o outro sofrente como alvo. Nesta 

transmutação, poderíamos adivinhar as ações dos homens como seres reais, como 

corpos, e não apenas como fonte de ideias abstratas como nA dignidade na moral, de 

Kant. O fundamento da moral situa-se assim numa ação concreta e como compaixão, 

num sofrer junto. Aqui, apesar do dito pessimismo, não há quietismo, mas a 

possibilidade de uma ação solidária, que impeça o ressurgimento do Anti-Cristo, 

 
6 SCHOPENHAUER, Arthur. Parerga e Paralipomena. In: SCHOPENHAUER, Arthur. Sobre a ética. São Paulo: Hedra, 2012. p. 108-

220. 



8 | Metafísica e moral na obra de Schopenhauer: o significado moral do pior dos mundos 

 

 

 Voluntas, Santa Maria - Florianópolis, v. 15, n. 1, e89962, p. 01-09, 2024 

decepando cada vez suas cabeças de Hidra, embora se saiba muito bem que a 

sociedade humana está sempre pronta a regenerá-las. 

Lütkehauus, seguindo a interpretação materialista de Schopenhauer, (que 

provém de Horkheimer e é desenvolvida por Alfred Schmidt  no seu texto 

“Schopenhauer e o materialismo”), põe a questão do quietismo, que teria sido central 

na filosofia política de Schopenhauer , para classificá-lo como reacionário ou pelo 

menos favorável ao status quo. Ora, quietismo nada mais significa que inação; ou 

conservadorismo, que sustaria as mudanças a esse status quo. Esta escola de 

pensadores, que teria rejuvenescido o cansado Schopenhauer, embolorado na sua 

estante de livros, faz com que tenhamos novo alento para sua leitura.  Ele se mostra 

sempre um grande escritor, de fala clara, mas sombria, que vê, sem hesitação, a 

realidade do mundo. Sem tentar a salvação, propõe, no entanto, uma moral fundada 

numa virtude cujo poder é introduzir uma espécie de milagre neste pior dos mundos, 

a compaixão.  

Com isso, de certo modo cumprimos o intuito de aproximar a metafísica tal 

como Schopenhauer a concebe, a saber, como metafísica imanente, haurida na 

Experiência e o significado moral e a Metafísica do belo, em Schopenhauer. A 

solidariedade entre os homens, por certo rara, faz deles verdadeiros gênios da 

transformação. O que transformam é o mundo real, a própria convivência social, do 

mesmo modo que a arte propicia, ao completar, segundo Schopenhauer, a obra da 

natureza.   A modo do gênio na arte apresentam como belo ou melhor, sublime, uma 

cena real monstruosa, como a do Navio Negreiro, de Turner, em que os escravos 

lançados do navio em chamas lutam contra o mar bravio em que perecem corpos 

destroçados pela ambição e crueldade dos seus algozes, depois de se amotinarem 

contra eles. 7 

 
7 TURNER, William. O navio negreiro. Boston: Museu de Belas Artes de Boston, 1840. 
 



Cacciola, M. L. M.| 9 

 
 

 Voluntas, Santa Maria - Florianópolis, v. 15, esp. 1, e89962, p. 01-09, 2024 

REFERÊNCIAS 

LAZARINI, Lucas. A atualidade de Schopenhauer segundo Horkheimer. Voluntas: Revista 

Internacional de Filosofia, [S.l], v. 9, n. 2, p. 190-208, 2018. 

NIETZCHE, Friedrich. A Gaia Ciência. Trad: Paulo César de Souza. São Paulo: Companhia de 

Bolso, 2012.  

SCHOPENHAUER, Arthur. Sobre a filosofia universitária. Trad: Maria Lúcia Cacciola e Márcio 

Suzuki. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2023.  

SCHOPENHAUER, Arthur. Parerga e Paralipomena. In: SCHOPENHAUER, Arthur. Sobre a ética. 

São Paulo: Hedra, 2012. p. 108-220. 

TURNER, William. O navio negreiro. Boston: Museu de Belas Artes de Boston, 1840. 

Contribuição de autoria 

1 – Maria Lúcia Mello e Oliveira Cacciola 

Doutorado em Filosofia pela Universidade de São Paulo 

https://orcid.org/0000-0002-0001-5371 • mcacciola@uol.com.br 

Contribuição: Escrita – Primeira Redação 

Como citar este artigo 

CACCIOLA, M. L. M. e O. Metafísica e moral na obra de Schopenhauer: o significado moral do 

pior dos mundos. Voluntas: Revista Internacional de Filosofia, Santa Maria - Florianópolis, v. 

15, esp. 1, e89962, p. 01-09, 2024. Disponível em: https://doi.org/10.5902/2179378689962. 

Acesso em: dia mês abreviado. ano. 

https://doi.org/10.5902/2179378689962

