=i Revista Digital do
g U F S M Laboratério de Artes Visuais
e ISSM 19837348

aAcesso aberto

Submissdo: 06/04/2025 * Aprovacao: 08/08/2025 * Publicacdo: 18/08/2025

Ensaio sobre o Visivel: vislumbres tedrico-metodologicos para pesquisas
com/sobre imagens em Educacéao?

Essay on the Visible: theoretical-methodological insights for research with/on images
in Education

Thiago dos Santos Antunes da Silva?
Universidade Federal de Pernambuco, UFPE, Brasil.

Resumo

Interessa-me, no presente ensaio, perceber como o elemento visivel configura parte da formagé&o
discursiva e as possibilidades deste entendimento fornecerem ferramentas teérico-metodoldgicas para
a andlise das imagens, e das subjetividades visuais por elas engendradas, nos estudos do campo da
Educacdo. Recorro, para isso, aos pressupostos pés-estruturalistas, principalmente aos estudos
arqueolégicos e genealégicos de Michel Foucault, aos comentarios de Gilles Deleuze sobre estes e
aos conceitos eshocados por Georges Didi-Huberman inspirados na arqueogenalogia foucaultiana,
especificamente, neste Ultimo caso, nas no¢des de anacronismo, arquivo, imagem, imaginario e
imaginacéo.

Palavras-chave: Arqueogenealogia; Visibilidades; Educagao-imagem.

Abstract

In this essay, | am interested in understanding how the visible element configures part of the discursive
formation and the possibilities of this understanding to provide theoretical and methodological tools for
the analysis of images, and the visual subjectivities engendered by them, in studies in the field of
Education. To this end, | resort to post-structuralist assumptions, mainly to Michel Foucault's
archaeological and genealogical studies, Gilles Deleuze's comments on this and the concepts outlined
by Georges Didi-Huberman inspired by Foucault's archaeogenealogy: specifically, in the latter case, the
notions of anachronism, archive, image, imaginary and imagination. Finally, | propose a small visual
montage about the classroom, in order to demonstrate how | appropriate the assumptions and
procedures outlined here.

Keywords: Archaeogenealogy; Visibilities; Image-education.

Introducéao

Estamos, no tempo presente, inundados pelas imagens. Elas mediam, em
diversas camadas, as nossas formas relacionais e atuam como tecnologias
subjetivantes que tomam parte das formas como vemos — e narramos — o mundo e a
nés mesmos: dos albuns de fotografia familiar aos aplicativos de relacionamento e

redes sociais; das imagensde satélite e mapas digitaisas chapasde raio-X e sensores

lo presente trabalho é parte dos desdobramentos, discussdes e resultadostecidos na tese de doutorado do autor.
2 Doutorado em Educacéo. Universidade Federal de Pernambuco, UFPE, Brasil. Orcid: https://orcid.org/0000 -
0003-0652-238X, Email: thiago.antunes.2094 @gmail.com

Revista Digital do LAV - Santa Maria — vol. 18, €20, p. 01 - 23 - jan./dez. 2025 ISSN 1983 - 7348
http://dx.doi.org/10.5902/1983734891466

1



Ensaio sobre o Visivel: vislumbres tedrico-metodolégicos para pesquisas com/sobre imagens em Educacao

infravermelho. Parece que, ao nosso redor, tudo se configuracomo imagem — ou por
ela é atravessado.

Nos estudosdo campo da educacao,ja haalgumtempo, tem crescido o numero
de trabalhos que tomam as imagens como seu objeto. Na maioria dos momentos, tais
estudos mobilizam o binémio educacéo-imagem sob duas rubricas: por um lado, as
preocupac¢des com 0 ensino de imagem — cinema, fotografia, artes plasticas — com
foco na poténcia da imagem para as relacdes internas a sala de aula (Bergala, 2008;
Fresquet, 2013, 2020, 2022; Barbosa, 2018, 2020; Migliorin, 2014; Pipano, 2019); e,
por outro, a preocupacao da imagem, em suas multiplas formas, como pedagogia
cultural, que reconhecem a imagem como elemento subjetivante e, frequentemente,
tomam as imagens como corpus de pesquisa para pensar as relacdes educacionais,
escolares ou ndo (Leandro, 2001; Fischer, 2007, 2009; Costa, Andrade, 2015; Costa,
Wortman, Bonin, 2016; Egas, 2018). Tal distin¢ao, ressalto, funciona apenas como
elemento analitico, posto que as fronteiras entre tais estudos sdo movedicas, ndo
opostas, e estdo amplamente relacionadas.

O segundo grupo de estudos, frequentemente, tem se amparado nos
pressupostos poés-estruturalistas para realizar suas analises, principalmente nos
estudos de Michel Foucaulte Gilles Deleuze, com forte influéncia do conceito de
discurso e dos procedimentos da andlise do discurso. Ocorre, no entanto,
principalmente aos pesquisadores iniciantes na relagdo educacdo-imagem, alguma
dificuldade em estabelecer os principios teérico-metodolégicos com os quais proceder
na analise das imagens — visto que, no senso comum, 0s discursos sao
frequentemente associados a palavra (faladae escrita). H4, ainda, certa rarefacao dos
estudos do discurso que detenham-se, especificamente, sobre a imagem e a propria
condicao visivel.

Interessa-me, portanto, neste ensaio, perceber como o elemento visivel
configura a formacdo discursiva e as possibilidades desta configuracdo nos
fornecerem ferramentas metodoldgicas para a andlise das imagens, e das
subjetividades visuais por elas engendradas, nos estudos em educacao. Para tal,
percorrerei 0s pressupostos sobre as possibilidades discursivas de ver um objeto
qualquer, a partir de uma revisao bibliografica, primeiro da arqueologia e da

genealogia foucaultiana— amparado nos estudos de Foucaulte de Deleuze — e, em

Revista Digital do LAV - Santa Maria — vol. 18, €20, p. 01 - 23 - jan./dez. 2025 ISSN 1983 - 7348
http://dx.doi.org/10.5902/1983734891466
2



Thiago dos Santos Antunesda Silva

seguida, daquilo que Georges Didi-Huberman toma da arqueogenealogia para seus
estudos da filosofia daimagem.

A dimenséo visivel do discurso na Arqueologia e na Genealogia Foucaultiana

As “possibilidades de ver’, chamamos de visibilidades; ou: o conjunto de
condi¢cBes de um certo tempo ver uma coisa qualquer, tal qual pressupde a analise
arqueoldgica de Michel Foucault (Foucault, 2000; Deleuze, 1988). Esta, por sua vez,
€ a operacdo metodoldgica produzida por Foucault para o estudo do saber ou da
formacao discursiva. Chamada de Arqueologia ou Arqueologia do Saber, podemos
defini-la como uma “histéria das condi¢des histéricas de possibilidade de saber”
(Castro, 2016, p. 40); “A disciplina dos arquivos” (Deleuze, 1988, p. 11). E, portanto,
a forma como Foucaultse movimenta em torno dos seus estudos dos discursos,
principalmente através das investigacdes sobre o que, na modernidade, se veio
chamar de ciéncias e suas epistemes.

Saber (savoir), aqui, ndo pode ser confundido com conhecimento ou
informagédo, simplesmente. Podemos dizer que Foucault entende por “saber”
justamente uma complexa relacdo entre o que se pode dizer e ver em cada tempo, as
posicdes em que 0s sujeitos se situam para falar dos objetos, a coordenagao entre 0s
enunciadosemque os conceitosemergem, sao definidos, e as proprias possibilidades
de articulagao internas aos discursos (Castro, 2016). “O conjunto assim formado a
partir do sistema de positividade e manifestado na unidade de uma formacéao
discursiva” (Foucault, 1994, p. 793 apud Castro, 2016, p. 394). Por “positividade”
entenderemos, aqui, a acdo propriamente criadora, formuladora, do discurso;
diferente da nocao de representacdo — no qual os conceitos e imagens fazem alusao
a algo que Ihe sédo externos — o discurso engendra, produz: "os discursos formam
sistematicamente os objetos de que falam" (Foucault, 2012, p. 56).

Os discursos séo, portanto, o objeto e o elemento descrito pela arqueologia
foucaultiana. Roland Barthes (2007, p. 1) nos relembra que “dis-cursus &,
originalmente, a agdo de correr para todo lado, sdo idas e vindas, ‘démarches’,
‘intrigas’”. Dai a necessidade de recorrer as agdes infimas, aos objetos raros, ao que
nao tem eira nem beira, ao que néo tem previamente um sentido Unico ou um fio
vermelho em si mesmo, para perceber a constituicao de uma dada formacao histérica

e sociedade sao, fazem, falam, veem e podem. Esses discursos, nesse sentido, estao

Revista Digital do LAV - Santa Maria — vol. 18, €20, p. 01 - 23 - jan./dez. 2025 ISSN 1983 - 7348
http://dx.doi.org/10.5902/1983734891466

3



Ensaio sobre o Visivel: vislumbres tedrico-metodolégicos para pesquisas com/sobre imagens em Educacao

longe de serem apenas as falas ou atos de fala — como ficaram demarcados no senso
comum. Eles sao as praticas que um determinado tempo e sociedade podem realizar.

Fischer (2001, p. 200) ressalta que “tudo é praticaem Foucault’,essas praticas,
por sua vez, estdo imersas em ‘“relacdbes de poder e saber, que se implicam
mutuamente, ou seja, enunciados e visibilidades, textos e instituicdes, falar e ver
constituem praticas sociais por definicdo permanentemente presas, amarradas as
relacdes de poder” (idem). Em sua “Arqueologia do Saber”, Foucault nos aponta a

direcdo de seu projeto:

[...] gostaria de mostrar que o discurso ndo é uma estreita superficie de
contato, ou de confronto, entre uma realidade e uma lingua, o intrincamento
entre um Iéxico e uma experiéncia; gostaria de mostrar, pormeio de exemplos
precisos, que, analisando os préprios discursos, vemos se desfazerem os
lagos aparentemente tdo fortes entre as palavras e as coisas, e destacar-se
um conjunto de regras, proprias da pratica discursiva. (...) ndo mais tratar os
discursos como conjunto de signos (elementos significantes que remetem a
conteddos ou a representagcbes), mas como praticas que formam
sistematicamente os objetos de que falam. Certamente os discursos séo
feitos de signos; mas o que fazem é mais que utilizar esses signos para
designar coisas. E esse mais que os torna irredutiveis a lingua e ao ato da
fala. E esse mais que é preciso fazer aparecer e que é preciso descrever
(Foucault, 2008, p. 54 - 55).

E por isso que a arqueologia n&o corresponde a uma disciplina interpretativa —
como uma analise de conteddo ou uma histéria das ideias —, pois nao trata os
discursos como signosde uma “outra coisa”, mas os descreve como praticas multiplas
e singulares no tempo e no espaco (Castro, 2016). O interesse ndo esta em buscar
quando algo foi dito pela primeira vez, mas na regularidade dos enunciados e nas
asperezas que aparecem nas suas descontinuidades. O pressuposto arqueoldgico
esta, justamente, na ideia de que cada sujeito s6 consegue pensar 0 que pensasua
formagé&o histérica. S6 consegue dizere ver o que diz e vé a suaformacao historica.
Na singularidade descontinua de um tempo, a arqueologia se configura como o
trabalho de atuar na superficie de emergéncia dos discursos... “o trabalho de
reconhecer os solos que dao lugar a emergéncia de novos objetos para o
pensamento” (Alves, 2009, p. 28), de novos objetos de discurso.

Novos objetos do discurso séo raros. Nao é possivel dizer e ver qualquercoisa,
em qualquertempo. A emergéncia dos discursos esta condicionada as relacdes entre
instituicdes, processos econdmicos, modos de comportamento, ao sistema de normas
vigente, entre outros campos do saber: “existe sob condigdes positivas de um feixe
complexo de relagdes” (Lima, 2004, p. 59). O que Foucaultdenominou “formacéo

Revista Digital do LAV - Santa Maria — vol. 18, €20, p. 01 - 23 - jan./dez. 2025 ISSN 1983 - 7348
http://dx.doi.org/10.5902/1983734891466

4



Thiago dos Santos Antunesda Silva

discursiva” € uma maneira de operar com essas disputas e com as relacdes que
engendram os discursos, ou com como algo torna-se verdadeiro em uma dada época
e em umdado lugar. “O que interessa € pensarcomo se produzem efeitos de verdade
no interior dos discursos”, diria Alves, ao que ressalta, “estes, em si mesmos, nao sao
nem verdadeiros nem falsos. A verdade se da no discurso” (Alves, 2009, p. 29). O
trabalho da arqueologia, nesse sentido, € descrever as formacdes discursivas.

E preciso, assim, reter os arquivos que emergem em cada formac&o discursiva.
Nao me refiro simplesmente aos documentos guardados e dito importantes para uma
sociedade. Os arquivos,no sentido aquiempregado, sao as praticas de umaformacéao
histérica, constituidos fundamentalmente de um “falar’ e de um “ver”. Deleuze (2017)
reafirma que o objetivo de Foucault, no que diz respeito a anélise dos discursos, é
justamente, extrapolar a dimensao das ideias para pensar em suas condi¢des: “é
como se cada época se definisse, antes de tudo, por aquilo que ela vé e faz vé, por
aquilo que ela diz” (Deleuze, 2017, p. 13). Por isso mesmo Deleuze (1988) declara
gue o arquivo é audiovisual: é formado de um ver e de um falar, estes variando de
formacéo discursiva em formacao discursiva.

Disso recolhemos que as palavras e as coisas, além de constituirem os
discursos, ndo estdo no mesmo plano de significacéo. Dizer ndo € 0 mesmo que ver;
embora, naformacéo discursiva, ambos estejam imbricados. Eis o primeiro ponto que
me cativa na arqueologia foucaultiana, tal qual organizada por Deleuze: ver e falar
constituem condic¢des diferentes de uma mesma formacgé&o historica, de um mesmo
conjunto enunciativo. Deleuze (2017) afirma que o titulo irénico dado por Foucaultao
livro “as palavras e as coisas” remete as disciplinas escolares francesas de seu tempo:
a disciplina das coisas — onde o professor demonstrava os objetos do mundo, aponta
as coisas que existem e exibe seus funcionamentos — e a disciplina das palavras —
onde o professor trabalhava as questdes gramaticais e morfossintaticas. Na aula das
coisas o professor mostrava a “salina”, a “cadeira”, o “cachimbo”; mostrava uma
imagem dessas coisas. Na aula das palavras, eleva fala “salina”, “cadeira”,
“‘cachimbo”. A operagéao é fazer corresponder, equivaler,a imagem a palavra.

Essa mesma discussdo remete a outro livio de Foucault, “Isso ndo € um
cachimbo” (1988), no qual o autor faz um comentario da obra de René Magritte. A

maioria de n0s conhece essa tela, sobre a qual esta escrita: Ceci n'est pas une pipe

Revista Digital do LAV - Santa Maria — vol. 18, €20, p. 01 - 23 - jan./dez. 2025 ISSN 1983 - 7348
http://dx.doi.org/10.5902/1983734891466
5



Ensaio sobre o Visivel: vislumbres tedrico-metodolégicos para pesquisas com/sobre imagens em Educacao

(Isso ndo é um cachimbo). Acima da frase, em uma producao detalhada, uma figura
a qual poderiamos dizer claramente: isso € um cachimbo. A suposta ambivalénciados
termos, para Foucault (1988, p. 6), ndo produziria nenhuma contradi¢ao, pois “s6 é
possivel existir contradicdo entre dois enunciados ou no interior de um mesmo
enunciado”. Dessa forma, Foucault desloca o problema da “contradigao” para o
problema do “referente”. o incémodo seria gerado justo pela tentativa de associar o
texto a imagem, ativando-a como um referente da palavra cachimbo.

Essa analise de Foucaultabre, para nés, a possibilidade de perceber um certo
saber da relacdo entre imagem-texto. Assim, ele trata do quadro de Magritte como um
Caligrama: a ativacao e a reativacao de diversas associacdes possiveis e sentidos,
gue demonstram, em Uultima instancia, que imagem e texto estdo em dimensdes
diferentes. Para Foucault, o que importa dessa relagdo € que “o signo verbal e a
representagcao visual ndo s&o jamais dados de uma vez sé” (1988, p. 14). O que
chama atencdo em Magritte, para Foucault, € “essa distanciatdo longa —que impede
gque possamos ser ao mesmo tempo e de uma so vez leitor e espectador — assegura
a emergéncia abrupta da imagem acima da horizontalidade das palavras” (Foucault,
1988, p. 17). Ao que Deleuze complementa: “isto ndo € um cachimbo”se torna “isto
nao é um cachimbo” na medida em que dizer nao é ver” (Deleuze, 2017, p. 15). Dai a
pressuposicao de que o arquivo € audiovisual: pois é constituido de uma visibilidade
e de uma dizibilidade, que agem conjuntamente, mas pertencem a dimensodes
diferentes de um mesmo discurso de uma formagéo historica.

Esta mesma légica de formacao discursiva pode ser vista em outros gestos
metodologicos de Foucault. Por exemplo, em “O Nascimento da Clinica” (1977)
poderiamos perguntar: sob quais formas € visivel uma doenc¢a em um dado tempo?
O que dizemos quando dizemos “doenc¢a”? Podemos afirmar que, especificamente na
Europado século XVIIl, a clinica é uma maneira de fazer ver a doenca e é la que se
constituitoda uma maquinaria de isolamento, vide a pratica de juncdo dos doentes em
um espaco de controle das variaveis externas a fim de ver e fazer ver os sintomas,
em suas multiplas formas e séries, seja no que se apresentaem umsé doente ou em
varios, mas que constituemum “todo” — sempre contingente e expansivel — da doenca
(visivel). Porém, na mesma medida, a constituicdo de uma série de procedimentos de
descricao e junc¢ao de sintomas, do sequenciamento de sintomas, do entendimento
da doenca como conjunto de sintomas, que juntas fazem emergir a ideia de Quadro

Revista Digital do LAV - Santa Maria — vol. 18, €20, p. 01 - 23 - jan./dez. 2025 ISSN 1983 - 7348
http://dx.doi.org/10.5902/1983734891466
6



Thiago dos Santos Antunesda Silva

Clinico (enunciavel) (Foucault, 1977). Na clinica, a visdo do médico configura uma
pressuposicado, um primeiro gesto de andlise que antecede o toque, 0 primeiro
instrumento que é anterior e essencial ao quadro clinico.

Em “Vigiar e Punir’ emerge um outro espaco: a prisdo. Poderiamos perguntar:
como se encarcera em um certo tempo? Foucault (1987) analisa esta questéo a partir
do conjunto de enunciados nas formula¢des do direito penal do século XVIIl — dentre
eles a lei da vadiagem, em sua associacdo com outras instituicdes, como a fabrica.
Porém, no que diz respeito ao visivel, observa o pandptico de Bentham como uma
dimensao especifica — o Panoptismo (Foucault, 1987). Isso se da, em primeiro lugar,
porque o panoptico pde o olhar como préatica central da prisdo. Sua construcgéo
arquitetbnica € pensada de tal forma em que aquele que vigia possa ver sem ser Visto
pelos encarcerados. Enquanto os encarcerados nao poderiam ver os guardas e nem
as outras celas. Em segundainstancia, o que o panéptico gera é o deslocamento da
funcéo-prisdo do enclausuramento para o controle. Na iminéncia de ser visto e na
duvida— nuncaverificavel —de se hd alguémIhevigiando ou nédo, o que acontece com
0 vigiado é a autoregulacédo de sua conduta. O dominio do corpo e da psique dos
sujeitos presos. O que o0 pandptico demonstra, além do sadismo dos algozes, € como
a nocao de visivel funciona na producéao de sujeitos.

Podemos analisar de forma semelhante o “Histéria da Loucura na ldade
Classica”, lancado 12 anos antes de “Vigiar e Punir’. O modus operandi de Foucault
segue intuicOes semelhantes. Ele busca justo uma modalidade de enclausuramento
dos loucos —no que se chamava entédo de hospital geral ou casas de corre¢cdo — e um
conjunto de enunciados médicos que formulavam um louco e uma loucura (Foucault,
1978). Deleuze (2017) relembra que para a emergénciados discursos sobre aloucura,
tal qual concebida na modernidade, ndo bastaram as sistematiza¢des sobre o louco,
baseadas nos binémios razao/desrazéo, produtivo/incapaz. Foi necessario ver um
louco: dai o Salpétriere, manicomio mais famoso da Franc¢a, no séc. XVIIl e XIX,
realizar excursdbes dominicais para que a populacdo em geral visse os loucos
encarcerados (Deleuze, 2017). Didi-Huberman (2015), que chama Salpétriere de
‘“infernofeminino’,em “a invencaodahisteria”, busca demonstrar o papel da fotografia
na forma como Jean-Martin Charcot produz a histeria a qual descreve, analisa e

“cura”. Nao atoa ressalta que a fotografia em si é parte do trabalho de catalogador e

Revista Digital do LAV - Santa Maria — vol. 18, €20, p. 01 - 23 - jan./dez. 2025 ISSN 1983 - 7348
http://dx.doi.org/10.5902/1983734891466
7



Ensaio sobre o Visivel: vislumbres tedrico-metodolégicos para pesquisas com/sobre imagens em Educacao

analista que Charcot pretendia. A especificidade de cristalizar a performance do
sintoma na fotografia cria uma imagem da histérica e do seu sintoma, esta, por sua
vez, formula e € parte da propria histeria.

E assim que, em Foucault, a escola, a clinica, o hospital, 0 asilo e a prisdo sdo
arquiteturas. Nao apenasum conglomerado cubicode pedras, ferros e madeiras, mas
0 espaco em que se torna algo visivel. E o feixe de luz ou de sombra em certos objetos
de um tempo. Se vemos a “clinica”, a vemos justamente no nivel em que vemos o
“‘doente”. Retomemos a pergunta: como vemos o doente?Vemos o doente na medida
em que a clinicanos mostra o doente. Ela nos mostra “o doente” em um e em todos
os doentes. A clinica € o lugar de ver o sintoma através do doente, assim como o
hospicio € o lugarde ver aloucuranolouco, a prisdo o lugar de ver a delinquéncia no
delinquente e a escola um lugar de ver o civilizado e 0 moderno no aluno. Oinverso €
também verdadeiro: s6 é possivel ver o delinquente, o louco, doente e o aluno diante
da arquitetura que se constituiu na prisdo, no hospicio, na clinica e na escola. A
loucura é o que se pode ver e dizerdo louco; uma forma especifica de dizé-lo e vé-lo.
Nao apenas de um delinquente/louco/doente/aluno singular, mas da singularidade
destes: no conglomerado de praticas que fazem emergir uma populacgéo.
Pressuponho, entédo, que os elementos visuais constituem parte do saber de uma
formagao historica. Lima (2004, p. 61) diria que “toda formagéo historica € um
caleidoscopio de objetos que surgem e de objetos que desaparecem”. Para analisar
as visibilidades é, entdo, necessario enfronhar-se nas formas de producédo das
imagens, na maneira como o discurso se configuraa partir de um fazer ver e fazer
sumir um objeto qualquer.

Foucault passa a compreender que tanto os enunciados quanto os visiveis se
organizam de forma a compor, em cada formacéao historica, objetos singulares. Mas,
se falar e ver constituem-se em dimensdes diferentes, passamos a entender, “é
preciso que haja uma relacéo entre essas duas formas né&o relacionadas” (Deleuze,
2020, p. 6) que necessita, por pressuposto, advir de uma outra dimenséo externa e
diferente do saber — que Deleuze (idem) chamara de néo-estratificado. A nocéo de
regularidade, entdo, passa a funcionar como o0 ponto de relacdo entre as
singularidades produzidas em cada formagédo discursiva, em cada estratificago.

Deleuze afirma que, “a regularidade, para Foucault, tem sentido bem preciso: é a

Revista Digital do LAV - Santa Maria — vol. 18, €20, p. 01 - 23 - jan./dez. 2025 ISSN 1983 - 7348
http://dx.doi.org/10.5902/1983734891466
8



Thiago dos Santos Antunesda Silva

curva que une pontos singulares” (Deleuze, 1998a, p. 85). Uma Regle: tanto a regra
quanto a régua que avizinha as formacdes histéricas (Deleuze, 1988).

E aquique, para Deleuze, o saber — que até agora exploramos — ultrapassa a
si nadirecao do poder: “porque o poder € relacéo, e a relagao de poder € estritamente
a mesma coisa que uma relacéo de forca [...] [e as] relacdes das duas formas (forma
do visivel e forma do enunciado) ultrapassam a si na direcao das rela¢gfes de forca
elas encarnam” (Deleuze, 2020, p. 7). E nesse sentido que as relagbes de poder
passam, na forma analitica foucaultiana, a ter uma primazia sobre o saber: porque
estas nao poderiam ser integradas sem aquelas. “Se ha primado”, ressalta Deleuze
(1998a, p. 89), “é porque as duas formas heterogéneas do saber se constituem por
integracdo, e entram numarelacao indireta, por sobre seu intersticio ou ndo-relacéo,
em condigdes que s pertencem as forcas”. E por isso que, aqui, mesmo interessado
no elemento visivel, ndo podemos ignorar as dimensdes do poder e, portanto, 0s
aspectos genealégicos da pesquisa foucaultiana.

Segundo Castro (2016, p. 184), “fala-se de um periodo genealdgico de Foucault
para fazer referéncia aquelas obras dedicadas a analise das formas de exercicio do
poder”’, nas quais o poder passa a interessar-lhe justamente “como elemento capaz
de explicar como se produzem os saberes e como nos construimos na articulacéo
entre ambos” (Veiga-Neto, 2007, p. 56). Implicada, portanto, ndo na busca da
“‘génese”, no sentido duro da palavra, de um objeto, mas no processo de lutas e
embates entorno da constituicdo dos objetos do discurso. Se tomamos como
referentes pressupostos comuns, devemos entender que a passagem da arqueologia
para genealogiando é uma rupturano pensamento de Foucault —embora ele mesmo
tenha dito que esta abria um segundo momento de seus estudos —, mas que estas
somam-se no intuito de pensar nas articulagdes do saber, pelo poder, com vistas as
formas de resisténcia, ou “para analisar o saber em termos de estratégia e taticas de
poder” (Castro, 2016, p. 185). Assim, “é porque o discurso, em Ultima analise, remete
ao campo de lutas, que a genealogia complementa a arqueologia” (Alves, 2009, p.
28).

E dessa continuidade, explicitada por Foucault e largamente explorada por

seus comentadores, que o termo — amplamente usado nos estudos foucaultianos —

Revista Digital do LAV - Santa Maria — vol. 18, €20, p. 01 - 23 - jan./dez. 2025 ISSN 1983 - 7348
http://dx.doi.org/10.5902/1983734891466
9



Ensaio sobre o Visivel: vislumbres tedrico-metodolégicos para pesquisas com/sobre imagens em Educacao

que arqueogenealogia emerge. Como abordagem que se favorece de ambos 0s

movimentos metodoldgicos de Foucault,

A arqueogenealogia se ocupa das condi¢cOes para apare¢ca um objeto do
discurso; das condi¢cdes histéricas para que dele se possa “dizer alguma
coisa” ou diferentes coisas; das condigdes para que um objeto se inscreva
em um dominio de parentesco com outros objetos, para que possater com
eles certas relacfes de similitude, de vizinhangca ou afastamento, de
transformacdo das condi¢cdes de circulacdo e apropriacdo dos discursos —
condicdes que sao, efetivamente, numerosas e heterogéneas (Alves, 2009,
p. 28)

Quando analisa alguns dos quadros de Manet, por exemplo, Foucaultopera de
forma interessante (Foucault, 2010). Seu ensaio ndo se centra nas dimensoes
técnicase representacionais utilizadas pelo pintor para tentar buscar umpadrdo —nem
do préprio Manet, como a procura de uma obra, de um ponto de coeréncialinear;nem
do impressionismo, do qual Manet é precursor, tentando delimitar quais sdo suas
contribuicdes nas obras de outros pintores. Do contrario, Foucault se interessa
justamente pelo gesto de interrupcéo, pela diferenca produzida por Manet ao permitir-
se utilizar das “propriedades materiais do espago em que pintava” (Foucault, 2010, p.
261). Foucault,antes de tudo, observa os quadros — os menos iconicos, diga-se de
passagem — sem desejar encontrar em seus elementos um sentido. Ele ndo se
pergunta o que os quadros querem dizer, mas como a forma de ver transforma-se a
partir destes quadros. Seu argumento é: se a pintura representacional, desde a
Renascenca, fixava um lugar ideal para entendimento do quadro, através da tentativa
de fazer esquecer que esta estava dentro de um enquadramento, a interrupcao de
Manet era justo valorizar o espa¢o. De um regime a outro. De um regime visivel que
supunha uma unica forma de enquadramento, para um outro que partia da
diversificacdo de miradas. Eis um modo de Foucaultanalisar asimagens: através nao
do que elas mostram ou do que lhes € interior, mas da condigdo visivel que elas
pressupdem — do seu exterior constitutivo.

Foucault(2010), entéo, divide seu argumento ao redor de trés rubricas: a forma
como Manet tratou o espaco da tela, o problema da iluminacdo e como fez agir o
espectador. Deste ponto, o autor trata das condicdes de emergéncia das praticas de
Manet sobre suatela. Ora, Foucault (2000) havia utilizado elementos semelhantes a
estes —espaco, luz e espectador — para analisaro quadro Las Meninas, de Velasquez,

no livro “As palavras e as coisas”. Ele, principalmente, age através de uma descrigéo

Revista Digital do LAV - Santa Maria — vol. 18, €20, p. 01 - 23 - jan./dez. 2025 ISSN 1983 - 7348
http://dx.doi.org/10.5902/1983734891466
10



Thiago dos Santos Antunesda Silva

minuciosa dos elementos da pintura, chamando atencdo para 0sS personagens
presentes, para a incidéncia diagonal daluz, para a organizacéo espacial do quadro
para entdo, s6 depois de longamente explorar os artificios utilizados por Velasquez na
composic¢ao deste quadro, chegar a um ponto crucial de sua analise: a complexidade
das miradas, das formas de olhar, dos eixos de olhar que podem recair na cena do
quadro. H4a, pelo menos, trés “entradas” ou “possibilidades de ver’ no quadro de
Veladsquez, para Foucault (2000): a do modelo pintado (o rei e a rainha), que ndo sédo
vistos sendo através espelho; a do pintor, que vé a cenae a si proprio, através de
espelho invisivel e que abre a possibilidade de mais uma mirada: a do espectador,
que nao é visto e que assume esse lugar “por intrusado” (Foucault, 2000, p. 18). A isso
ele chama “espetaculo-de-olhares” (idem, p. 17). Novamente, o que importa para a
Foucaulté a condicdo de ver; é o sutil processo de fazer ver e de fazer sumir; é a
organizacdo ndo binaria entre aquilo que é visivel e o que ndo é. Revisar um quadro
por demais visto para nele encontrar ndo seu sentido profundo, ndo sua verdade

oculta, mas o modo de visualidade que ele instaura.
Arqueogenealogia em Didi-Huberman: miradas de uma filosofia da imagem

A forma como Georges Didi-Huberman — um dos principais estudiosos da
imagem no tempo presente — interpreta e se apropria das formas arqueoldgicas e
genealodgicas de Foucault para a analise das imagens €, para mim, imprescindivel
nesse ponto. Em “Diante do Tempo: Historia da arte e anacronismo das imagens”,
Georges Didi-Huberman (2019) propde-se realizar uma arqueologia “dos modelos de
tempo, dos valores de uso do tempo na disciplina historica que elegeu as imagens
como seus objetos de estudo” (Didi-Huberman, 2019, p. 19), uma arqueologia da
histéria da arte. Pondo o paradigma representacional sob judice, o autor interroga a
epistemologia da histéria da arte como disciplina. Parte, para isso, de um pan de
peinture (pano de pintura), parte inferiorda “Madona das Sombras, Circa” realizado
por Fra Angelico, por volta do ano 1440, conservado no Convento de Sao Marcos, em
Florenca. Seu objeto ndo é exatamente a imagem, mas justamente a condi¢ao visivel
desta imagem para a histéria da arte. Ele direciona sua questédo para a rarefacdo de

miradas para o conjunto de trabalhos de Fra Angelico, tdo bem “documentados”, em

Revista Digital do LAV - Santa Maria — vol. 18, €20, p. 01 - 23 - jan./dez. 2025 ISSN 1983 - 7348
http://dx.doi.org/10.5902/1983734891466
11



Ensaio sobre o Visivel: vislumbres tedrico-metodolégicos para pesquisas com/sobre imagens em Educacao

detrimento de outro conjunto de obras renascentistas. Em sua investigacéao, o autor

se questiona:

Na historia da arte como disciplina, como ‘ordem do discurso’, o0 que manteve
uma tal condig&o de cegueira, uma tal ‘vontade de ndo ver e de nao saber?
Quais sdo as razdes epistemoldgicas de tal denegacdo — denegacdo que
consiste em saber identificar, na Sacra Conservagcdo, o menor atributo
iconogréfico e, ao mesmo tempo, ndo prestar a minima atencdo ao
extraordinario fogo de artificio colorido que se estende logo abaixo, sobretrés
metros de largura e um metro e cinquenta de altura? (Idem, p. 17)

Estabelece, assim, como ponto de partida o anacronismo — dimensao que
considera mais antagonizada pelos historiadores classicos — ao qual se refere como
“a regra de ouro”. a tentativa de “n&o projetar, como se diz, nossas préprias
realidades — n0ssos conceitos, N0SsS0s gostos, N0ssos valores — sobre as realidades
do passado, objeto de nossainvestigagao historica” (idem, p. 19). Pressupdem, entao,
os historiadores da arte classicos, que a chave interpretativa do passado se encontra
no mesmo passado que é o passado do objeto. Nesse entendimento, seria a
identificacdo plena da fonte da época — fontes técnicas, estéticas, religiosas etc — que
tornariam uma interpretacdo da arte possivel. Didi-Huberman (idem), contracorrente,
considera, entretanto, que a “eucronia” — esta suposi¢ao da existéncia de um mesmo
tempo linear e homogéneo, para o qual se pode retornar e que difere do tempo em
que o pesquisaesta — ndo é capaz de dizer algo sobre seus objetos de investigacdo
— especificamente, no caso de sua pesquisa, os afrescos de Fra Angelico.

O autor verifica isso nas analises histéricas de Michael Baxandall,
referenciadas nos relatos de Cristoforo Landino, este considerado fonte de primeira
ordem por, em 1481, apenas quarenta anos ap0s a pintura, realizar um julgamento
sobre os panos de Fra Angelico. Didi-Huberman (idem) chama atencéo para o proprio
critério de elegibilidade dos relatos de Crist6foro Landino como fonte priméria: a
hipétese de que ele e Fra Angelico sejam contemporaneos. Demonstra, em
contrapontoa isso, umasérie de diferencas entre os dois, temporais inclusive,que lhe
levam a considerar uma cisdo anacronica entre Angelico e Landino. “Landino néo foi
anacronico a Fra Angelico somente na diferenga de tempo e de cultura”, considera o
Didi-Huberman, “mas, o préprio Fra Angelico parece ter sido anacrénico a seus
contemporaneos mais imediatos” (idem, p. 21).

Sua posigcdo tedrica caminha, portanto, para o entendimento de que o

“anacronismo atravessa todas as contemporaneidades. A concordancia dos tempos -

Revista Digital do LAV - Santa Maria — vol. 18, €20, p. 01 - 23 - jan./dez. 2025 ISSN 1983 - 7348
http://dx.doi.org/10.5902/1983734891466
12



Thiago dos Santos Antunesda Silva

quase - nao existe” (idem, p. 21). Nao se trata, para ele, de uma fatalidade do
anacronismo, mas do reconhecimento de sua necessidade, visto que compdem
internamente os préprios objetos aos quais tentamos atribuir uma histéria. “O
anacronismo seria, assim, numa primeira aproximag¢ao, um modo temporal de exprimir
a exuberancia, a complexidade, a sobredeterminacdo das imagens” (idem, p. 22).
Estar diante da imagem do afresco de Fra Angelico, para Didi-Huberman, é estar
diante dos diferenciais de tempo que operam em cada imagem, de objetos de tempo
complexos, de tempo impuro. Levando essa tese ao maximo, Didi-Huberman encara
gue a analitica da imagem precisa trabalhar no tempo diferencial: “momentos de
proximidades empaticas, intempestivas e inverificavel com os momentos de recuos
criticos, escrupulosos e verificadores” (idem, p. 28), o que considera uma pulséao
ritmica de método.

Didi-Huberman considera, a partir disso, que a historia das imagens “@¢ uma
historia de objetos impuros, complexos, sobredeterminados. Portanto, € uma histéria
dos objetos policronicos, de objetos heterocronicos ou anacrénicos” (idem, p. 28), que
corresponde a um saber sobreinterpretativo. Uma epistemologia do anacronismo, a
qual defende, ndo existe sem a “arqueologia discursiva”, visto que s6 pode existir
numarevisitacao critica a prépria historia da arte e, de pronto, questionandotoda uma
cadeia de censuras e de impensados. Retoma, assim, Michel Foucault: “Saber,
mesmo na ordem histérica, ndo significa ‘resgatar’ e, sobretudo, néo ‘nos resgatar’. A
historia sera ‘efetiva’ na medida em que introduzir o descontinuo em nosso préprio
ser... Porque o saber nao é feito para compreender, ele é feito para decidir’ (Foucault,
1971, p. 147-148 apud Didi-Huberman, 2019, p. 30). Se tomarmos, portanto, o gesto
de Didi-Huberman, passamos a considerar que tanto as imagens sédo formuladas em
dispositivos anacrénicos — as contradi¢des internas de seu proprio tempo — como que
o estudo das imagens deve partir de seu elemento anacrénico como poténcia
palimpsestica de sobreposicdo das imagens com os diferentes tempos marcados
nelas. Estar diante de uma imagem €, inelutavelmente, estar diante do tempo e a
formulacdo dessa histéria s6 pode dar-se contrapelo.

A relacdo da imagem com o tempo, em Didi-Huberman, nos da a ver,
sobretudo, uma certa articulagdo da imagem com o real. Em “Quando as imagens

tocam o real” (2012), ele remonta a mesma frase que emprega em outros trabalhos,

Revista Digital do LAV - Santa Maria — vol. 18, €20, p. 01 - 23 - jan./dez. 2025 ISSN 1983 - 7348
http://dx.doi.org/10.5902/1983734891466
13



Ensaio sobre o Visivel: vislumbres tedrico-metodolégicos para pesquisas com/sobre imagens em Educacao

quase sua suma: “assim como nao ha forma sem formacéo, ndo ha imagem sem
imaginagao” (Didi-Huberman, 2012, p. 208), ou, como diz em “Falenas”, “n&o ha
imagem sem imaginacao, forma sem formacéo, Bild sem Bildung” (Didi-Huberman,
2015, p. 15). Ora, Didi-Huberman, s6 pode afirmar isso — e, aindaassim, acreditar que
as imagens “tocam o real” — na medida que compreende que a imaginacdo nao se
opdOe ao real e que, ao mesmo tempo, constitui o processo pelo qual uma imagem se
torna tal qual ela €, ou torna-se visivel. Em “Atlas ou o Gaio Saber Inquieto” (2018),
considera que a “imaginagao, por mais desconcertante que seja, ndotem nadaa ver
com uma fantasia pessoal ou gratuita. Ao contrario, € um conhecimento transversal
que ela nos oferece, por sua poténcia intrinseca... que consiste em descobrir lagos
que a observacao direta e incapaz de discernir’ (Didi-Huberman, 2018, p. 20). O gozo
da imaginagdo é sua entrega ao multiplo. Ela “aceita o multiplo e o reconduz
constantemente para nele detectar novas ‘relagcbes intimas e secretas’, novas
‘correspondéncias e analogias’, que serdo elas mesmas inesgotaveis” (idem, p. 20),
isso que chama de inesgotavel.

A nocéo de Deleuze sobre o imaginario é particularmente importante, nesse
ponto. Seu foco principal, nos livros “Imagem-Movimento” (1983) e “Imagem-Tempo”
(2005), é nos os regimes de imagem na transicao do cinema antes e depois da 22
Guerra Mundial,demonstrando que eles possuem relagées intrinsecas com as formas
de pensamento de uma certa formacéao historia, que ora se apresenta nas imagens,
ora nas func¢des e ora nos conceitos, portanto nos signos. No entanto, na busca por
reafirmar tal tese, Deleuze (2005) tece as relacdes entre imagem e imaginario.
Definindo-o a partir dos pressupostos Bergsonianos, entende que o imaginario esta,
justamente, no entrecruzamento de dois pares: real-irreal, verdadeiro-falso. Para ele,
o real é “0 encadeamento prolongado dos atuais [aquilo que se atualizou,que ndo é
mais virtual]; o irreal € a aparicdo brusca e descontinuaa consciéncia, € um virtual
enquanto se atualiza” (Deleuze, 2008, p. 84). Posto que o bindmio real-irreal, embora
sempre distinto internamente, nem sempre é discernivel, o binébmio verdadeiro-falso é
acionado: sendo o falso, justamente, 0 momento em que o real e o irreal sé&o
indiscerniveis. No entanto, quando h& o falso, quando real e irreal estdo suspensos, o
verdadeiro torna-se impossivel de decidir: “o falso ndo € um erro ou uma confusao,

mas a poténcia que torna o verdadeiro indecidivel” (idem, p. 84).

Revista Digital do LAV - Santa Maria — vol. 18, €20, p. 01 - 23 - jan./dez. 2025 ISSN 1983 - 7348
http://dx.doi.org/10.5902/1983734891466

14



Thiago dos Santos Antunesda Silva

Justo por estar no entrecruzamento entre o verdadeiro e o falso, o imaginario €
uma nog¢ao complicada para Deleuze (idem). Ele instaura um fenémeno cristalino, no
qual existem trocas entre uma “imagem-virtual e uma imagem-atual, o virtual
tornando-se atual e vice-versa; e também ha uma troca entre o limpido e o opaco, o
opaco tornando-se limpido e inversamente” (idem, p. 85). Dessa forma, é o proprio
imaginério esse conjunto de trocas que lhe qualificam como uma imagem-cristal, na
qual o préprio tempo dar-se-ia a ver, como poténcia do significavel, nunca
ultrapassando-se em dire¢cdo a um significante (idem); o que a torna uma condig&o.
Embora Deleuze considere o imaginarioum conceito pouco produtivo em si para suas
anélises dos regimes imagéticos — pois o que lhe importava era justo a operacao
pratica do cinema disseminar cristais de tempo — tal conceito nos interessa nesse
ponto como o solo no qual aimagem se constroi e reconstroi.

Nesse sentido, compreendo que a nog¢ao de imaginario de Deleuze articula-se
bem com a de imaginacédo em Didi-Huberman. Sendo a imaginac¢éo o processo pelo
gualumaimagem constitui-setal qual ela é, um signo e ao mesmo tempo um conjunto
de relagdes, € o imaginario o plano em que se dao essas potenciais articulacdes. Nao
posSsO posicionar, portanto, o imaginario como um conjunto fixo de relacBes
imagéticas, do contrario, entendo que € ele que constitui 0 campo de proveniéncia
onde a imaginacao — o processo de constru¢cdo de uma imagem — pode dar-se. As
imagens, nesse sentido, sdo constituidas de outras imagens. Relacdes entre visiveis
sao articuladas em processos de semelhanca e dessemelhanca, de construgéo e
reconstrucao, que visam fixar, sempre provisoriamente, uma forma imagética — seja
ela material ou n&o.

“Ler o que nunca foi escrito’: aimaginacgao é primeiro - antropologicamente — o
que nos torna capazes de lancar uma ponte entre realidades, as mais longinquas e
as mais heterogéneas”, defende Didi-Huberman (2018, p. 29). Dessa forma, Didi-
Huberman associa, inseparavelmente, a imaginagao ao conhecimento. “Para saber é
preciso imaginar-se”, € o que primeiro defende em sua cruzada contra o inimaginavel
no livro “Imagens Apesar de Tudo” (Didi-Huberman, 2020, p. 11). Analisando, por

exemplo, um conjuntode quatro fotografiasrealizadas clandestinamente por membros

Revista Digital do LAV - Santa Maria — vol. 18, €20, p. 01 - 23 - jan./dez. 2025 ISSN 1983 - 7348
http://dx.doi.org/10.5902/1983734891466
15



Ensaio sobre o Visivel: vislumbres tedrico-metodolégicos para pesquisas com/sobre imagens em Educacao

do Sonderkommando?®, retiradas em agosto de 1944, em Auschwitz, o autor as
considera como quatro “refutagdes arrancadas a um mundo que os nazistas queriam
ofuscar; ou seja, deixar sem palavras nemimagens” (idem, p. 35). Atos de resisténcia
daqueles sujeitos, postos em posi¢cdes subalternas, contra o esquecimento que 0s
assolava. O estatuto do inimaginavel —a propria ideia de que nao poderiamos, como
observadores e analistas, imaginar o horror, produzir um intercruzamento entre 0s
tempos para, de alguma forma, supor o algo nestas imagens opacas e contingentes —
ndo é uma possibilidade para Didi-Huberman. E preciso, inclusive, lutar contra o
inimaginavel como categoria que consolida o passado sobre si proprio e totaliza o
“todo” dos acontecimentos em um “fato”. Preciso relembrar, aqui, que o motivo pelo
qual Foucaulttransiciona de uma “arqueologia” para uma “genealogia” é politico: é a
necessidade de mostrar que a contingéncia na qual os discursos emergem nos
ajudam a reconhecer que — tanto 0 passado como nosso presente — foram de uma
forma tal e poderiam ser diferentes; papel que, aparentemente, Didi-Huberman passa
a atribuir aimagem e a imaginacéo.

Didi-Huberman Pondera, no entanto, que o trabalho de observacao e analise
destas fotografias exige de nds um duplo movimento: “é necessario, sobre as
imagens, cerrar o ponto de vista, nada omitir da substancia imageante, mesmo que
seja para se interrogar sobre a funcéo formal de umazona em que ‘ndo se vé nada”
(idem, p. 65) e, a0 mesmo tempo, “abrir o ponto de vista até restituir as imagens o
elemento antropoldgico que as pde em jogo” (idem, p. 65). Nesse sentido, as quatro
fotografias do Sonderkommando apresentam, de uma s6 vez, um gesto de imaginar
apesar de tudo: “manter a imagem do mundo exterior e, para tal, arrancar ao infemo
uma atividade de conhecimento, uma espécie, ainda assim, de curiosidade” (idem, p.
69), seja a partir de seu estatuto visivel ou invisivel, da propria natureza lacunar da
imagem.

Diante da total desumanizacéo que o holocausto nazista produziu em Aschwitz,
0 gesto corajoso dos membros do sonderkommando - que fizeram o registro precario

de quatro fotografias e as delegaram, como ato de resisténcia, para um grupo de

3“0 comando especial de detidos que geriam com suas proprias maos o exterminioem massa” (Didi-Huberman, 2020, p. 11),
constituido pelos proprios judeus presos em Auschwitz, responsaveis pela operacionalizacao da camara de gas, daincineragao
dos corpos e da abertura e fechamento das valas, que ocupavamum lugar reservado e com contato reduzido aos demais presos,
ciclicamente substituidos e mortos. Aideia dos nazistas era manter segredo sobre as operag6es do sonderkommando e mesmo
de suaexisténciaparao publicoemgeral.

Revista Digital do LAV - Santa Maria — vol. 18, €20, p. 01 - 23 - jan./dez. 2025 ISSN 1983 - 7348
http://dx.doi.org/10.5902/1983734891466
16



Thiago dos Santos Antunesda Silva

judeus que tentariam uma fuga — abriu-lhes, mesmo que provisoriamente, para Didi-
Huberman, a possibilidade de um exercicio para manter-se humano, assim como para
“‘manter uma imagem de si, quer dizer, salvaguardar o seu eu no sentido psiquico e
social do termo” (idem, p. 69). E por isso que tornar tal cendrio “‘inimaginavel’é um
vilipéndio para Didi-Huberman, uma atitude de autopreservacdo — nossa, como
analistas — que nédo foi possivel para aqueles que criaram 0s rastros precarios desse
inferno. Longe de serem inUteis — mesmo que, para alguns historiadores da arte, as
imagens do Sonderkommando ndo acrescentem nada novo sobre o holocausto dos
judeus— para Didi-Huberman taisimagensnos sao preciosas e exigentes, poisexigem
de nds o esforgo arqueoldgico de quem deseja remexer na sua “fragil temporalidade”

(idem, p. 75). Ele retoma de Benjamin, por fim, que

aimagem auténtica do passado, aparece somente num lampejo. Imagem que
ndo surge sendo para se eclipsar sempre no instante seguinte. A verdade
imével que nao faz mais do que ficar a espera do investigador nao
corresponde de modo algum a esse conceito de verdade em matéria de
histéria (Benjamin, s/d, p. 341 apud Didi-Huberman, 2020, p. 75).

Na segunda parte do mesmo livro, no entanto, Didi-Huberman nos oferece a
revisitacao e resposta a duas criticas feitas as suas analises, por Gerard Wajcman e

por Elisabeth Pagnoux®. Acusando-o de incorrer em “superinterpretagdo”, “erros de
pensamento”, “raciocinio fatal”, “légica funesta”, os autores defendem certa perverséo
(no sentido freudiano), “fetichizagao religiosa” e “denegacao fetichista”, que levariam
Didi-Huberman a “expor e a adorar, [as imagens] como reliquias do falo em falta,
sapatos, meias ou cuecas” (Wajcman, 2001, p. 50 apud Didi-Huberman, 2020, p. 80 -
81). Acreditam, assim, que Didi-Huberman haveria negado os fatos e as teses sobre
o exterminio judeu em Auschwitz diante de imagens incompletas, resultado de sua
elevagao da imagem a reliquia. Fazendo uma “pirueta intelectual” e com uma
“aparente cientificidade”, Didi-Huberman teria insistido na “imprecisdo narrativa que
confunde tempos, imp&e sentidos, inventa um contelddo [e] se obstina em preencher
0 nada, em vez de o afrontar” (Pagnoux, 2001, p. 87 apud Didi-Huberman, 2020, p.
83). Dessa forma, ele teria usurpado o estatuto da testemunha e negado a distancia,

“gozado com o horror” (idem, p. 84).

4 Wajcman, Gérard. De la croynance photographique. Le Temps Modernes, 2001, p. 47-83; Pagnoux, Elisabeth. Reporter
photographe a Auschwitz. Le TempsModernes, 2001, p. 84-108

Revista Digital do LAV - Santa Maria — vol. 18, €20, p. 01 - 23 - jan./dez. 2025 ISSN 1983 - 7348
http://dx.doi.org/10.5902/1983734891466
17



Ensaio sobre o Visivel: vislumbres tedrico-metodolégicos para pesquisas com/sobre imagens em Educacao

A primeira resposta que Didi-Huberman (idem) da a tais criticas esta
intimamente ligada aos binbmios imagem-fato / imagem-fetiche. Um dos objetos de
criticas dos autores, em primeira instancia, € a dimensao fragmentaria infima de real,
que estaria representado nas fotos de agosto de 1944, da qual Didi-Huberman teria
se validode tal forma que suasanéalisesdariam a ver imagens onde nadase pode ver,
que nao construiram uma “imagem-fato”. O préprio interesse de Didi-Huberman sera
dado por uma adoracéao tola e por uma falta de rigor intelectual, que transformariam
as fotografias analisadas em uma “imagem-fetiche”. Do ponto de vista contrario, Didi-
Huberman entende que a elei¢do desse corpus se da, sobretudo, pela singularidade
queimpbe, capaz de “perturbar e, portanto, de reconfigurar,arelagdo que o historiador
das imagens mantém habitualmente com os seus objetos de estudo” (idem, p. 87).
N&o se trata de um objeto novo ou recente, € necessario ressaltar. Mas, uma outra
disposicdo dessas fotos, dos relatos que elas envolvem e das teorias que a elas Didi-
Huberman sobrepde. Dessa maneira, de alguma forma, € o gesto de recolocacao, de
deslocamento, dessas imagens, baseado na crenca de sua poténcia para dizer algo
sobre 0 nosso tempo, que estabelece o proprio campo de problematizacbes sobre
elas e sua “relevancia’.

Wajcman, por suavez, pensaque a singularidade dessas imagens ndo ensina
nada que ja ndo fosse sabido, visto que ndo apresentam o “todo” do real do Shoah®,
nao constituia uma “imagem-toda” da realidade objetiva e do fato histérico. Didi-
Huberman, contraponto, compreende que o préprio “real” “ndo existe senao
manifestando-se sob a forma de pedacos, resquicios, objetos parciais” (idem, p. 90).
Ademais, seu interesse direciona-se especificamente sobre a natureza lacunar das
imagens, posto que consideraingenuidade acreditar que o ato filoséfico se “reconhece
pelo seu coeficiente de ‘absoluto’ ou de ‘radicalidade’ (idem, p. 90). Por isso mesmo,
emprega a formula “apesar de tudo” e ndo imagens de tudo: porque apesar do infemo
em que vivia, alguém preocupou-se do gesto de captura de um real, mesmo que de
forma precéria, e fez disso uma resisténcia. Havia algo para ver, refirma Didi-
Huberman, “havia algo para ver, para ouvir, para sentir, e para deduzir daquilo que
viamos ou daquilo que ndo viamos (os comboios que ininterruptamente chegavam

cheios e voltavam a partir vazios)” (idem, p. 93).

5 Holocausto - amatangcadosjudeusemsi.

Revista Digital do LAV - Santa Maria — vol. 18, €20, p. 01 - 23 - jan./dez. 2025 ISSN 1983 - 7348
http://dx.doi.org/10.5902/1983734891466
18



Thiago dos Santos Antunesda Silva

Para os criticos de Didi-Huberman, as quatro fotografias de agosto de 1944
seriam, justamente, imagens “sem imaginagdo”. Essa alcunha advém,
especificamente, da nocdo de imagem como um documento e este como veiculo de
uma verdade histdérica passivel de plena interpretagdo: “as quatro fotografias de
Auschwitz afiguram-se ‘sem imaginacao’ na medida em que apenas veiculam... uma
informagao documental limitada, seca, sem valor de testemunho, de emog&o ou de
memoéria” (idem, p. 162). Didi-Huberman, por sua vez, considera que “se é verdade
queo objeto ndoesta na imagem (o que Wajcman acha que eu acho), também haque
reconhecerque o objeto é visado pelaimagem” (idem, p. 164). Nesse sentido,defende
que aimagem é “um ato” e que € necessario, por consequéncia, olhar para elas como
atos e ndo como umreceptaculo de informacdes mais ou menos completas.

A resposta de Didi-Huberman remonta a nogéao de “arquivo” pela qual ele
procede. Para ele, o arquivo ndo é um simplesmente um repositério, do contrario, “é
constantemente uma falta - e até, por vezes, a impoténcia de ndo saber o que fazer
dele” (idem, p. 144). O arquivo como elemento nuncainteiramente abarcavel, dada
sua “singularidade provisoriamente inqualificavel que o investigador vai tentar
remendar notecido de tudoaquilo que ja sabe, para produzir, se possivel, uma histéria

repensada do acontecimento em questao” (idem, p. 144). Porisso o arquivo nao pode
ser entendido como reflexo puro do acontecimento. Antes, deve ser sempre
“elaborado mediante recortes incessantes, mediante uma montagem cruzada com
outros arquivos” (idem, p. 145).

Essa forma de pensar o arquivo responde, de algumaforma, a questao sobre
o tipo de conhecimento que a imagem pode dar lugar (Didi-Huberman, 2012). As
imagens, assim como as palavras sdo consideradas por Didi-Huberman como “parte
do que os pobres mortais inventam para registrar seus tremores (de desejo e de
temor) e suas préprias consumacgdes” (idem, p. 210). Ele considera que cada um dos
arquivos constituem uma memadria sempre ameacada pelo esquecimento. Nesse
sentido, “cada vez que depomos nosso olhar sobre uma imagem, deveriamos pensar
nas condi¢des que impediram sua destruigdo, sua desaparigdo” (idem, p. 210). O
arquivo, assim, é a propria lacuna, frequentemente, resultados de censuras, de
destruicdes, de agressoes, de autos de fé. Por isso, para Didi-Huberman, “o arquivo

€ cinza,ndo so6 pelo tempo que passa, como pelascinzasde tudo aquiloque orodeava

Revista Digital do LAV - Santa Maria — vol. 18, €20, p. 01 - 23 - jan./dez. 2025 ISSN 1983 - 7348
http://dx.doi.org/10.5902/1983734891466
19



Ensaio sobre o Visivel: vislumbres tedrico-metodolégicos para pesquisas com/sobre imagens em Educacao

e que ardeu” (idem, p. 211). Diante de imenso e rizomatico arquivo, formulado por
imagens com diferencas radicais entre si, o trabalho do analista das imagens parte do
entendimento dessas lacunas e intervalos como poténcia. Significa, precisamente,
“arriscar-se a pOr, unsjuntoaoutros, tracos de coisas sobreviventes, necessariamente
heterogéneas e anacrbnicas, posto que vém de lugares separados e de tempos

desunidos porlacuna” (idem, p. 211).
Consideracdes Finais

Podemos perceber que, para o proprio Foucault, o elemento visivel € um ponto
fulcral de analise arqueoldgica e genealdgica, sendo ele parte das condicbes de
estabelecimento das formacgdes histéricas, dos discursos. Por sua vez, apropriacdo
que Deleuze e, principalmente, Didi-Huberman fazem de tais pressupostos, nos
fornecem elementos tedrico-metodoldgicos importantes para as pesquisas com as
imagens no campo da educacdo — no¢cado de anacronismo, imagem, de imaginario e
imaginacdo, arquivo... —, subsidiando os procedimentos analiticos para o trato
qualitativo da imagem.

Embora, aqui, esteja priorizando os pressupostos tedrico-metodoldgicos e as
ferramentas analiticas que os estudos pos-estruturalistas nos fornecem para o trato
com as imagens, é necessario reiterar que a demanda por estratégias metodoldgicas
para analise das imagens é ampla, compartilhada por diversos campos de estudos e
linhas tedricas, visto que a precedéncia discursiva da imagem frente ao texto escrito,
aparentemente, tornou-se uma marca de nosso tempo.

O que os estudos dos autores aqui abordados nos fornece, entretanto, é a
possibilidade de entender a imagem imersa nas relacdes de poder, marcada por
processos de disputas, interdicdes e permissoes, idas e vindas. A imagem, assim, n&o
é entendida como uma materialidade fixa - como o0 congelamento de um
momento/sentimento/acao/realidade - mas como um conjunto de atravessamentos,
gue aciona outras imagens, textos, discursos, praticas... para constituirum “eu” dos
sujeitos que a veem e que sao visiveis nela. Ela é, portanto, uma tecnologia
subjetivante, disparador de uma série de praticas formativas, engendrantes,
constituidoras. Ao mesmo tempo, ela € (ou pode ser) um produto dessa subijetividade

que ajuda a produzir/formar/engendrar/constituir.

Revista Digital do LAV - Santa Maria — vol. 18, €20, p. 01 - 23 - jan./dez. 2025 ISSN 1983 - 7348
http://dx.doi.org/10.5902/1983734891466
20



Thiago dos Santos Antunesda Silva

Dessa forma, € desejavel que mais estudos em educacéo tomem as imagens
como corpus. Que o fagcam, entretanto, levando em consideracédo as implicacbes

relacionais entre as imagens e as subjetividades visuais nelas/por elas implicadas.

Referéncias

ALVES, Karina Mirian. Formacao discursiva da plenitude em Educac¢ao: uma
arqueogenealogia das novas sensibilidades ecopedagdgicas. 2009. 270p. Tese
(Educacéao) — Universidade Federal de Pernambuco (CE).

BARTHES, Roland. Aula. Sado Paulo: Cultrix, 2007.

CASTRO, Edgardo. Vocabulario Foucault: um percurso pelos seus temas,
conceitos e autores. Belo Horizonte: Auténtica Editora, 2016.

CASTRO, Edgardo. Introducé&o a Foucault. Belo Horizonte: Auténtica Editora, 2015.
DELEUZE, Gilles. Foucault. Sdo Paulo: Brasiliense, 1988.

DELEUZE, Gilles. Bergsonismo. Sao Paulo: Editora 34, 2012.

DELEUZE, Gilles. Foucault: as formacg@es histéricas. Sdo Paulo: n-1 editora, 2017.
DELEUZE, Gilles. Foucault: o poder. Sao Paulo: Editora Filosoéfica Politeia, 2020.

DIDI-HUBERMAN, Georges. O que vemos, 0 que nos olha. S&o Paulo: Editora 34,
2010.

DIDI-HUBERMAN, Georges. Quando as imagenstocam o real. Pés: Belo-Horizonte,
V. 2,n.4,p. 204 - 209, 2012.

DIDI-HUBERMAN, Georges. Diante da imagem: questdo colocada aos finsde uma
histéria da arte. S&o Paulo: Editora 34, 2013.

DIDI-HUBERMAN, Georges. A invencdo da histeria: Charcot e a iconografia
fotografica da Salpétriére. Rio de Janeiro: Contraponto, 2015a

DIDI-HUBERMAN, Georges. Diante do Tempo: historia da arte e anacronismo das
imagens. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2015b.

DIDI-HUBERMAN, Georges. A semelhanca informe: ou o gaio saber visual
segundo Georges Bataille. Rio de Janeiro: Contraponto, 2015c.

DIDI-HUBERMAN, Georges. Falenas: Ensaios sobre a aparicdo. Lisboa: KKYM,
2015d.

DIDI-HUBERMAN, Georges. Remontar, Romantagem (do tempo). Belo Horizonte:
Chéao de Feira, 2016. Traducéao de: Milene Migliano.

Revista Digital do LAV - Santa Maria — vol. 18, €20, p. 01 - 23 - jan./dez. 2025 ISSN 1983 - 7348
http://dx.doi.org/10.5902/1983734891466
21



Ensaio sobre o Visivel: vislumbres tedrico-metodolégicos para pesquisas com/sobre imagens em Educacao

DIDI-HUBERMAN, Georges. Quando as imagens tomam posi¢cao. Belo Horizonte:
Editora UFMG, 2017.

DIDI-HUBERMAN, Georges. Remontagens do Tempo Sofrido. Belo Horizonte:
Editora UFMG, 2018.

DIDI-HUBERMAN, Georges. Atlas, ou, O gaio saber inquieto. Belo Horizonte:
UFMG, 2018b.

DIDI-HUBERMAN, Georges. Imagens apesar de tudo. S&do Paulo: Editora 34, 2020.

FARDO, Marcelo Luis. A gamificacdo aplicada em ambientes de aprendizagem.
Novas Tecnologias em Educacdo, vol. 11, n. 1, 2013. Disponivel em:
https://seer.ufrgs.br/index.php/renote/article/view/41629/26409

FISCHER, Rosa Maria. Foucaulte a analise do discurso em Educacdo. Cadernos de
Pesquisa, n. 144, vol. 1, 2001, p. 197-223.

FOUCAULT, Michel.O Nascimento da Clinica. Riode Janeiro: Forense Universitaria,
1977.

FOUCAULT, Michel. Histéria da Loucura na ldade Classica. Sao Paulo: Editora
Perspectiva, 1978.

FOUCAULT, Michel.Vigiar e Punir: nascimento daprisédo. Petropolis: Vozes, 1987.
FOUCAULT, Michel.Isso ndo é um cachimbo. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1988.

FOUCAULT, Michel. Sobre a genealogia da ética: uma revisdo do trabalho. In:
DREYFUS, Hubert; RABINOW, Paul. Michel Foucault, umatrajetoria filosofica. Rio

de Janeiro: Forense Universitaria, 1995, p. 253-256.
FOUCAULT, Michel. As palavras e as coisas. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2000

FOUCAULT, Michel. Etica, Sexualidade, Politica (Ditos e Escrito vol. V). Rio de
Janeiro: Forense Universitaria, 2006.

FOUCAULT, Michel. A Arqueologia do saber. Rio de Janeiro: Forense Universitaria,
2008a.

FOUCAULT, Michel. A pintura de Manet. Visualidades, v.8 n.2 p. 259-285, jul-dez
2010.

FOUCAULT, Michel. A Ordem do Discurso: aula inauguralno College de France,
pronunciadaem 2 de dezembro de 1970. S&o Paulo: Edi¢cbes Loyola, 2013

FREIRE, Paulo. Educac&o como prética da liberdade. Rio de Janeiro , Paz e Terra:
1967

VALENTE, José Armando. Blended learning e as mudancas no Ensino Superior: a
proposta da sala de aulainvertida. Educar em Revista: n. 4, 2014, p. 79 — 97

VEIGA-NETO, Alfredo. Foucault & a Educacéo.Belo Horizonte: Auténtica, 2007.

Revista Digital do LAV - Santa Maria — vol. 18, €20, p. 01 - 23 - jan./dez. 2025 ISSN 1983 - 7348
http://dx.doi.org/10.5902/1983734891466
22



