
 

                                    

 

 

Submissão: 03/04/2025  •  Aprovação: 08/09/2025  •  Publicação: 25/09/2025 

 

 
Revista Digital do LAV – Santa Maria – vol. 18, e24, p. 01 - 19 – jan./dez. 2025 ISSN 1983 – 7348 
http://dx.doi.org/10.5902/1983734890869 

1 

 

A identidade negra e a identidade cultural na pós-modernidade: uma 
perspectiva pós-colonial para uma educação antirracista no ensino em artes 

visuais 

 
Black identity and cultural identity in postmodernity: a postcolonial perspective for 

anti-racist education in visual arts teaching  
 

 
Ismênia Maria Isidoro dos Santos1 

Universidade Federal do Ceará (UFC)  

José Maximiano Arruda Ximenes de Lima2 
Universidade Federal do Ceará (UFC)  

 
 
Resumo  
O artigo tem por objetivo analisar como as teorias de Munanga (2009, 2013, 2019) e Hall (2011) 
podem ser potencializadas para o ensino de Artes Visuais usando as Estampas afro para uma 
educação antirracista. Munanga destaca a importância dos fatores históricos, linguísticos e 
psicológicos na construção da identidade negra dentro de uma abordagem pós-colonial, enfatizando 
a negritude como resistência. Hall, por sua vez, analisa a descentralização da identidade do sujeito e 
o papel dos fenômenos culturais na compreensão das transformações globais. Suas contribuições 
fornecem subsídios para práticas pedagógicas antirracistas no ensino de Artes Visuais, alinhadas à 
Lei 10.639/2003. Dessa forma, o artigo reforça a importância da arte na construção de identidades, 
resistência e educação transformadora. 

Palavras-chave: Identidade negra; Identidade cultural pós-moderna; Educação antirracista; Artes 
Visuais. 

Abstract  
The article aims to analyze how the theories of Munanga (2009, 2013, 2019) and Hall (2011) can be 
leveraged for teaching Visual Arts using Afro prints for anti-racist education. Munanga highlights the 
importance of historical, linguistic and psychological factors in the construction of black identity within 
a post-colonial approach, emphasizing blackness as resistance. Hall, in turn, analyzes the 
decentralization of the subject's identity and the role of cultural phenomena in understanding global 
transformations. Your contributions provide support for anti-racist pedagogical practices in teaching 
Visual Arts, in line with Law 10,639/2003. In this way, the article reinforces the importance of art in the 
construction of identities, resistance and transformative education. 

Keywords: Black identity; Postmodern cultural identity; anti-racist education; Visual Arts. 

 

Introdução  

Este artigo tem como objetivo analisar como as teorias de Munanga (2009, 

2013, 2019) e Hall (2011) podem ser potencializadas para o ensino de Artes Visuais 

 
1
Mestranda Profissional em Artes (PROFARTES) pela Universidade Federal do Ceará (UFC). Orcid: https://orcid.org/0009-

0002-2898-9511. E-mail: ismeniaartes@gmail.com 
2
Doutor em Artes pela Escola de Belas Artes da Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG), 2013. Professor do Mestrado 

Profissional em Artes (PROFARTES) da Universidade Federal do Ceará (UFC). Orcid: https://orcid.org/0000-0003-1537-4155. 
Email: max@ifce.edu.br 

https://orcid.org/0009-0002-2898-9511
https://orcid.org/0009-0002-2898-9511
ismeniaartes@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-1537-4155
max@ifce.edu.br


A identidade negra e a identidade cultural na pós-modernidade: uma perspectiva pós-colonial para uma educação antirracista 
no ensino em artes visuais 

 

 

 
 
Revista Digital do LAV – Santa Maria – vol. 18, e24, p. 01 - 19 – jan./dez. 2025 ISSN 1983 – 7348 
http://dx.doi.org/10.5902/1983734890869 

2 

usando as  Estampas afro para uma educação antirracista. Munanga destaca o 

papel dos fatores históricos, linguísticos e psicológicos na formação da identidade 

negra e na necessidade de desconstrução de narrativas coloniais. Hall, por sua vez, 

explora como as identidades culturais se constituem de forma fragmentada e 

dinâmica no contexto globalizado. A análise dessas perspectivas permite 

estabelecer diálogos que contribuem para a compreensão crítica das identidades 

negras e identidades  culturais  pós-modernas, com uma abordagem pós-colonial 

que oferece subsídios para práticas pedagógicas antirracistas no campo do ensino 

em Artes Visuais. 

Sendo assim, a importância desse debate é reforçada pela implementação da 

Lei 10.639/2003, que tornou obrigatório o ensino de História e Cultura Africana e 

Afro-Brasileira nos currículos da Educação Básica. Essa legislação representa uma 

conquista dos movimentos sociais e aponta a necessidade para uma educação 

antirracista que seja capaz de transformar as práticas pedagógicas, promovendo o 

reconhecimento e a valorização das contribuições africanas e afro-brasileiras para a 

formação da sociedade brasileira. 

Dado o papel transformador das artes na educação, essas teorias podem ser 

aplicadas no desenvolvimento de uma educação antirracista, promovendo reflexões 

críticas sobre identidade nas aulas de ensino em artes. Ademais, espera-se 

contribuir para a consolidação de práticas educativas que dialoguem com os 

desafios da contemporaneidade. Este estudo é de natureza bibliográfica, com um 

enfoque hermenêutico, resultado de análises e interpretações acerca da identidade 

negra e identidade cultural na pós-modernidade com uma abordagem  pós-

colonial  no ensino de artes visuais para uma educação antirracista. Para tanto, 

fundamentamo-nos em obras teóricas relevantes que sustentam a discussão 

apresentada, tais como Munanga (2009, 2013, 2019), Hall (2011), Vidal e Arruda 

(2020 e Coelho (2023). 

 

Identidade negra e cultural  

Conforme explica Hall (2011): 



Ismênia Maria Isidoro dos Santos - José Maximiano Arruda Ximenes de Lima 

 
 
Revista Digital do LAV – Santa Maria – vol. 18, e24, p. 01 - 19 – jan./dez. 2025 ISSN 1983 – 7348 
http://dx.doi.org/10.5902/1983734890869 

3 

A questão da “identidade” está sendo extensamente discutida na teoria 
social. Em essência, o argumento é o seguinte: as velhas identidades, que 
por tanto tempo estabilizaram o mundo social, estão em declínio, fazendo 
surgir novas identidades e fragmentando o indivíduo moderno, até aqui visto 
como sujeito unificado. (Hall, 2011, p.9) 

 

Nesse sentido, o autor propôs uma organização da identidade do sujeito em 

três concepções distintas: i) sujeito iluminista: baseado no individualismo e centrado 

na razão, refletindo uma visão essencialista e fixa do eu; ii) sujeito sociológico: uma 

abordagem interacionista, que considera a identidade como construída na relação 

entre o indivíduo e a sociedade; iii) sujeito pós-moderno: caracterizado pela ideia de 

uma "celebração móvel", marcada pela fluidez, contradições e multiplicidade 

identitária.  

Portanto, a  transição entre as diferentes formas de subjetividade (do sujeito 

iluminista, passando pelo sociológico, até o pós-moderno), provoca reflexões sobre 

as mudanças profundas que ocorreram nesse percurso, fazendo-nos questionar o 

que realmente muda de um extremo a outro. A resposta, por sua vez, parece estar 

no desmoronamento de conceitos que antes eram tidos como certezas: 

permanência, estabilidade e continuidade. Nesse sentido, o autor explica: 

Se sentirmos que temos uma identidade unificada desde o nascimento até a 
morte é apenas porque construímos uma cômoda história sobre nós 
mesmos ou uma confortadora “narrativa do eu.” A identidade plenamente 
unificada,completa, segura e coerente é uma fantasia. Ao invés disso, à 
medida que os sistemas de significação e representação cultural se 
multiplicam, somos confrontados por uma multiplicidade desconcertante e 
cambiante de identidades possíveis com as quais poderíamos nos 
identificar a cada uma delas ao menos temporariamente. (Hall, 2011,p.12) 

Assim, o autor evidencia que, no cenário da pós-modernidade, conceitos 

antes considerados sólidos começam a perder consistência. Isso dá origem ao que é 

conhecido como crise de identidade, um período marcado por questionamentos 

profundos e pela revisão das formas como compreendemos  o mundo em que 

vivemos e a nós mesmos. 

[...] Essas transformações estão mudando também nossas identidades 
pessoais, abalando a ideia que temos de nós próprios como sujeitos 
integrados. Essa perda de um “sentido de si”estável é chamada,algumas 
vezes, de deslocamento ou de descentração do sujeito.Esse duplo 
deslocamento - descentralização dos indivíduos tanto do seu lugar de 
mundo social e cultural quanto de si mesmo - constitui uma “crise de 
identidade” para o indivíduo. (Hall, 2011, p.10)    



A identidade negra e a identidade cultural na pós-modernidade: uma perspectiva pós-colonial para uma educação antirracista 
no ensino em artes visuais 

 

 

 
 
Revista Digital do LAV – Santa Maria – vol. 18, e24, p. 01 - 19 – jan./dez. 2025 ISSN 1983 – 7348 
http://dx.doi.org/10.5902/1983734890869 

4 

Logo, as transformações contemporâneas têm impactado profundamente a 

forma como percebemos nossas identidades, levando a um deslocamento que 

desestabiliza a noção de um eu fixo e integrado, resultando na descentralização do 

sujeito tanto em relação ao seu mundo social e cultural quanto a si mesmo. Nesse 

contexto, a identidade cultural torna-se um conceito fundamental para compreender 

as relações sociais, especialmente em sociedades marcadas pela diáspora, 

desigualdade e resistência. Assim, as suas reflexões possibilitam compreender 

como a identidade se organiza em diferentes concepções, refletindo as mudanças e 

desafios do mundo globalizado.  

Como conclusão provisória, parece então que  globalização tem, sim, o 
efeito de contestar e deslocar as identidades centradas e “fechadas” de uma 
cultura nacional. Ela tem um efeito pluralizante sobre as identidades, 
produzindo uma variedade de possibilidades e novas posições de 
identificação, e tornando as identidades mais posicionais, mais políticas, 
mais plurais e diversas; menos fixas, unificadas ou trans-históricas. (Hall, 
2011, p.51)         

Hall (2011), amplia a discussão ao abordar as identidades culturais no 

contexto da pós-modernidade, destacando que a identidade não é fixa ou 

essencialista, mas sim uma construção fluida e em constante transformação, 

influenciada pelas dinâmicas culturais, políticas e econômicas globais. Ele 

argumenta que as mudanças contemporâneas desafiam a noção de um sujeito com 

uma identidade unificada e estável, fragmentando-o em múltiplas identidades, 

muitas vezes contraditórias ou não resolvidas.  

Argumenta-se, entretanto, que são exatamente essas coisas que agora 
estão “mudando”. O sujeito, previamente vivido como tendo uma identidade 
unificada e estável, está se tornando fragmentado; composto não de uma 
única, mas de várias identidades, algumas vezes contraditórias ou não 
resolvidas. (Hall, 2011,p.11)    

Por outro lado,  como a modernidade fragmentou a concepção de sujeito e 

identidade, deslocando-o de uma posição central e universal para uma perspectiva 

historicamente situada e múltipla. Ele aponta que teorias como o marxismo, a 

psicanálise, a linguística  e os estudos de Foucault sobre a desconstrução da ideia 

de autonomia do sujeito ao evidenciar como forças econômicas, psicológicas, 

linguísticas e de poder moldam as experiências individuais e coletivas. Além disso, o 



Ismênia Maria Isidoro dos Santos - José Maximiano Arruda Ximenes de Lima 

 
 
Revista Digital do LAV – Santa Maria – vol. 18, e24, p. 01 - 19 – jan./dez. 2025 ISSN 1983 – 7348 
http://dx.doi.org/10.5902/1983734890869 

5 

autor destaca a emergência das políticas de identidade nos movimentos sociais e 

raciais que questionaram o sujeito homogêneo e promoveram a visão de identidades 

construídas a partir de lutas específicas. Dessa forma, ao discutir a descentralização 

do sujeito, ele aponta que isso ocorreu por  diferentes correntes e eventos históricos 

que  contribuíram para desconstruir a visão unitária e essencialista do sujeito.  

Pensando nos conceitos de identidade abordados por Hall (2011), Munanga 

(2009) propõe uma abordagem teórica que examina as múltiplas dimensões da 

identidade negra, destacando três fatores interconectados: histórico, linguístico e 

psicológico. 

Nesse sentido, o fator histórico  desponta como o alicerce mais significativo 

na construção da identidade negra, é a partir desse fator que se busca o 

conhecimento sobre sua história, além de conectar os diversos elementos de um 

povo por meio do compartilhamento em sua coletividade. Assim como também pode 

ter um efeito contrário, pois ao gerar o apagamento da história, torna um povo 

passível a manipulação e submissão, conforme explica o autor: 

A consciência histórica, pelo sentimento de coesão que ela cria, constitui 
uma relação de segurança a mais certa e a mais sólida para o povo. É a 
razão pela qual cada povo faz esforço para conhecer sua verdadeira história 
e transmiti-la às futuras gerações. Também é a razão pela qual o 
afastamento e a destruição da consciência histórica foram uma das 
estratégias utilizadas pela escravidão e pela colonização para destruir a 
memória coletiva dos escravizados e colonizados. (Munanga, 2019, p.12) 

Bem como no caso da identidade negra, o fator histórico foi marcado por 

processos traumáticos, como a colonização, a escravização e a discriminação racial, 

que geraram profundas rupturas. A diáspora africana representou uma ruptura 

forçada com as raízes culturais e identitárias, resultando no sequestro de indivíduos, 

no apagamento de tradições e na imposição de uma condição de subalternidade. 

Essas experiências não apenas fragmentaram laços com o passado ancestral, mas 

também tentaram desumanizar e deslegitimar as populações negras. 

Considerando o fator linguístico, a perda da língua materna foi um dos 

impactos mais diretos e devastadores da diáspora africana, fragilizando um dos 

pilares fundamentais da identidade cultural. Forçados a abandonar suas línguas 



A identidade negra e a identidade cultural na pós-modernidade: uma perspectiva pós-colonial para uma educação antirracista 
no ensino em artes visuais 

 

 

 
 
Revista Digital do LAV – Santa Maria – vol. 18, e24, p. 01 - 19 – jan./dez. 2025 ISSN 1983 – 7348 
http://dx.doi.org/10.5902/1983734890869 

6 

nativas, os negros tiveram que assimilar os idiomas dos colonizadores, carregando 

estigmas e limitações impostas por essa nova realidade. O apagamento linguístico, 

por sua vez, marginalizou culturalmente os negros e enfraqueceu as tradições orais, 

essenciais para a preservação da memória coletiva e da identidade cultural. Assim, 

em consequência dessas adversidades, surgiram formas criativas de resistência, 

como a ressignificação das línguas impostas e a criação de expressões culturais 

híbridas, que se tornaram símbolos de luta e resiliência. A cultura sempre foi um 

espaço de resistência, em que populações marginalizadas ressignificam símbolos, 

linguagens e práticas para desafiar as estruturas coloniais e afirmar suas 

identidades. 

Na estrutura colonial, o bilinguismo é necessário, pois munido apenas de 
sua língua, o negro torna-se estrangeiro dentro de sua própria terra. No 
entanto, ele cria novos problemas, pois a posse de duas línguas não é 
somente a de dois instrumentos. Participa-se de dois reinos psíquicos e 
culturais distintos e conflitantes. A língua, que é nutrida por sensações, 
paixões e sonhos, aquela pela qual se exprimem a ternura e os espantos, a 
que contém, enfim, a maior carga efetiva, é precisamente a menos 
valorizada. A língua do colonizado não possui dignidade nenhuma no país e 
nos concertos dos povos. Se o negro quiser obter uma colocação, 
conquistar um lugar, existir na cidade e no mundo, deve primeiro dominar a 
estranha de seus senhores. No conflito linguístico em que ele se move, sua 
língua original é humilhada e esmagada. (Munanga, 2019, p.32) 

Além disso, outro fator importante para entender os desafios enfrentados 

pelos negros na construção de sua identidade é o psicológico. A interiorização do 

povo negro e a forma desumanizada, estereótipos negativos e a naturalização da 

inferioridade imposta pela sociedade contribuíram para o enfraquecimento da 

autoestima e para a alienação em relação ao próprio corpo, cor e cabelo. Nesse 

sentido, a busca pela identidade negra, não é apenas uma resposta às opressões, é 

também um processo terapêutico e transformador que permite aos indivíduos 

superar traumas históricos, valorizar sua ancestralidade e reivindicar seu espaço na 

sociedade, desta forma:  

O fator psicológico, entre outros, nos leva a nos perguntar se o 
temperamento do negro é diferente do temperamento do branco e se 
podemos considerá-lo como marca de sua identidade. Tal diferença, se 
existir, deve ser explicada a partir, notadamente, do condicionamento 
histórico do negro e de suas estruturas sociais comunitárias, e não com 
base nas diferenças biológicas como pensariam os racialistas. (Munanga, 
2019, p.13)  



Ismênia Maria Isidoro dos Santos - José Maximiano Arruda Ximenes de Lima 

 
 
Revista Digital do LAV – Santa Maria – vol. 18, e24, p. 01 - 19 – jan./dez. 2025 ISSN 1983 – 7348 
http://dx.doi.org/10.5902/1983734890869 

7 

Assim, a identidade cultural negra é moldada pela interação desses fatores, 

cujas combinações específicas são cruciais para o estabelecimento de sentidos de 

pertencimento coletivo. Além do mais, compreender a identidade como uma 

construção cultural é essencial para problematizar as desigualdades e os desafios 

contemporâneos. Essa perspectiva permite uma análise crítica das estruturas que 

moldam as experiências humanas, reconhecendo a complexidade e a pluralidade 

dos sujeitos em suas trajetórias históricas e culturais. Nesse contexto, a identidade 

não é apenas um reflexo de quem somos, mas também um território de disputa.  

Ademais, a identidade é um elemento cultural e simbólico fundamental, que 

também se configura como um espaço de disputas políticas e reivindicações sociais. 

Nesse sentido, movimentos sociais e políticos têm lutado por ações afirmativas 

como forma de reparação histórica para a população negra, buscando corrigir 

desigualdades estruturais resultantes da escravização e da discriminação racial. No 

entanto, essa luta tem sido alvo de distorções oportunistas, especialmente no que se 

refere ao conceito de afrodescendência, que, embora o termo possa incluir negros e 

mestiços, sua aplicação deve considerar a realidade do racismo estrutural e as 

barreiras que a população negra enfrenta. Caso contrário, abre-se margem para que 

indivíduos não negros reivindiquem benefícios criados especificamente para 

combater desigualdades históricas e promover a equidade racial.  

A categoria “afrodescendente”, que inclui também negros e mestiços teria 
sido utilizada, mas evitou-se seu uso ao considerar que a África é o berço 
da humanidade e qualquer pessoa, pouco importando sua cor de pele, 
poderia, em termos oportunistas, reivindicar sua afrodescendência para ter 
acesso às reservas de vagas para negros. (Munanga, 2019, p.43) 

 Munanga (2009) também aponta que a construção da identidade negra é um 

ato de resistência e de transformação, que vai além das lutas individuais e passa a 

desafiar a ordem social vigente. Nesse sentido, afirmar a negritude é também afirmar 

a ancestralidade, a memória e o direito à equidade, reconfigurando relações de 

poder e contribuindo para a consolidação de direitos e da justiça social. Portanto, 

compreender a identidade como uma construção cultural é essencial para 

problematizar as desigualdades e os desafios contemporâneos. Nesse contexto, a 

identidade não é apenas um reflexo de quem somos, mas também um território de 

disputa e de possibilidades para a construção de futuros mais justos e inclusivos. 



A identidade negra e a identidade cultural na pós-modernidade: uma perspectiva pós-colonial para uma educação antirracista 
no ensino em artes visuais 

 

 

 
 
Revista Digital do LAV – Santa Maria – vol. 18, e24, p. 01 - 19 – jan./dez. 2025 ISSN 1983 – 7348 
http://dx.doi.org/10.5902/1983734890869 

8 

Coloca-se também outro problema já corriqueiro. Será possível a 
participação dos negros na sociedade brasileira sem a solidariedade de 
todos os oprimidos brancos e outros? Sente-se um deslocamento pelo 
menos uma confusão entre raça e classe. Aqui está um dos dilemas da 
questão racial brasileira: os oprimidos brancos da sociedade não têm 
consciência de que a exclusão política e econômica do negro por motivos 
racistas só beneficia a classe dominante, o que torna difícil, senão 
impossível, sua solidariedade com o oprimido negro; além disso, eles 
mesmos são racistas pela educação e pela socialização recebidas na 
família e na escola. Raça e classe se tornam, então, duas variáveis da 
mesma realidade de exploração, na estrutura de uma sociedade de classe. 
(Pereira, 1987 apud Munanga,  2009, p.151-162) 

Dessa forma, um dos desafios centrais da questão racial no Brasil é a falta de 

compreensão, por parte dos brancos economicamente oprimidos, sobre a 

importância das políticas afirmativas que beneficiam a população negra, 

especialmente no acesso à educação. Muitas vezes, esses grupos demonstram 

resistência a medidas como as cotas universitárias, sem entender que 50% das 

vagas são destinadas a alunos de escolas particulares e 50% a alunos da rede 

pública, como aponta a atualização da Lei de Cotas, Lei 14.723, de 2023, assim, 

distribuição das vagas destinadas às cotas irá considerar a proporção de  pretos, 

pardos, quilombolas, indígenas e pessoas com deficiência em cada unidade da 

federação de acordo com dados do Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística 

(IBGE), como aponta a Agência Senado (2024).  

Ademais, brancos pobres não percebem que o racismo estrutural fortalece a 

própria classe dominante, ao excluir os negros do acesso a direitos e oportunidades, 

dificultando a construção de uma solidariedade real entre os trabalhadores de 

diferentes origens raciais. Nesse sentido, a educação e a socialização em uma 

sociedade racista perpetuam preconceitos, levando os brancos explorados a 

reproduzir discriminações. Dessa forma, raça e classe se entrelaçam como 

elementos de uma mesma estrutura de opressão, tornando essencial o 

desenvolvimento de uma consciência crítica que aborda ambas as dimensões para a 

construção de uma luta coletiva efetiva. 

Portanto, os movimentos estudantis, negros, feministas, por direitos civis, 

revolucionários do Terceiro Mundo introduzem a política da identidade, em que 

diferentes grupos reivindicam reconhecimento e direitos baseados em suas 

https://normas.leg.br/?urn=urn:lex:br:federal:lei:2023-11-13;14723


Ismênia Maria Isidoro dos Santos - José Maximiano Arruda Ximenes de Lima 

 
 
Revista Digital do LAV – Santa Maria – vol. 18, e24, p. 01 - 19 – jan./dez. 2025 ISSN 1983 – 7348 
http://dx.doi.org/10.5902/1983734890869 

9 

identidades sociais específicas. Cada movimento apela para a construção de uma 

identidade coletiva que dê sentido à luta por justiça e transformação social. Essas 

descentralizações revelam que o sujeito não é uma entidade fixa, mas é 

continuamente moldado por fatores históricos, sociais, econômicos e culturais.  

Sobre o ponto de vista de Hall (2011), o deslocamento do sujeito na 

modernidade, conforme analisado,  ocorre através de uma série de rupturas 

impulsionadas por avanços nas teorias sociais e nas ciências humanas. Assim, os 

movimentos raciais, sociais, feministas e por direitos civis, revolucionários do 

Terceiro Mundo dos anos 1960 trazem à tona a política da identidade, evidenciando 

o sujeito como múltiplo e fragmentado, construído a partir de lutas sociais e culturais 

específicas. Esses avanços, juntos, rompem com a ideia de um sujeito universal e 

estável, característica da modernidade, e inauguram uma concepção mais dinâmica 

e historicamente situada para os dias atuais. 

Cada movimento apelava para a identidade social de seus sustentadores. 
Assim, o feminismo apelava às mulheres, a politica sexual aos gays e as 
lésbicas, as lutas raciais aos negros, o movimento antibelecista aos 
pacifista, e assim por diante. Isso constitui o nascimento histórico do que 
veio a ser conhecido como a política de identidade - uma  identidade para 
cada movimento. (Hall, 2011,p.27)  

Uma vez que  aborda as transformações conceituais que moldaram as 

noções de sujeito e identidade  pós-moderna, volta agora para a análise de como o 

sujeito fragmentado se relaciona com suas identidades culturais. O foco está na 

identidade cultural  como comunidades imaginadas e em compreender o impacto 

que a modernidade tardia exerce sobre ela. Em especial, buscando explorar como 

as identidades culturais nacionais estão sendo influenciadas ou deslocadas pelos 

processos.         

Portanto, no contexto da pós-modernidade, as ideias de permanência, 

estabilidade e continuidade, que antes sustentavam as identidades, se desintegram, 

como algo que "se desmancha no ar", abrindo espaço para o que  Hall (2011) chama 

de "crise de identidade". Nesse cenário, o sujeito é fragmentado, em constante 

reconstrução, pois as identidades tornam-se fluidas e descentradas. O autor observa 

que, com o avanço da globalização, as culturas nacionais que outrora contribuíram 

para criar padrões de alfabetização universais, generalizando uma única língua para 



A identidade negra e a identidade cultural na pós-modernidade: uma perspectiva pós-colonial para uma educação antirracista 
no ensino em artes visuais 

 

 

 
 
Revista Digital do LAV – Santa Maria – vol. 18, e24, p. 01 - 19 – jan./dez. 2025 ISSN 1983 – 7348 
http://dx.doi.org/10.5902/1983734890869 

10 

dominar a comunicação em toda nação, representações e narrativas que influenciam 

nossas ações e produzem sentidos com os quais podemos nos identificar, por meio 

das histórias contadas sobre a nação e das memórias que conectam o passado ao 

presente. 

O discurso da cultura nacional não é assim, tão moderno como aparenta 
ser. Ele constroi identidades que são colocadas, de modo ambíguo , entre o 
passado e o futuro. Ele se equilibra entre a tentação por retornar as glórias 
do passadas e o impulso por avançar ainda mais em direção à 
modernidade.As culturas nacionais são tentadas , algumas vezes,a se voltar 
para o passado, a recuar defensivamente para aquele “tempo perdido”, 
quando a nação era “grande”; são tentadas a restaurar as identidades 
passadas […] (Hall, 2011,p.33-34)         

Desta forma, as identidades nacionais enfrentam diferentes consequências no 

contexto da globalização, marcadas por transformações e resistências. Um dos 

possíveis efeitos é a desintegração dessas identidades, que perdem sua 

centralidade sob o impacto de influências culturais globais. Por outro lado, em 

alguns casos, as identidades nacionais são reforçadas por movimentos de 

resistência à globalização que buscam preservar tradições e valores locais. Hall 

(2011), também se observa o declínio das identidades nacionais tradicionais, que 

estão sendo substituídas por novas identidades híbridas, resultantes da fusão entre 

elementos culturais globais e locais. Essas dinâmicas evidenciam a complexidade 

do impacto da globalização, que simultaneamente desafia, transforma e recria 

formas de pertencimento cultural, como afirma Hall (2011): 

[...] as consequências desse aspecto da globalização sobre as identidades 
culturais, examinando três possíveis consequências: 1 As Identidades 
nacionais estão se desintegrando, como resultado do crescimento da 
homogeneização cultural e do pós-moderno global. 2 As identidades 
nacionais e outras identidades “locais” ou particularistas estão sendo 
reforçadas pela resistência à globalização.  3 As identidades nacionais 
estão em declínio, mas novas identidades - híbridas -estão tomando seu 
lugar. (Hall, 2011, p.40) 

Ademais, Munanga (2019) compreende a identidade negra como uma 

construção histórica fundamentada na luta contra o racismo e a exclusão estrutural. 

Portanto, para o autor, assumir plenamente e com orgulho a condição de ser negro é 

um ato de resistência e afirmação, expresso na postura firme de declarar: "[...] sou 

negro [...]" Munanga (2019, p. 48).  Nesse contexto, o movimento da negritude 



Ismênia Maria Isidoro dos Santos - José Maximiano Arruda Ximenes de Lima 

 
 
Revista Digital do LAV – Santa Maria – vol. 18, e24, p. 01 - 19 – jan./dez. 2025 ISSN 1983 – 7348 
http://dx.doi.org/10.5902/1983734890869 

11 

emerge como uma forma de "desintoxicação semântica", um processo de 

ressignificação que rompe com as conotações negativas historicamente atribuídas à 

identidade negra. 

  Além disso, é relevante enfatizar que a negritude não é apenas uma postura 

de orgulho individual, mas um ato coletivo que resgata memórias ancestrais, valoriza 

a cultura negra e desafia estruturas de poder que perpetuam a marginalização. A 

partir desse reposicionamento, surge um novo lugar de inteligibilidade, onde se 

reformulam as relações consigo mesmo, com o outro e com o mundo. Assim, a 

identidade negra torna-se um instrumento político, cultural e social essencial para 

promover o reconhecimento e a transformação das relações sociais. 

[...] Todo esse programa é revelado de forma concisa e sem arrogância num 
parágrafo célebre de um artigo da revista The Nation, de 23 de junho de 
1926, considerado o manifesto do movimento ou, ainda, a declaração de 
independência do artista negro: Nós, criadores da nova geração negra, 
queremos exprimir nossa personalidade sem vergonha nem medo. Se isso 
agrada aos brancos, ficamos felizes. Se não, pouco importa. Sabemos que 
somos bonitos. E feios também. O tantã chora, o tantã ri. Se isso agrada à 
gente de cor, ficamos muito felizes. Se não, faz. É para o amanhã que 
construímos nossos sólidos templos, pois sabemos edificá-los, e estamos 
erguidos no topo da montanha, livres dentro de nós. (Munanga, 2019 p. 42-
43) 

Ademais, o conceito do movimento da negritude  valoriza práticas de saberes 

e identidades africanas, que antes eram rotulados como ‘inferiores’ e ‘não 

civilizados’. Portanto, ao incluir o movimento da  negritude na escola pode-se 

considerá-lo um forte aliado para trabalhar a desconstrução de falas racistas, 

elevar  a autoestima dos alunos negros e conscientizar através de uma educação 

antirracista, inclusive para alunos não negros.  

Ao mesmo tempo, esse caminho  pode ser trilhado por meio da arte, capaz de 

expressar sentimentos, conectar pessoas e provocar reflexões, dando voz ao que 

muitas vezes não é possível dizer com palavras, sendo capaz de resgatar memórias, 

fortalecer identidades e até mesmo transformar realidades. 

O racismo nas escolas, embora muitas vezes negligenciado, causa danos 

significativos à autoestima e ao senso de pertencimento dos estudantes negros, 

perpetuando estruturas de opressão. As práticas racistas, frequentemente 



A identidade negra e a identidade cultural na pós-modernidade: uma perspectiva pós-colonial para uma educação antirracista 
no ensino em artes visuais 

 

 

 
 
Revista Digital do LAV – Santa Maria – vol. 18, e24, p. 01 - 19 – jan./dez. 2025 ISSN 1983 – 7348 
http://dx.doi.org/10.5902/1983734890869 

12 

mascaradas de brincadeiras ou piadas, desumanizam pessoas negras sob o 

pretexto de humor, manifestando-se por meio de apelidos ofensivos, imitações de 

características físicas e culturais, além de comentários que reforçam estereótipos 

raciais, o que Moreira (2019) chama de racismo recreativo:  

Ele deve ser visto como um projeto de dominação que procura promover a 
reprodução de relações assimétricas de poder entre grupos raciais por meio 
de uma política cultural baseada na utilização do humor como expressão e 
encobrimento de hostilidade racial. (Moreira, 2019, p. 95) 

Historicamente, o currículo escolar brasileiro tem sido estruturado sob uma 

perspectiva eurocêntrica, negligenciando as contribuições africanas e afro-brasileiras 

na formação da sociedade, o que perpetua narrativas que desvalorizam a identidade 

negra. Nesse contexto, a implementação efetiva da Lei 11.645/2008 que torna 

obrigatório o ensino da história e cultura afro-brasileira e indígena em toda a 

educação básica, é fundamental para transformar esse cenário, promovendo a 

valorização das identidades negras e a problematização do racismo. A adoção de 

uma educação antirracista possibilita a construção de um ambiente escolar mais 

inclusivo, pautado na empatia, na conscientização crítica e no respeito à 

diversidade. 

Perspectivas pós-colonial e possíveis articulações na educação antirracista no 

ensino de artes visuais.  

Munanga (2009, 2013, 2019), traz as consequências do pós- colonialismo em 

sua abordagem que destaca como o colonialismo impôs hierarquizações raciais e 

culturais, criando estruturas de dominação que persistem até hoje. Ele enfatiza o 

papel do racismo na construção das identidades pós-coloniais e critica a ideia de 

democracia racial no Brasil, mostrando como essa narrativa mascara as 

desigualdades estruturais. Para o autor, a identidade negra foi forjada em um 

contexto de resistência e precisa ser ressignificada dentro de uma perspectiva de 

valorização das raízes africanas. Sua visão do pós-colonialismo está fortemente 

ligada à crítica ao racismo científico, ao eurocentrismo e à necessidade de ações 

afirmativas para reparar os danos históricos da colonização. 



Ismênia Maria Isidoro dos Santos - José Maximiano Arruda Ximenes de Lima 

 
 
Revista Digital do LAV – Santa Maria – vol. 18, e24, p. 01 - 19 – jan./dez. 2025 ISSN 1983 – 7348 
http://dx.doi.org/10.5902/1983734890869 

13 

As dificuldades dos movimentos negros em mobilizar todos os negros e 
mestiços em torno de uma única identidade “negra” viriam do fato de que 
não conseguiram destruir até hoje o ideal do branqueamento. Algumas 
vozes nacionais estão tentando, atualmente, encaminhar a discussão em 
torno da identidade “mestiça”, capaz de reunir todos os brasileiros (brancos, 
negros, mestiços). Vejo nessa proposta uma nova sutileza ideológica para 
recuperar a ideia da unidade nacional não alcançada pelo fracassado 
branqueamento físico. Essa proposta de uma nova identidade mestiça, 
única, vai na contramão dos movimentos negros e outras chamadas 
minorias, que lutam para a construção de uma sociedade plural e de 
identidades múltiplas. (Munanga, 2019, p.11)  

Stuart Hall (2011) desenvolve uma abordagem pós-colonial centrada na 

cultura e na identidade, destacando a formação de identidades híbridas como 

resultado da globalização e dos deslocamentos culturais. Para ele, as identidades 

pós-coloniais são fluidas e constantemente reconstruídas, oscilando entre a 

resistência à hegemonia cultural e à apropriação de elementos dela. O colonialismo, 

embora tenha imposto opressões, também gerou novas expressões culturais, nas 

quais a música, a linguagem e a arte desempenham um papel fundamental na 

ressignificação da experiência dos sujeitos colonizados. O autor conecta essa 

perspectiva à teoria da diáspora e à descentralização do sujeito, enfatizando que as 

identidades são moldadas por relações de poder e migração, refletindo tensões 

entre tradição e modernidade. 

Como conclusão provisória, parece então que a globalização tem, sim, o 
efeito de contestar e deslocar as identidades centradas e  ”fechadas” de 
uma cultura nacional. Ela tem um efeito pluralizante sobre as identidades, 
produzindo uma variedade de possibilidades e nova posição de 
identificação, e tornando as identidades mais posicionais, mais políticas, 
mais plurais e diversas; menos fixas, unificadas ou trans-históricas. (Hall, 
2011, p.51)          

Por outro lado, as diásporas representam a resistência e a reconfiguração das 

identidades pós-coloniais, criando comunidades transnacionais que questionam as 

fronteiras estabelecidas pelo colonialismo. Em resumo, o pós-colonialismo é um 

campo que examina as tensões e os deslocamentos resultantes do legado colonial, 

abordando como as identidades e culturas globais e locais são negociadas em um 

mundo interconectado e desigual.  Hall (2011) contribui para essa discussão ao 

destacar a complexidade das transformações culturais e a resistência contra a 

homogeneização global, a partir de sua afirmação: “as pessoas pertencentes a 

culturas híbridas têm sido obrigadas a renunciar ao sonho ou à ambição de 



A identidade negra e a identidade cultural na pós-modernidade: uma perspectiva pós-colonial para uma educação antirracista 
no ensino em artes visuais 

 

 

 
 
Revista Digital do LAV – Santa Maria – vol. 18, e24, p. 01 - 19 – jan./dez. 2025 ISSN 1983 – 7348 
http://dx.doi.org/10.5902/1983734890869 

14 

redescobrir qualquer tipo de pureza cultural ‘perdida’ ou de absolutismo ético” Hall 

(2011, p.52). 

Para articular esses conceitos em favor de uma educação antirracista no 

ensino de Artes Visuais, é essencial compreender como o currículo escolar, 

historicamente eurocêntrico, perpetua narrativas que desvalorizam a identidade 

negra. A abordagem de Munanga (2019) evidencia como o colonialismo estruturou 

hierarquias raciais e culturais que ainda hoje influenciam a educação, mascaradas 

pela ideologia da democracia racial. No ensino de Artes Visuais, essa estrutura pode 

ser desafiada ao valorizar produções artísticas afro-brasileiras e africanas, 

ressignificando as identidades marginalizadas.  

Dessa forma, o ensino de Artes Visuais torna-se um território de disputa e 

reconstrução identitária, promovendo uma educação que não apenas reconhece, 

mas valoriza as múltiplas expressões culturais afro-diaspóricas, formando sujeitos 

críticos diante das estruturas racistas ainda presentes na sociedade. 

 

Identidade Negra e identidade cultural pós-moderna: uma intervenção artística 

com estampas afro para a Educação Antirracista 

A motivação para abordar a educação antirracista nas aulas de Artes Visuais 

surgiu a partir da vivência de ofensas racistas presenciadas no espaço escolar no 

ensino médio. A recorrência dessas situações evidenciou a necessidade de um 

trabalho sistemático e contínuo sobre as relações étnico-raciais, visando 

desconstruir preconceitos e fortalecer a valorização das identidades negras. Nesse 

contexto, autores como Munanga (2009, 2013, 2019) e Hall (2011) oferecem 

contribuições essenciais para a implementação de uma educação antirracista 

alinhada à Lei 10.639/2003, que torna obrigatório o ensino da história e cultura afro-

brasileira e africana nas escolas. As Artes Visuais, nesse cenário, desempenham um 

papel fundamental ao possibilitar reflexões sobre identidade, memória e 

ancestralidade, promovendo um olhar crítico e sensível sobre as representações 

culturais e sociais da população negra. 



Ismênia Maria Isidoro dos Santos - José Maximiano Arruda Ximenes de Lima 

 
 
Revista Digital do LAV – Santa Maria – vol. 18, e24, p. 01 - 19 – jan./dez. 2025 ISSN 1983 – 7348 
http://dx.doi.org/10.5902/1983734890869 

15 

Assim, ao incorporar essa temática no ensino de Artes Visuais, compreender 

os valores, normas e discursos dominantes torna-se essencial, pois são esses 

elementos que moldam as percepções individuais e coletivas sobre identidade e 

pertencimento. Os discursos hegemônicos, estabelecidos por grupos que detêm o 

poder, influenciam profundamente a construção da autoimagem.  

Graças à busca de sua identidade, que funciona como uma terapia do 
grupo, o negro poderá despojar-se do seu complexo de inferioridade e 
colocar-se em pé de igualdade com os outros oprimidos, o que é uma 
condição preliminar para uma luta coletiva. A recuperação dessa identidade 
começa pela aceitação dos atributos físicos de sua negritude antes de 
atingir os atributos culturais, mentais, intelectuais, morais e psicológicos, 
pois o corpo constitui a sede material de todos os aspectos da identidade. 
(Munanga, 2019.p.18) 

Trazer o conceito de negritude, que se revela um poderoso instrumento para 

a elevação da autoestima dos alunos negros e o conhecimento do que foi esse 

conceito para os alunos não negros. A negritude, mais do que uma identidade racial, 

é um posicionamento político e cultural que ressignifica a experiência negra, 

conferindo-lhe força, resistência e orgulho. Ao trabalhar esse conceito em sala de 

aula, possibilita-se que os estudantes se reconheçam em uma história de luta e 

contribuição para a sociedade, desconstruindo estereótipos e promovendo um olhar 

positivo sobre suas origens e vivências. Portanto neste contexto Munanga (2019, 

p.19) discute que:   “a negritude e/ou a identidade negra se referem à história 

comum que liga de uma maneira ou de outra todos os grupos humanos que o olhar 

do mundo ocidental ‘branco’ reuniu sob o nome de negros”. 

 Enquanto Munanga (2019) enfatiza a necessidade de desconstruir o racismo 

estrutural e valorizar as culturas africanas e afro-brasileiras, Hall (2011) evidencia 

como as estruturas coloniais continuam a influenciar a construção das identidades. 

Por isso, no contexto escolar, essas perspectivas exigem a superação de currículos 

eurocêntricos e a adoção de práticas pedagógicas que reconheçam a diversidade 

cultural e questionem as hierarquias raciais impostas pelo colonialismo. Além disso, 

a pedagogia antirracista no ensino de artes pode ser um meio para estimular o 

protagonismo dos estudantes negros e incentivar a valorização de suas experiências 

e vivências. Para fundamentar essa abordagem no contexto educacional, utilizamos 

a Base Nacional Comum Curricular (BNCC, 2018), documento normativo que define 



A identidade negra e a identidade cultural na pós-modernidade: uma perspectiva pós-colonial para uma educação antirracista 
no ensino em artes visuais 

 

 

 
 
Revista Digital do LAV – Santa Maria – vol. 18, e24, p. 01 - 19 – jan./dez. 2025 ISSN 1983 – 7348 
http://dx.doi.org/10.5902/1983734890869 

16 

as aprendizagens essenciais para todos os estudantes da Educação Básica no 

Brasil. A BNCC orienta a elaboração dos currículos escolares, assegurando uma 

formação comum e promovendo a equidade educacional. Aliada a essa diretriz, a 

Lei 10.639/2003 estabelece a obrigatoriedade do ensino da história e cultura afro-

brasileira e africana, impulsionando a implementação de ações pedagógicas 

voltadas para a educação das relações étnico-raciais. Dessa forma, a articulação 

entre a BNCC e a Lei 10.639/2003 fortalece práticas educativas que valorizam a 

diversidade cultural e contribuem para a construção de uma escola antirracista. 

COMPETÊNCIA ESPECÍFICA 2 Compreender os processos identitários, 
conflitos e relações de poder que permeiam as práticas sociais de 
linguagem, respeitar as diversidades, a pluralidade de ideias e posições e 
atuar socialmente com base em princípios e valores assentados na 
democracia, na igualdade e nos Direitos Humanos, exercitando a empatia, o 
diálogo, a resolução de conflitos e a cooperação, e combatendo 
preconceitos de qualquer natureza. (BNCC, 2018, p. 492) 

HABILIDADES (EM13LGG201) Utilizar adequadamente as diversas 
linguagens (artísticas, corporais e verbais) em diferentes contextos, 
valorizando-as como fenômeno social, cultural, histórico, variável, 
heterogêneo e sensível aos contextos de uso. (EM13LGG202) Analisar 
interesses, relações de poder e perspectivas de mundo nos discursos das 
diversas práticas de linguagem (artísticas, corporais e verbais), para 
compreender o modo como circulam, constituem-se e (re)produzem 
significação e ideologias. (EM13LGG203) Analisar os diálogos e conflitos 
entre diversidades e os processos de disputa por legitimidade nas práticas 
de linguagem e suas produções (artísticas, corporais e verbais), presentes 
na cultura local e em outras culturas. (EM13LGG204) Negociar sentidos e 
produzir entendimento mútuo, nas diversas linguagens (artísticas, corporais 
e verbais), com vistas ao interesse comum pautado em princípios e valores 
de equidade assentados na democracia e nos Direitos Humanos. (BNCC, 
2018, p.492) 

Portanto, trazer  educação em ensino de artes visuais com a técnica de 

estampas afro para o centro da  intervenção artística possibilita o conhecimento e 

os  significados  que remetem à ancestralidade, religião, cenas do cotidiano e 

estética negra, propor estampas como os adinkras, ideogramas originários do povo 

Ashanti, localizado atualmente em países como Gana, Burkina Faso e Togo, na 

África Ocidental. 

Os adinkras possuem um profundo significado cultural, sendo utilizados para 

expressar valores tradicionais, ideias filosóficas, códigos de conduta e normas 

sociais. Como ideogramas, cumprem uma função semelhante a outros sistemas de 



Ismênia Maria Isidoro dos Santos - José Maximiano Arruda Ximenes de Lima 

 
 
Revista Digital do LAV – Santa Maria – vol. 18, e24, p. 01 - 19 – jan./dez. 2025 ISSN 1983 – 7348 
http://dx.doi.org/10.5902/1983734890869 

17 

escrita simbólica encontrados em diversas culturas, compondo uma linguagem 

visual ancestral que dialoga com a construção identitária dos povos africanos e da 

diáspora. Os significados  podem ser agrupados em categorias que representam 

animais, seres humanos, objetos artesanais e elementos da natureza, conferindo-

lhes um caráter educativo e reflexivo.  

Adinkra  é  um  conjunto  de  ideogramas  estampados  principalmente  em  
tecidos  e  adereços  e esculpidos em madeira ou em peças de ferro, como 
se fossem carimbos. Cada um dos símbolos possui um nome e um 
significado que pode estar associado a um fato histórico, uma característica 
de um animal, a um vegetal ou a um comportamento humano. (Carmo, 
2016, p. 51) 

No contexto da identidade pós-moderna, conforme analisado por  Hall (2011), 

as identidades são fluidas e construídas a partir de múltiplas referências, sendo 

constantemente negociadas e ressignificadas. Dessa forma, ao integrar os adinkras 

e as estampas afro em uma proposta artística em sala de aula, os estudantes são 

incentivados a refletir sobre sua própria identidade e pertencimento cultural, 

rompendo com modelos hegemônicos e resgatando narrativas que foram 

marginalizadas pelo discurso colonial, como aponta Vidal e Arruda (2020, p. 4): [...] 

valorizar  e  catalisar a potência da cultura africana em diáspora pelo mundo, 

sobretudo no que tange às contribuições da África para a constituição da identidade 

e da cultura do povo brasileiro”.  

A intervenção artística proposta envolve um processo de criação coletiva, no 

qual os estudantes exploram os adinkras como matriz para a construção de 

estampas afro. Esse exercício, não apenas estimula a experimentação estética e 

técnica, mas também promove discussões sobre o significado dos adinkras e sua 

relação com temas como ancestralidade, identidade e representatividade negra. Ao 

produzir e estampar seus próprios tecidos ou suportes gráficos, os alunos 

materializam um processo de reconstrução identitária, apropriando-se de referências 

visuais que dialogam com a história e a cultura afro-brasileira. Dessa maneira, a 

articulação entre identidade negra, identidade pós-moderna e intervenção artística 

com estampas afro evidencia a potência da arte como ferramenta pedagógica e 

política.  

 



A identidade negra e a identidade cultural na pós-modernidade: uma perspectiva pós-colonial para uma educação antirracista 
no ensino em artes visuais 

 

 

 
 
Revista Digital do LAV – Santa Maria – vol. 18, e24, p. 01 - 19 – jan./dez. 2025 ISSN 1983 – 7348 
http://dx.doi.org/10.5902/1983734890869 

18 

Considerações finais 

Com o propósito de  encontrar novas propostas pedagógicas em Artes 

Visuais, a pesquisa desenvolvida neste artigo busca analisar as contribuições de 

Kabengele Munanga (2009, 2013, 2019) e Stuart Hall (2011) para a compreensão da 

identidade negra e da identidade cultural no contexto da globalização e da pós-

modernidade, considerando as possibilidades pedagógicas no ensino de  Artes 

Visuais sobre o tema Identidade negra e Identidade cultural,  usando as  Estampas 

afro para uma educação antirracista.  

Apesar das valiosas contribuições de Hall (2011) e Munanga (2009, 2013, 

2019),  para a compreensão das identidades no contexto pós-colonial, suas análises 

deixam uma lacuna importante ao não contemplarem de forma direta as 

experiências vividas pelos estudantes no espaço educacional. As identidades, 

historicamente silenciadas e apagadas, são constantemente reelaboradas no 

cotidiano da escola por meio de práticas de resistência, das memórias familiares e 

dos vínculos comunitários que atravessam o sujeito. Ao não se deterem nesse 

campo, ambos os autores acabam por abrir caminho para novas investigações que 

articulem teoria e prática, reconhecendo a escola como território fundamental para a 

desconstrução de narrativas eurocêntricas e para a afirmação das identidades 

negras e indígenas no horizonte de uma educação antirracista. 

Ao articular as abordagens de Munanga (2009, 2013, 2019) e Hall (2011) com 

Vidal e Arruda (2020) e Coelho (2023), é possível reconhecer a reflexão sobre as 

identidades culturais e como a intervenção artística com estampas afro contribui 

como ferramenta pedagógica em um ensino anti racista. Assim, os autores oferecem 

caminhos para resistir às desigualdades e construir sociedades mais justas e, em 

que o reconhecimento das diferenças se torne um valor essencial e não uma 

barreira. Discutir identidade negra e identidade cultural é, portanto, um exercício de 

enfrentamento ao racismo e à marginalização, mas também de valorização da 

diversidade e da pluralidade cultural.  

 

REFERÊNCIAS 

 

BRASIL. Ministério da Educação. Base Nacional Comum Curricular. Brasília, 2018. 



Ismênia Maria Isidoro dos Santos - José Maximiano Arruda Ximenes de Lima 

 
 
Revista Digital do LAV – Santa Maria – vol. 18, e24, p. 01 - 19 – jan./dez. 2025 ISSN 1983 – 7348 
http://dx.doi.org/10.5902/1983734890869 

19 

 
BRASIL. Senado Federal. Senado aprimora Lei de Cotas, e texto já está em 
vigor. Sítio eletrônico. Disponível em: 
https://www12.senado.leg.br/noticias/materias/2024/01/10/senado-aprimora-lei-de-
cotas-e-texto-ja-esta-em-vigor. Acesso em 10 dez. 2024.  
 
CARMO, Eliane Fátima Boa Morte do. História da África nos Anos Iniciais do 
Ensino Fundamental: os Adinkra. 2016. Dissertação (Mestrado Profissional em 
História da África, da Diáspora e dos Povos Indígena)– Universidade Federal do 
Recôncavo da Bahia, Cachoeira, 2016. 
 
HALL,Studart . A identidade cultural na pós-modernidade, 11ª ed. Rio de Janeiro: 
Lamparina editora, 2011.  
 
MOREIRA, Adilson. Racismo recreativo, 1ª ed. São Paulo: Pólen Livros, 2019. 232 
p. (Feminismos Plurais / coordenação de Djamila Ribeiro). 
 
MUNANGA, K. Diversidade, etnicidade, identidade e cidadania. Movimento-revista 
de educação, São Paulo, n. 12, dez. 2013. Disponível em: 
https://periodicos.uff.br/revistamovimento/article/view/32511. Acesso em 10 dez. 
2024.  
 
MUNANGA, Kabengele. Negritude: usos e sentidos. 3 ed. São Paulo: Autêntica 
Editora, 2009.  
 
MUNANGA, Kabengele. Rediscutindo a mestiçagem no Brasil: Identidade 
nacional versus identidade negra. 5. ed. São Paulo: Autêntica Editora, 2019.  
 
VIDAL, Julia, COELHO Dyego de Oliveira. Influências dos tecidos e das 
estamparias africanas na identidade e na cultura afro-brasileiras. Dobras, São 
Paulo, n. 30, p. 91-114, set.-dez. 2020. Disponível em: 
https://dobras.emnuvens.com.br/dobras/article/view/1236/646. Acesso em 10 dez. 
2024.  
 

 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International (CC 

BY-NC 4.0) 

 

https://www12.senado.leg.br/noticias/materias/2024/01/10/senado-aprimora-lei-de-cotas-e-texto-ja-esta-em-vigor
https://www12.senado.leg.br/noticias/materias/2024/01/10/senado-aprimora-lei-de-cotas-e-texto-ja-esta-em-vigor
https://periodicos.uff.br/revistamovimento/article/view/32511
https://dobras.emnuvens.com.br/dobras/article/view/1236/646

