
 

                                    

 

Submissão: 15/03/2024 • Aprovação: 16/04/2025 • Publicação: 29/04/2025 

 

1 Doutora pelo Programa de Estudos Pós-Graduados em Filosofia da Pontifícia Universidade Católica de São Paulo (PEPGF-

PUCSP), Orcid: https://orcid.org/0000-0001-6639-8670, Email: helenaalmeida@me.com 

 

Revista Digital do LAV – Santa Maria – vol. XX, eX, p. 01 - 21 – jan./dez. 2022 ISSN 1983 – 7348 
http://dx.doi.org/10.5902/1983734887121 

1 

 

Civilidade pueril: reflexões sobre a imagem da criança do fim do 

Medievo à Idade Clássica  

 

Civility in children: reflections on the Image of the Child at the end of the 

Middle Ages to Classical Age 

 

Helena Almeida e Silva Sampaio 1 

Pontifícia Universidade Católica de São Paulo (PEPGF-PUCSP) 

 

Resumo 

Este artigo é um ensaio que aborda a representação da infância ao longo da história. Enquanto ensaio, 

propõe-se criar uma distância entre o presente e o passado, buscando desnaturalizar nossa 

compreensão da infância contemporânea, a partir de um contraste com as transformações ocorridas 

entre a criança medieva e a moderna. Para tanto, o artigo faz três movimentos exploratórios: (1) a 

transição da “criança divina” (Idade Média) para a “criança mundana” (Modernidade), a partir de duas 

pinturas exemplares – A Virgem e o Menino com Santa Ana de Leonardo Da Vinci e Nossa Senhora 

dos Palafreneiros, de Caravaggio; (2) a influência da civilidade pueril de Erasmo na formação da 

imagem dessa criança moderna; (3) o modo como essa civilidade aparece e se desdobra em Comenius, 

Locke e Rousseau. Em suma, o ensaio desafia as noções convencionais sobre a infância ao longo da 

história e destaca seu impacto na sociedade moderna e na educação. Ao fim, conclui-se que a “criança 

mundana”, enquanto objeto da civilidade, também é ponto de incidência das “ciências da infância” e do 

subsequente governo da infância. 

Palavras-chave: Civilidade; Infância; Renascimento; Idade Clássica. 

 

Abstract  

This article is an essay that addresses the representation of childhood through history. As an essay, it 

aims to create a distance between the present and the past, seeking to denaturalize our understanding 

of contemporary childhood through a contrast with the transformations that occurred between the 

medieval and modern child. To achieve this, the article makes three exploratory movements: (1) the 

transition from the “divine child” (Middle Ages) to the “mundane child” (Modernity), based on two 

exemplary paintings –Leonardo Da Vinci's The Virgin and Child with Saint Anne and Caravaggio’s 



Civilidade pueril: reflexões sobre a imagem da criança do fim do Medievo à Idade Clássica  

 

 

 
Revista Digital do LAV – Santa Maria – vol.18, e7, p. 01 - 21 – jan./dez. 2025 ISSN 1983 – 7348 
http://dx.doi.org/10.5902/1983734887121 

2 

Madonna and Child with St. Anne (Dei Palafrenieri)–; (2) the influence of Erasmus’ civility in children on 

the formation of the image of this modern child; (3) the way this civility appears and unfolds in Comenius, 

Locke, and Rousseau. In summary, the essay challenges conventional notions of childhood through 

history and highlights its impact on modern society and education. In conclusion, it is argued that the 

“mundane child,” as an object of civility, is also a point of intersection for the “sciences of childhood” and 

the subsequent governance of childhood. 

Keywords: Civility; Childhood; Renaissance; Classical Age. 

 

Introdução 

Nesse artigo, antes de tudo, fazemos um ensaio. Um ensaio sobre infâncias, 

sobre as representações das crianças. Como ensaio, não buscamos estabelecer uma 

derradeira verdade sobre o tema da infância ou sobre a representação da criança. No 

ensaio, utilizando as palavras de Jorge Larrosa (2004, p. 34): 

 

Sempre se trata de criar uma distância entre nós e nós mesmos. Sempre se 
trata de desconjuntar o presente, de desnaturalizar o presente, de 
desfamiliarizar o presente, de estranhar o presente, de converter o presente 
não em um tema, mas em um problema, de fazer com que percebamos como 
artificial, arbitrário e produzido o que nos parece dado, necessário ou natural, 
de mostrar a estranheza do que nos é mais familiar, a distância do que nos é 
mais próximo. 

 

 Assim, se no presente texto olhamos para a imagem da criança na Idade Média 

ou na Idade Clássica1, fazemos isso como estratégia para “desfamiliarizar o presente” 

e fazer das imagens da infância que temos mais uma questão e menos uma certeza.  

Para tanto, exploramos a passagem de uma “criança divina”, presente no 

período medieval e no começo do Renascimento, para uma “criança mundana”, que 

apareceu com a formação da Modernidade. Para demonstrar esse contraste entre as 

duas imagens de crianças, utilizamo-nos da pintura. Um mesmo mote, duas 

expressões. De um lado, a representação de Cristo criança, em Leonardo Da Vinci 

(1452–1519), do outro, de forma completamente distinta, a representação da mesma 

cena feita por Caravaggio (1571–1610). Essa distinção, no entanto, ultrapassa o mero 

                                            
1 No livro, As palavras e as coisas, o filósofo francês Michel Foucault (2007) delimita arqueologicamente os séculos XVII e XVIII 
como sendo a “Idade Clássica”.  



Helena Almeida e Silva Sampaio 

 

 

 

Revista Digital do LAV – Santa Maria – vol. 18, e7, p. 01 - 21 – jan./dez. 2025 ISSN 1983 – 7348 

http://dx.doi.org/10.5902/1983734887121 

3 

âmbito do estilo ou da escola artísticos, sendo atravessado por uma questão mais 

fundamental, histórica e epistêmica.  

Em um segundo momento, aprofundamos a formação da imagem da criança 

mundana, a partir da obra de Erasmo de Rotterdam (1466–1536) e seu tratado sobre 

a civilidade pueril, um clássico da história da infância e da formação da conduta 

moderna. Para tal análise, lançamos mão das análises de Norbert Elias, Sandra 

Corazza, Neil Postman, Philippe Ariès e Michel Foucault, a fim de mostrar como essa 

“mundanização” da criança ultrapassava a pintura e já se fazia presente no modo 

como se pensava a infância e a educação dos indivíduos.  

Por fim, exploramos ainda os desdobramentos dessa criança mundana em 

seus contornos de uma civilidade renascentista e civilidade clássica, explorando 

autores-chave como Comênio (1592–1670), John Locke (1632–1704) e Jean-Jacques 

Rousseau (1712–1778), indo até as bordas da formação do “Homem”, duplo empírico-

transcendental contemporâneo, e da analítica da finitude. Isso para indicar suas 

implicações na infância de nossa contemporaneidade e as problemáticas da educação 

atual. 

 

Era uma vez...2 

Era uma vez um mundo “sem crianças”, mas cheio de castelos, cavaleiros e 

princesas: a Idade Média. É certo que alguns historiadores a retrataram como uma 

espécie de “Idade das Trevas” da infância, onde a criança não teria nem vez, nem 

voz, nem sequer lugar ou traço que lhe fossem próprios (Ariès, 2018). No entanto, 

adverte J. Gélis (2009, p. 318), “a indiferença medieval pela criança é uma fábula”. É 

possível alegar que ainda na passagem da Idade Média ao Renascimento, a criança 

não constava em documentos de herança e bastante cedo era vestida como um 

pequeno adulto. Também a literatura infantil, como a conhecemos hoje, não existia e, 

de um modo geral, a criança não tinha o estatuto próprio que damos hoje a ela, nos 

                                            
2 No Livro dos começos (Jaffe, 2016, s/p), a autora sugere começar-se com o “Era uma vez”, pois “para começar, não há nada 
melhor do que um fato científico mesclado à formulação clássica dos contos de fada”. Afinal, “o ‘era uma vez’ tem o poder de 
questionar o peso que a atualidade dá a resultados, o detalhismo da ciência, a medicalização, a confiança que se deposita na 
nomenclatura”.  



Civilidade pueril: reflexões sobre a imagem da criança do fim do Medievo à Idade Clássica  

 

 

 
Revista Digital do LAV – Santa Maria – vol.18, e7, p. 01 - 21 – jan./dez. 2025 ISSN 1983 – 7348 
http://dx.doi.org/10.5902/1983734887121 

4 

espaços públicos e privados, no âmbito político, pedagógico e psicológico. Contudo, 

ainda assim é possível localizar uma imagem inescapavelmente infantil: a criança 

divina (Gélis, 2009). 

No intermezzo de uma sociedade não mais feudal, mas ainda não plenamente 

imersa no Ancien Régime, a criança e a infância, em vários níveis, não constituíam 

um par à parte da vida adulta. Porém a Igreja dava à criança um lugar especial através 

da figura divina, no qual ela encarnava, por exemplo, virtudes como a pureza, a 

inocência e ausência de pecado, na figura do Menino Jesus (Gélis, 2009) ou de 

pequenos anjos, chamados de putti (Piacentini, 2007). Essa figura infantil divina 

poderia, portanto, estar na forma de criança mística ou na forma de criança-Cristo. 

A criança-Cristo representa o Filho (da Santíssima Trindade), prolongando a 

divindade na infância. Como exemplo uma obra que Da Vinci (1510) realizou já no fim 

de sua vida: A Virgem e o Menino com Santa Ana (Figura 1). Nesse quadro, vemos a 

Virgem Maria sentada no colo de sua mãe, Santa Ana, segurando Jesus Cristo bebê. 

A vestimenta vermelha e o véu azul de Maria simbolizam sua santidade e virgindade 

miraculosa, enquanto o véu translúcido de Cristo apenas encobre suas “vergonhas”. 

Ambos os véus garantem a pureza das figuras e as afastam de sua mundanidade 

humana. Segundo o historiador francês Vicent Delieuvin (2021), a leveza nas cores, 

no chiaroscuro, nos olhares e nos traços das feições dessa pintura também corrobora 

com a santidade dessa tríade familiar. Além disso, à serenidade de Santa Ana, soma-

se uma juventude peculiar para aquela que, em seu colo, acolhe sua filha que também 

já é mãe.  

  



Helena Almeida e Silva Sampaio 

 

 

 

Revista Digital do LAV – Santa Maria – vol. 18, e7, p. 01 - 21 – jan./dez. 2025 ISSN 1983 – 7348 

http://dx.doi.org/10.5902/1983734887121 

5 

Figura 1 – A Virgem e o Menino com Santa Ana 

 

Fonte: Da Vinci, 1510 
 

A criança pintada por Da Vinci não é uma criança secular, ela é uma criança 

transcendental, divina. A representação da criança-Cristo faz do infante um modelo 

religioso. A natureza divina dessa criança, por sua vez, torna o modelo moral que ela 

representa intangível em sua plenitude. Porém, a criança-Cristo não opera como um 

modelo para a infância, mas busca organizar a conduta dos fiéis em sua busca pela 

salvação:  

 

Exaltando as virtudes daqueles cuja fé é bastante forte para fazê-los suportar 
os piores tormentos do corpo, que podem conduzi-los à morte prematura, a 
corrente mística contribuiu para valorizar o indivíduo. Engendrou o modelo de 



Civilidade pueril: reflexões sobre a imagem da criança do fim do Medievo à Idade Clássica  

 

 

 
Revista Digital do LAV – Santa Maria – vol.18, e7, p. 01 - 21 – jan./dez. 2025 ISSN 1983 – 7348 
http://dx.doi.org/10.5902/1983734887121 

6 

santidade infantil: a imagem do homem-santo excepcional é também a 
imagem do menino-santo excepcional (Gélis, 2009, p. 315-316). 

 

Similar à experiência renascentista da loucura, cósmica e trágica (Foucault, 

2019), a criança mística torna-se o vetor do saber divino e da representação de uma 

postura ascética e de entrega a Deus, capazes de alçar o sujeito à salvação. Mesmo 

nos putti, representados já no século XIII, a criança não estava ausente no imaginário 

e na sensibilidade da época (Piacentini, 2007), porém essa criança era reiteradamente 

afastada daquilo que era mortal e humano, dando contorno às virtudes cristãs e à 

perfeição de Deus. Em suma, por mais que a houvesse uma sensibilidade à criança, 

ela não tinha uma realidade própria fora do plano religioso, extraída de sua mera 

humanidade e convertida em figura divina. A criança, assim como a vemos 

representada por Da Vinci, não tinha representação na mundanidade dos seres de 

carne e osso.  

Nos estudos anatômicos de Da Vinci, a materialidade do corpo era sublimada 

em pinturas que buscavam expressar a perfeição da obra divina (Haag, 2012; Nathan; 

Zöllner, 2016). A figura infantil portadora de algo divino foi reproduzida inúmeras vezes 

do fim da Idade Média à Renascença. Muitas dessas representações eram variações 

da tríade Santa Ana, Madonna e Menino Jesus, nas quais o estatuto sacro da criança 

era mantido. No entanto, cerca de cem anos após a pintura de Da Vinci (1510), outro 

pintor italiano, Caravaggio (1605), em sua versão desse leitmotiv (Figura 2), produziria 

uma profanação irreparável à figura da criança-Cristo, abrindo-se uma brecha na 

imagética da infância como representação sacra. 

 

  



Helena Almeida e Silva Sampaio 

 

 

 

Revista Digital do LAV – Santa Maria – vol. 18, e7, p. 01 - 21 – jan./dez. 2025 ISSN 1983 – 7348 

http://dx.doi.org/10.5902/1983734887121 

7 

Figura 2 – Nossa Senhora dos Palafreneiros 

 

Fonte: Caravaggio, 1605 

 

Totalmente distinta da leveza e da claridade da pintura de Da Vinci (1510), a 

Nossa Senhora dos Palafreneiros (Madonna dei Palafrenieri), de Caravaggio (1605), 

está envolta em uma escuridão e carregada de uma gravidade própria do pintor 

seiscentista. As técnicas de chiaroscuro e sfumato produzem não só um ambiente 

interno indefinido, mas uma dramaticidade com sua transição abrupta das áreas de 

luz às de sombra. Dessa forma, são dadas às figuras um peso pouco celestial e uma 

densidade que contrasta com as virtudes (pureza e inocência) que a figura da criança-

Cristo normalmente representava.  

Todavia, Caravaggio leva sua subversão para além das técnicas de pintura 

utilizadas. Primeiramente o menino Jesus é tratado em idade mais avançada da 



Civilidade pueril: reflexões sobre a imagem da criança do fim do Medievo à Idade Clássica  

 

 

 
Revista Digital do LAV – Santa Maria – vol.18, e7, p. 01 - 21 – jan./dez. 2025 ISSN 1983 – 7348 
http://dx.doi.org/10.5902/1983734887121 

8 

criança, totalmente desnudo e incircunciso. Santa Ana aqui, possui uma tez 

escurecida e envelhecida, marcada pelo tempo e pelo sofrimento e trajando 

vestimentas campesinas. A Virgem, por sua vez, ademais de ser representada com o 

rosto de uma conhecida prostituta, não porta seu famigerado véu azul celeste e está 

com seu vestido enrolado e retorcido, preso para trás, em um gesto muito vulgar e 

utilitário, para facilitar sua movimentação (Ebert-Schifferer, 2012; Vidal, 2014). Todos 

esses detalhes produzem uma tensão quanto ao status sacro dessas figuras, 

arrastando-as para o território do cotidiano. 

Na obra de Caravaggio, o humano e divino não se prolongam, se tensionam, 

se chocam e nesse choque é possível ver a representação de outra imagem de 

criança: uma criança mundana. A profanação de Caravaggio, dessarte, fez encarnar 

a materialidade humana na figura da criança, até então divina. Jesus incircunciso, 

despudorado e como filho de uma Maria com face de prostituta, com gestos de 

lavadeira e desprovidos do brilho e da leveza divinos, mesmo mantendo a temática 

sacra, representa uma criança de carne e osso, inserida na materialidade do mundo 

(Graham-Dixon, 2011; McTighe, 2006). 

Isso, contudo, não representa uma completa ruptura no imaginário social ou a 

negação da religiosidade. Ora, embora haja um estatuto “não convencional” a obra 

religiosa do pintor atestado por muitos de seus estudiosos (cf. Friedlaender, 1945; 

Schütze, 2015), isso não torna simples a relação de Caravaggio e a religião. Como 

aponta Joseph F. Chorpenning (1987, p. 156), as pinturas religiosas de Caravaggio 

serviam "para ajudar o espectador/adorador a mediar e ser consciente da presença 

do sobrenatural", nutrindo a Contrarreforma enquanto eram, concomitantemente, 

nutridas pele Igreja Católica. Dessarte, o modo recorrente como o pintor aproxima o 

imagético religioso ao popular não implica uma simples negação da religiosidade, mas 

um tensionamento a certas instâncias religiosas através do uso de elementos 

provocativos, controversos e/ou herético, visíveis tanto no que diz respeito às técnicas 

de pintura, quanto na escolha de modelos para dar rosto a personagens de suas 

pinturas. 

É nessa tensão plasmada na pintura de Caravaggio que, parece-nos, verte uma 

ruptura no modo como a criança, por exemplo, era e podia ser representada e, por 



Helena Almeida e Silva Sampaio 

 

 

 

Revista Digital do LAV – Santa Maria – vol. 18, e7, p. 01 - 21 – jan./dez. 2025 ISSN 1983 – 7348 

http://dx.doi.org/10.5902/1983734887121 

9 

conseguinte, pensada e percebida. Assim, ao pintar um Menino Jesus que comungava 

com o mundano, Caravaggio deslocou a criança de uma representação de infância 

divina e esvaziada – posto que ninguém é a criança-Cristo, ou possui a pureza dos 

putti ou a extraordinariedade da criança mística –, para uma representação mundana 

da infância – a criança-Cristo poderia, agora, ser qualquer um. Assim, o pintor 

seiscentista não só abalou um ideal de Cristo, mas, sobretudo, de criança. Ainda que 

essa representação tenha tido ecos negativos na época, a brecha que ela abre é 

irreversível e, mesmo que isso não signifique uma extinção da representação da 

criança divina em pinturas, paulatinamente vai criando-se um espaço, ao lado dela, 

para uma criança cotidiana. 

Essa ruptura no modo como a criança era compreendida, da qual a obra de 

Caravaggio é representativa no campo da pintura, estava em andamento no campo 

da Pedagogia um século antes, como é visível no texto Da Civilidade Pueril, publicado 

em 1530, de Erasmo de Rotterdam (2008). No texto de Erasmo, era à criança 

cotidiana que a “civilidade” deveria ser ensinada; foi a criança mundana que se 

converteu em objeto de um saber e de um poder capazes de produzir um sujeito 

civilizado desde um corpo infantil. 

 

A criança civilizada renascentista 

A questão específica da civilidade infantil de Erasmo, passa pela questão da 

formação do Estado moderno e do indivíduo e da própria civilité. Em seu estudo sobre 

o tema, Norbert Elias (2012), ao analisar o processo civilizatório no período do 

Renascimento, afirma que esse período foi marcado por uma sociedade que se movia 

sob o lema da civilitè, rumo à construção de padrões de comportamento 

característicos daquilo que hoje entendemos por uma “sociedade civilizada”. Esse 

processo não marca apenas a construção de um novo tipo de decoro no mundo adulto, 

como implica na criança como escopo de boa parte de elementos dessa nova. Desse 

modo, como aponta Elias (2012, p. 104): 

 

Quanto mais complexa e abrangente é a continência, quanto mais intenso e 
multifacetado é, numa sociedade, o controle dos instintos exigidos pelo 



Civilidade pueril: reflexões sobre a imagem da criança do fim do Medievo à Idade Clássica  

 

 

 
Revista Digital do LAV – Santa Maria – vol.18, e7, p. 01 - 21 – jan./dez. 2025 ISSN 1983 – 7348 
http://dx.doi.org/10.5902/1983734887121 

10 

correto desempenho dos papéis e funções adultos, maior se torna a 
divergência entre o comportamento dos adultos e o das crianças. 

 

À medida que aumenta o hiato entre o comportamento espontâneo das 

crianças e a atitude exigida dos adultos, aumenta o tempo de preparação para a vida 

adulta. Com o aumento dessa distância, por conseguinte, vai se formar uma área 

segregada, na qual as pessoas passavam os primeiros anos de sua vida, de modo 

que, nesse processo civilizador, a infância foi prolongada e instituições especializadas 

para ensinar a civilité foram criadas. Tal processo, como ressalta Rita Marchi (2007), 

não foi um projeto racional e deliberadamente executado pelos adultos. Esse 

afastamento e circunscrição da infância deu-se como efeito do intento civilizatório de 

delimitar um novo mundo adulto. 

Entre os elementos dessa civilité estava o pudor ou a vergonha e, como afirmou 

Postman (1999, p. 23), “sem uma noção bem desenvolvida de vergonha a infância 

não pode existir”. Em sua constituição, pois, à civilité é imprescindível tanto a 

separação entre crianças e adultos, quanto o estabelecimento de uma infância 

mundana e cotidiana. Isso, por sua vez, implica uma mudança no modo como a 

infância e a criança se apresentam no campo das práticas de poder e saber (Foucault, 

2010). 

Tanto nas relações analisadas por Elias (2012) entre a formação do Estado 

moderno e a constituição de um indivíduo civilizado, quanto naquilo que Michel 

Foucault (2008) chamou de “governamentalização do Estado” e emergência de uma 

“biopolítica” , há um deslocamento do lugar da infância enquanto objeto de educação. 

Nesse ínterim, as práticas governamentais, antes múltiplas e dispersas no tecido 

social (paróquia, comunidade, família etc.), vão paulatinamente centralizando-se no 

Estado (Ariès, 2009). Ainda que, do fim do medievo à Revolução Francesa, o Estado 

dividisse forças com a Igreja, ele já organizava poderes e saberes em torno de uma 

“Razão de Estado”. O objetivo era “fazer [com] que o Estado possa se tornar sólido e 

permanente, que possa se tornar rico, possa se tornar forte diante de tudo o que pode 

destruí-lo” (Foucault, 2008, p. 6). Essa nova razão não excluiu de forma absoluta as 

instituições e mecanismos já existentes, como a família, o estatuto real, o governo das 



Helena Almeida e Silva Sampaio 

 

 

 

Revista Digital do LAV – Santa Maria – vol. 18, e7, p. 01 - 21 – jan./dez. 2025 ISSN 1983 – 7348 

http://dx.doi.org/10.5902/1983734887121 

11 

almas cristão etc., mas os rearranjou em função das necessidades do Estado e de 

seus sujeitos – o indivíduo e a população. 

O governo desses sujeitos, do qual a civilidade era um dos componentes, levou 

à estruturação da “polícia” (polizei). A polícia de então abarcava toda a sorte de 

mecanismos para a elaboração de regulamentações, proteção e uma produção no 

interior do próprio Estado (Foucault, 2008, p. 8). No interior disso, mecanismos e 

saberes da civilité são mobilizados a fim de regular e produzir um indivíduo que 

permita a reprodução desse Estado moderno. Os principais objetivos da Razão de 

Estado – o crescimento competitivo do Estado, o bem-estar da população e a 

governabilidade dos indivíduos – já eram visíveis na atuação dos governos estatais 

dos séculos XVI e XVII (Foucault, 2022) e no modo como a civilité estava aí imbricada 

(Elias, 2012).  

No interior desse processo, houve a passagem de uma criança divina ou como 

prolongamento do adulto para uma criança mundana e com um status diferenciado da 

vida adulta. A criança, então, individualizada torna-se passível de ser civilizada. Os 

séculos XVI e XVII foram determinantes para a civilização da infância e para o 

desenvolvimento de sua forma “moderna” (Ariès, 2018; Elias, 2012). Por isso, a 

introdução da noção de “civilité” por Erasmo de Rotterdam (2008), em seu texto Da 

Civilidade Pueril (1530), foi, nesse sentido, emblemática. Ela indica a emergência da 

necessidade de instituição de um comportamento infantil e da institucionalização de 

seu ensino. A forma com que a obra de Erasmo foi aceita, bem como a maneira como 

foi replicada em muitas versões, apropriações e traduções, aponta como a temática 

tinha espaço e força naquele contexto, evidenciando “um sintoma de mudança, uma 

concretização dos processos sociais em curso” (Marchi, 2007, p. 44). 

De Civilitate Morum Puerilium ou Da Civilidade Pueril é a obra de Erasmo na 

qual fica mais evidente sua visão “pedagógica”. Por certo, questões relativas às 

normas de comportamento e preceitos sobre o que seria um comportamento 

socialmente aceito, precedem esse texto, como evidencia Elias (2012, p. 71): 

 

A Idade Média deixou-nos grande volume de informações sobre o que era 
considerado comportamento socialmente aceitável. Neste particular, 
também, preceitos sobre a conduta às refeições também tinham importância 



Civilidade pueril: reflexões sobre a imagem da criança do fim do Medievo à Idade Clássica  

 

 

 
Revista Digital do LAV – Santa Maria – vol.18, e7, p. 01 - 21 – jan./dez. 2025 ISSN 1983 – 7348 
http://dx.doi.org/10.5902/1983734887121 

12 

muito especial. [...] Religiosos cultos redigiam às vezes, em latim, normas de 
comportamento que servem de testemunho do padrão vigente na sociedade. 
Hugo de São Vítor (falecido em 1141), em seu De institutione novitiarum, 
estuda estas, entre outras questões. O judeu espanhol batizado Petrus 
Alphonsi tratou delas em sua obra Disciplina clericalis, em princípios do 
século XII; João de Garland dedicou aos costumes e, em especial, às 
maneiras à mesa, parte dos 662 versos latinos que, em 1241, apareceram 
sob o título Morale scolarium. 

 

No entanto, foi nas lacunas deixadas pela decadência de uma velha nobreza 

de cavaleiros feudais e pela formação de uma aristocracia cortesã que se instalou o 

texto de Erasmo, no qual o autor listou, com ordem e método, as regras e condutas 

que deveriam permear essa nova sociedade. Essa nova organização social 

necessitava da criação de códigos de comportamento a fim de estabelecer um 

convívio público. Erasmo, para tanto, utilizou-se de uma palavra latina, comum e 

antiga, “civilitas”, a qual ganhou “uma nova nitidez e força” (2012, p. 66). 

O conceito de civilidade traduziu os anseios dessa sociedade em formação a 

partir do final da Idade Média ocidental, de modo que Da Civilidade Pueril se converteu 

em um ponto importante na longa trajetória do processo civilizador e na emergência 

da criança como a conhecemos hoje. Com centenas de edições, traduções e uma 

imensa circulação, entre sua publicação e o século XVIII, o tratado de Erasmo marca 

a noção de civilidade como “condição de expressão fundamental de auto-

interpretação da sociedade europeia” (2012, p. 66). Nele, Erasmo detalha 

minuciosamente o comportamento das pessoas, suas atitudes, seus gestos, 

aparências, posturas, vestimentas, expressões faciais, enfim todo um decoro corporal 

externo que precisa acontecer para que ficasse evidente a manifestação de um sujeito 

moderno. 

Dedicado a um menino nobre chamado Henri de Bourgogne, neto de Anne de 

Borsselen, protetora de Erasmo, o livro destina-se à educação do príncipe, mas com 

um tom fora do convencional, dirigindo-se à educação das crianças, em geral (Gélis, 

2009).  Cada capítulo do livro traz reflexões simples, precisas e enunciadas com uma 

linguagem séria e polida, de modo que seu alcance seja bastante amplo. 

No preâmbulo da obra, Erasmo explica por que dedica seu tratado a uma 

criança nobre, ainda que soubesse que desde o berço o menino tivesse sido educado 

entre os “áulicos” e recebido boas lições de um hábil preceptor: 



Helena Almeida e Silva Sampaio 

 

 

 

Revista Digital do LAV – Santa Maria – vol. 18, e7, p. 01 - 21 – jan./dez. 2025 ISSN 1983 – 7348 

http://dx.doi.org/10.5902/1983734887121 

13 

 

[...] tudo o que passamos a prescrever, embora de exígua utilidade para tua 
pessoa, filho que és de príncipes e fadado ao poder, será acolhido, mais 
prazerosamente, por todos os outros meninos bem porque dedicado a uma 
criança de classe tão alta e de grande futuro. Aliás, não seria negligenciar o 
incentivo que daí advém para o mundo das crianças pelo fato de verem os 
filhos dos príncipes imbuídos dos mesmos estudos e exercitados na mesma 
aprendizagem (Erasmo, 2008, p. 143). 

 

O autor considera a aparência e os costumes do filho do príncipe um incentivo, 

um modelo a ser acolhido e imitado em nome da civilidade, de forma ampla e 

generalizada pela sociedade. Ao longo do texto ele faz questão de evidenciar que 

quaisquer atitudes contrárias aos exemplos encontrados em seu manual seriam 

perfeitamente aceitáveis, se cometidas por um príncipe, “mas”, ressalva Erasmo de 

Rotterdam (2008, p. 148), “é uma criança que queremos formar”. Ainda nesse sentido, 

ele escreve que a educação pueril consiste em uma arte para fazer com que “o 

espírito, ainda brando, receba os germes da piedade; [...] que ele se entregue às 

belas-letras [...]; que ele se inicie nos deveres da vida; [...] que ele se habitue, desde 

muito cedo, às regras de civilidade” (Erasmo, 2008, p. 144). A educação da civilidade 

para a criança era uma etapa necessária à formação do sujeito humanista, idealizado 

por Erasmo. 

Ao partir da premissa de que a educação era uma condição necessária para a 

humanização e para o progresso rumo à civilização, pois o ser humano não nascia 

completo, Erasmo evoca um direito (também em um sentido de dever) à educação da 

criança já em seu berço, posto que “nunca é cedo demais para iniciar o processo 

educacional” (Erasmo, 2008, p. 25). Dessarte, seria um erro manter-se “distante do 

aprendizado das letras como se fosse veneno, sob o pretexto de ser a infância frágil 

demais para receber lições e delicada ao extremo para suportar as fadigas do ensino” 

(Erasmo, 2008, p. 25). A preocupação educacional de Erasmo, em termos de 

subjetivação de uma civilité, avançava sobre a infância que precisava se 

dessacralizar, ao menos no sentido da criança divina existente nos motivos pictóricos 

de então. 

Assim, a educação da civilidade deveria atuar na criança em sua dimensão 

física na mesma medida em que poderia promover a liberdade da criança em relação 



Civilidade pueril: reflexões sobre a imagem da criança do fim do Medievo à Idade Clássica  

 

 

 
Revista Digital do LAV – Santa Maria – vol.18, e7, p. 01 - 21 – jan./dez. 2025 ISSN 1983 – 7348 
http://dx.doi.org/10.5902/1983734887121 

14 

aos seus instintos primitivos, aos desejos e impulsos físicos. A civilidade implicava 

uma codificação em torno do corpo, dando forma a uma subjetividade específica. A 

questão não era, assim, apenas delimitar as práticas do indivíduo, mas a exterioridade 

de um sujeito, ou um sujeito que era, sobretudo, exterioridade. A civilidade produzia 

um sujeito individual cuja verdade aparecia no modo como ele mostrava-se aos 

demais – fosse no sorriso, no olhar, nos modos à mesa ou em uma conversa (Erasmo, 

2008).  

Diante de toda essa prescrição, de todo esse esquadrinhamento das atitudes 

para delimitar o que era ou não correto à civilidade, fica nítida certa correspondência 

entre infância e servilismo no tratado de Erasmo (Corazza, 2004), como também a 

ideia de que civilizar as crianças seria uma forma de civilizar o não-humano no 

humano. Imersa na episteme renascentista e em sua prosa do mundo, Da Civilidade 

Pueril também comporta um jogo de similitudes, no qual existe uma continuidade entre 

o que se passa na alma do indivíduo e aquilo que seus gestos e “exterioridade” 

expressam. Diferente do que modernamente poderíamos entender como uma 

teatralidade falsa ou vazia, a civilidade era a própria realidade do sujeito. Em Erasmo, 

o corpo e seus gestos eram públicos e se davam pela visibilidade indireta que o corpo 

conferia a uma alma invisível. Visibilidade fora do jogo de representação, ainda dando-

se na ordem das similitudes. Ainda não se havia invertido o esquema em que o corpo 

exteriorizava os contornos de uma alma aprisionada, como o faria a disciplina a partir 

do século XVIII (Foucault, 1987), ou se rompido a ligação com o infinito como ocorrerá 

nos saberes da analítica da finitude (Foucault, 2007). 

 

A criança civilizada clássica 

Se Erasmo, no Renascimento, produzira uma articulação entre a civilidade e a 

infância, outros autores orbitaram tal problemática e prolongaram-na à Idade Clássica. 

Isso, contudo, fazendo-a deslocar-se para outras demandas ou analisando-a desde 

outras nuances epistêmicas. Um nome significativo nesse sentido foi Comênio, 

educador nascido onde hoje seria a República Tcheca, no ano de 1592. Sendo muitas 

vezes apontado como “fundador da didática moderna”, especialmente por seu livro 

Didactica Magna, de 1649, o pensador tcheco levou ainda mais longe a proposta de 



Helena Almeida e Silva Sampaio 

 

 

 

Revista Digital do LAV – Santa Maria – vol. 18, e7, p. 01 - 21 – jan./dez. 2025 ISSN 1983 – 7348 

http://dx.doi.org/10.5902/1983734887121 

15 

Erasmo de uma educação generalizada no corpo social, propondo uma arte universal 

de ensinar tudo a todos.  

Em  Da Civilidade Pueril, Erasmo (2008, p. 40) escreve: 

 

A natureza, quando te dá um filho, ela não te outorga nada além de uma 
massa informe. A ti cabe o dever de moldar até a perfeição, em todos os 
detalhes, aquela matéria flexível e maleável. Se não levares a cabo a tarefa, 
terás uma fera. Ao contrário, se lhe deres assistência, terás, diria eu, uma 
divindade. Logo ao nascer, a criança está propensa ao que é peculiar ao ser 
humano. Segundo o oráculo de Virgílio: “Já a partir dos primeiros dias, deves 
dedicar-lhe o desvelo primordial”. Manuseia a cera enquanto mole. Modela a 
argila enquanto úmida. Enche o vaso de bons licores enquanto novo. Tinge a 
lã quando sai nívea do pisoeiro e ainda isenta de manchas. 

 

O autor humanista fez assim sua leitura de um tema educacional antigo: como 

dar forma à criança. Para Erasmo, a ação sobre a criança implicaria uma continuidade 

entre a alma e aquilo que o corpo expõe – os gestos, os olhos, o riso, os modos etc. 

Comênio (2011), por sua vez, na obra A escola da infância, de 1632, explicou “com 

que finalidade Deus nos dá filhos e com que objetivo devemos conduzir a sua 

educação”, propondo de forma original um destaque à necessidade da atenção à 

criança entre zero e seis anos. Uma ação prematura e individualizada sobre a criança 

teria efeitos mais significativos do que “aquela que lhe pode dar um professor que tem 

sob a sua guarda uma turma de crianças” (Comênio, 2011, p. 75). 

Isso não significa que Comênio (2011) pense a educação infantil como algo 

restrito apenas a essa faixa etária. Ao contrário, ele procura constituir uma espécie de 

“sequência do desenvolvimento” infantil, na qual cada faixa etária demandaria uma 

atenção específica. Assim, o cuidado dessa educação infantil em Comênio foi levado 

a um lugar muito peculiar, na medida em que ele se ocupa não só com a condução 

da criança, mas também com sua modelação, ao longo de seu desenvolvimento. 

Outra característica da pedagogia comeniana foi a utilização da imagem 

botânica da árvore para pensar a educação da primeira infância: 

 

Os ramos principais de uma árvore, por mais numerosos que sejam, 
despontam do tronco logo nos primeiros anos; depois disso apenas crescem. 
Do mesmo modo tudo aquilo em que o homem deve ser instruído, e que lhe 
será útil durante toda a vida, deverá ser semeado e plantado desde a escola 
materna (Comênio, 2012, p. 325). 

 



Civilidade pueril: reflexões sobre a imagem da criança do fim do Medievo à Idade Clássica  

 

 

 
Revista Digital do LAV – Santa Maria – vol.18, e7, p. 01 - 21 – jan./dez. 2025 ISSN 1983 – 7348 
http://dx.doi.org/10.5902/1983734887121 

16 

Quando o autor fala de “escola materna” não compreende com isso, vale notar, 

apenas o cuidado maternal nos primeiros anos após o nascimento da criança, mas 

também à fase da criança no útero materno. Essa fase pré-natal seria, pois, 

igualmente importante para sua educação futura. Assim, ainda que a educação pueril 

comeniana não se restrinja à temática da civilidade como em Erasmo, ela também de 

uma criança “mundana”, aprofundando ainda mais essa marca da infância 

modernidade, na qual a criança é afastada da vida adulta. Comênio intensifica tal 

afastamento e distinção multiplicando as infâncias, nas distintas faixas etárias, e 

insere essa problemática no seio da educação pueril.     

Rumo a educação infantil na idade clássica, Neil Postman (1999) observa que 

a cultura dos séculos XVII e XVIII, especialmente com John Locke e Jean-Jacques 

Rousseau, insuflaram um novo ânimo à ideia de infância. O autor estadunidense 

comenta que Locke e Rousseau compartilham a preocupação com o futuro da 

infância: “Locke queria que a educação resultasse num livro rico, variado e 

exuberante; Rousseau queria que a educação resultasse numa flor saudável” 

(Postman, 1999, p. 74). Um tanto esquematicamente, no entanto, poderíamos dizer 

que a imagem que esses pensadores europeus propõem eram bem distintas. 

Em Locke (1823), a infância era concebida uma folha em branco (tábula rasa), 

na qual a educação deveria imprimir o conhecimento e o autocontrole. Enquanto uma 

matéria amorfa, a infância deveria ser formada pela educação, a qual era entendida 

como um processo de adição necessária. Desse processo de formação, portanto, 

resultaria um “livro rico, variado e exuberante” (Postman, 1999, p. 74). Distintamente 

da noção de infância do pensador inglês, na qual a criança era um ser “vazio” 

receptáculo do conhecimento, da virtude e do aprendizado da boa conduta, para 

Rousseau (1843; 1966), a infância era algo “pleno”. Na perspectiva do iluminista 

francês, a infância coincide com o estado natural do ser humano, no qual ela reúne 

virtudes como a inocência, a espontaneidade e a alegria de viver. Nesse sentido, a 

infância teria virtudes com valor nelas mesmas e, portanto, não deveriam ser 

subtraídas no processo educacional. A forma infantil, então, era valiosa em si e a 

educação deveria garantir o desenvolvimento dessa natureza, de modo que desse 

processo resulta-se o crescimento de “uma flor saudável” (Postman, 1999, p. 74). 



Helena Almeida e Silva Sampaio 

 

 

 

Revista Digital do LAV – Santa Maria – vol. 18, e7, p. 01 - 21 – jan./dez. 2025 ISSN 1983 – 7348 

http://dx.doi.org/10.5902/1983734887121 

17 

A despeito da distinção das metáforas e as diferentes concepções de infância 

que elas portavam, a infância e a educação de Locke e Rousseau aproximam-se em 

certos aspectos (Rorty, 1998). Por um lado, esses autores formulam a seguinte 

questão: “como podemos equilibrar as exigências da civilização com as exigências de 

uma natureza infantil?” (Postman, 1999, p. 76). Desde sua perspectiva, as distintas 

formulações do conceito de infância no Idade Clássica não negam, grosso modo, os 

seguintes pontos: (1) a diferença entre adultos e crianças; (2) que a infância deve ser 

conduzida à “idade adulta” (adulthood); (3) que compete aos adultos dirigirem esse 

processo; (4) que a proteção da infância consiste em um dos mais elevados ideais da 

vida civilizada. Esses aspectos, ademais, são atravessados pela questão do governo 

da infância – ou seja, como conduzir suas condutas – e, por conseguinte, como 

produzir nesse processo uma civilidade pueril.3  

Por outro lado, haveria entre essas distintas concepções de infância uma 

aproximação no campo epistêmico. As metáforas (livro e flor), se as lemos desde o 

registro da episteme clássica, já se assentam sobre o jogo de semelhanças, como na 

civilidade de Erasmo, mas na tensão entre o que é a alma e aquilo que o corpo dela 

deixava ver. Tais imagens da educação infantil poderiam ser olhadas, assim, a partir 

do jogo da representação: qual imagem da linguagem nos permitiria tocar esse ser 

universal da infância em sua verdade? Ou então: como representar adequadamente 

a infinitude da razão (divina) em que se inscreve a verdade da criança e, por 

conseguinte, de sua educação? Esse aspecto epistêmico tanto afastaria essa espécie 

de “civilidade clássica” daquela renascentista, como ainda não a coloca no interior 

daquilo que Foucault (1987) chamou de modelo “disciplinar”, em atuação na 

Modernidade e que articularia às ciências humanas.  

Nesse sentido, escreve Sandra Corazza (2004, p. 20): 

 

Com fim da epistéme clássica, também “a infância” e a “criança” – como “a 
loucura” e o “louco”, “a doença” e o “doente” – entrarão em uma nova relação 
que se estabelece entre as palavras, as coisas e sua ordem; pois, como disse 
Foucault, o humanismo do Renascimento e o racionalismo dos clássicos 

                                            
3 Ainda que Rousseau Fonte bibliográfica inválida especificada. seja um opositor em vários aspectos à superficialidade da 
civilité (de sua época), sua pedagogia não é apenas uma condução da criança, mas uma garantia de que o sujeito adulto tenha 
determinada conduta adequada à sociedade moderna. 



Civilidade pueril: reflexões sobre a imagem da criança do fim do Medievo à Idade Clássica  

 

 

 
Revista Digital do LAV – Santa Maria – vol.18, e7, p. 01 - 21 – jan./dez. 2025 ISSN 1983 – 7348 
http://dx.doi.org/10.5902/1983734887121 

18 

puderam dar um lugar privilegiado aos humanos na ordem do mundo, mas o 
que não puderam foi pensar o homem – nem, muito menos, o que Foucault 
não disse, puderam pensar a mulher e a criança. 

 

Embora a pedagogia da Idade Clássica já se afaste da civilidade renascentista, 

o que marcaria a entrada na modernidade, então, e a ruptura definitiva com a civilidade 

– seja nas práticas sobre a infância, seja nas condições de possibilidade da criança 

moderna –, é justamente a emergência de uma relação entre criança, infância e as 

ciências humanas. A partir dessa última a criança não se torna apenas um indivíduo 

mundano, mas ela deixa de ser objeto de uma formação de “civilidade”, para adentrar 

o campo de uma “ciência da infância”. A partir dessa nova pedagogia – atravessada 

por saberes médicos e psicológicos (Foucault, 2010) –, um novo governo sobre a vida 

das crianças se inaugura e, por conseguinte, uma nova infância se instaura: a infância 

moderna.  

 

Considerações finais 

Exploramos nesse ensaio a evolução da representação da criança, na transição 

da Idade Média para o Renascimento. Nesse sentido, uma pintura de Leonardo da 

Vinci e outra Caravaggio, sobre o mesmo tempo (a criança-Cristo), serviram-nos para 

intensificar a sensação de artificialidade da imagem da criança em nossa 

contemporaneidade, já, muitas vezes, tão cristalizada que adquire tons de 

naturalidade. Essas pinturas, permitiram indicar como, na Idade Média, a criança não 

tinha uma identidade própria, sendo aproximada do adulto ou vista como uma figura 

divina, como o Menino Jesus, afastada de uma particularidade da criança mundana. 

Distintamente do que é visível na pintura de Da Vinci, Caravaggio traz uma 

representação da criança-Cristo muito mais terrena (criança nua, menino incircunciso) 

e com uma representação física mais humana. Desse modo, marcou-se uma ruptura 

na visão tradicional da infância como divina e pura.  

Essa mudança na representação da criança também foi observada na 

pedagogia, como exemplificado no texto de Erasmo de Rotterdam, Da Civilidade 

Pueril. O texto de Erasmo defendeu a educação da criança cotidiana na civilidade, 

destacando a crescente importância da criança mundana como objeto de 



Helena Almeida e Silva Sampaio 

 

 

 

Revista Digital do LAV – Santa Maria – vol. 18, e7, p. 01 - 21 – jan./dez. 2025 ISSN 1983 – 7348 

http://dx.doi.org/10.5902/1983734887121 

19 

conhecimento e poder para criar um sujeito civilizado, a partir de uma infância real e 

terrena. Portanto, a obra de Caravaggio e o texto de Erasmo contribuíram para a 

evolução da compreensão da infância e para a emergência da criança mundana ao 

lado da criança divina nas representações culturais e pedagógicas. A Modernidade 

instaura, assim, uma separação própria entre crianças e adultos e produz a 

institucionalização da educação da “civilidade”. Essa mudança na compreensão da 

infância, agora mundana e carente de civilidade, envolveu uma reconfiguração das 

práticas de poder e saber. Além disso, houve um deslocamento do lugar da infância 

como objeto de educação, à medida que as práticas governamentais se centralizaram 

no Estado, contribuindo para a estruturação da “polícia”.  

Essa transformação intensifica-se e diversificam-se os aparatos de saber-poder 

naquilo que é visível em autores como Comênio (2012), Locke (1823) e Rousseau 

(1966), durante a Idade Clássica. Enquanto Erasmo, no Renascimento, estabeleceu 

uma conexão entre a civilidade e a infância, esses autores trouxeram novas 

abordagens e nuances à questão.  A transição para a modernidade ocorreu com a 

emergência das ciências humanas, que influenciaram a concepção da infância. A 

criança deixou de ser apenas objeto de formação em “civilidade” para se tornar um 

foco das “ciências da infância”. Isso resultou em um novo governo sobre a vida das 

crianças e a instauração da infância moderna, marcando uma ruptura com a civilidade 

e a entrada em um novo paradigma educacional e pedagógico. 

 

REFERÊNCIAS 

Ariès, P. Por uma história da vida privada. In: CHARTIER, R. História da vida 
privada 3: da Renascença ao Século das Luzes. São Paulo: Companhia das Letras, 
2009. p. 9-25. 

Ariès, P. História Social da Criança e da Família. Rio de Janeiro: LTC, 2018. 

Caravaggio. Nossa Senhora dos Palafreneiros. 1605. 1 original de arte, óleo sobre 
tela, 292 cm × 211 cm. 

Chorpenning, Joseph F. Another Look at Caravaggio and Religion. Artibus et 
Historiae, v. 8, n. 16, p. 149-158, 1987. 

Comênio, J. A. A escola da infância. São Paulo: UNESP, 2011. 



Civilidade pueril: reflexões sobre a imagem da criança do fim do Medievo à Idade Clássica  

 

 

 
Revista Digital do LAV – Santa Maria – vol.18, e7, p. 01 - 21 – jan./dez. 2025 ISSN 1983 – 7348 
http://dx.doi.org/10.5902/1983734887121 

20 

Comênio, J. A. Didática magna. 4a. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2012. 

Corazza, S. M. História da infância sem fim. Ijuí: Unijuí, 2004. 

Da Vinci, L. A Virgem e o Menino com Santa Ana. 1510. 1 original de arte, óleo 
168 cm x 112 cm. 

Delieuvin, V. La Vierge, l'Enfant Jésus et sainte Anne, dit La Sainte Anne. Louvre, 
Paris, 2021. Disponivel em: https://collections.louvre.fr/en/ark:/53355/cl010066107. 
Acesso em: 20 nov. 2021. 

Ebert-Schifferer, S. Caravaggio: the artist and his work. Los Angeles, US: J. Paul 
Getty Museum, 2012. 

Elias, N. O processo civilizador 1: uma história dos costumes. Tradução de Ruy 
Jungmann. 2. ed. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2012. 

Erasmo. De pueris. 2a. ed. São Paulo: Escala, 2008. 

Foucault, M. Vigiar e punir: nascimento da prisão. Tradução de Raquel Ramalhete. 
20a. ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 1987. 

Foucault, M. As palavras e as coisas: uma arqueologia das ciências humanas. 
Tradução de Salma Tannus Muchail. 9a. ed. São Paulo: Martins Fonte, 2007. 

Foucault, M. Segurança, Território, População: curso dado no Collège de France 
(1977-1978). Tradução de Eduardo Brandão e Claudia Berliner. São Paulo: Martins 
Fontes, 2008. 

Foucault, M. Os anormais. Tradução de Eduardo Brandão. São Paulo: WMF Martins 
Fonte, 2010. 

Foucault, M. História da loucura na Idade clássica. Tradução de José Teixeira 
Coelho Netto. 12a. ed. São Paulo: Perspectiva, 2019. 

Foucault, M. Nascimento da biopolítica: curso dado no Collège de France (1978-
1979). Tradução de Eduardo Brandão e Claudia Berliner. São Paulo: Martins Fontes, 
2022. 

Friedlaender, Walter. The "Crucifixion of St. Peter": Caravaggio and Reni. Journal of 
the Warburg and Courtauld Institutes, v. 8, p. 152-160, 1945. 

Gélis, J. A individualização da criança. In: CHARTIER, R. História da vida privada 
3: da Renascença ao Século das Luzes. São Paulo: Companhia das Letras, 2009. p. 
305-320. 

Graham-Dixon, A. Caravaggio: A Life Sacred and Profane. New York, US: W.W. 
Norton & Co, 2011. 



Helena Almeida e Silva Sampaio 

 

 

 

Revista Digital do LAV – Santa Maria – vol. 18, e7, p. 01 - 21 – jan./dez. 2025 ISSN 1983 – 7348 

http://dx.doi.org/10.5902/1983734887121 

21 

Haag, C. Entre a cátedra e o ateliê. Pesquisa Fapesp, São Paulo, v. 198, 2012. 

Jaffe, Noemi. Livro dos começos. São Paulo: Cosac Naify, 2016. 

Larrosa, J. A operação ensaio: sobre o ensaiar e o ensaiar-se no pensamento, na 
escrita e na vida. Educação & Realidade, v. 29, n. 1, p. 27-43, jan./jun. 2004. 

Locke, John. The works of John Locke: v. 1. London: Thomas Tegg & Co., 1823. 

Marchi, R. C. Os sentidos (paradoxais) da infância nas ciências sociais: um 
estudo de sociologia da infância crítica sobre a "não-criança" no Brasil. Tese 
(Doutorado em Sociologia Política): Universidade Federal de Santa Catarina, Centro 
de Filosofia e Ciências Humanas, Programa de Pós-Graduação em Sociologia 
Política, 2007. 

Mctighe, S. The End of Caravaggio. The Art Bulletin, v. 88, n. 3, p. 583589, 2006. 

Nathan, J.; Zöllner, F. Leonardo da Vinci (1452- 1519): obra completa de desenho. 
Köln, DE: Taschen, 2016. 

Piacentini, T. A. Imagens de infância na arte italiana. Fragmentos, v. 33, p. 371-380, 
jul./dez. 2007. 

Postman, N. O desaparecimento da infância. Rio de Janiero: Graphia, 1999. 

Rorty, Amélie Oksenberg. Philosophers on Education: Historical Perspectives. 
London: Routledge, 1998. 

Rousseau, Jean-Jacques. La nouvelle Héloïse. Paris: Librairie de Firmin Didot Frère, 
1843. 

Rousseau, Jean-Jacques. Émile, ou de l’éducation. Paris: Flammarion, 1966. 

Schütze, S. Caravaggio: The Complete Works. Köln, DE: Taschen, 2015. 

Vidal, C. Deus e Caravaggio: a negação do claro-escuro e a invenção dos corpos 
compactos. Coimbra, PT: Universidade de Coimbra, 2014. 

 


