
ISSN: 1984-6444 | http://dx.doi.org/10.5902/1984644489069 

 

 
 

Educação | Santa Maria | v. 50 |2025 
Available at: https://periodicos.ufsm.br/reveducacao 
 

1 

“Além de viados, vocês dois acham que vão ser o que na 

vida?”: (re)conhecimento e representativade LGBTQIA+ na 

docência 

“Besides being fagots, what do you two think you’re going to be in life?”: 

(re)cognition and representation of LGBTQIA+ in teaching 

Además de maricones, ¿qué creen que van a ser en la vida?”: 

(re)conocimiento y representación de LGBTQIA+ en la docencia 

 

Janivaldo Pacheco Cordeiro  

Instituto Federal do Espírito Santo, Vitória, ES, Brasil 

janivaldocordeiro@gmail.com 

 

Recebido em 19 de setembro de 2024 

Aprovado em 24 de abril de 2024 

Publicado em 08 de junho de 2025 

 

RESUMO  

A partir dos estudos sobre gênero e sexualidade de Berenice Bento, Guacira Lopes 

Louro, Judith Butler e Michel Foucault e na concepção de corpo-território de Eduardo 

Miranda discute-se nesse artigo os movimentos de representação, representatividade 

e (re)conhecimento provocados e produzidos por professores/as LGBTQIA+ na 

Educação Básica e que, de alguma forma, (des)configuram imagens e apresentam 

outras narrativas do corpo LGBTQIA+ para os/as estudantes. Por meio da Entrevista 

Narrativa e da escrita de autorretratos, seis professores/as transviados/as do estado 

da Bahia relatam suas histórias de vida-formação-profissão dando foco aos 

movimentos de representação e representatividade de seus corpos nas instituições 

escolares e as reconfigurações de suas práticas diante de situações provocadas pelo 

gênero e sexualidade dissidentes. Os resultados apontam que esses docentes 

constroem suas identidades escolares atravessadas por sentimentos de medo, 

angústias e recuos, mas também que suas corporalidades (re)existem e funcionam 

como amparo para aqueles/as que se reconhecem nelas e habitam o corpo-território-

LGBT+ na docência.  

Palavras-chave: Educação Básica; Imagens e Narrativas; Reconhecimento, 

Representação e Representatividade LGBTQIA+. 

 



ISSN: 1984-6444 | http://dx.doi.org/10.5902/1984644489069 

 

 
 

Educação | Santa Maria | v. 50 |2025 
Available at: https://periodicos.ufsm.br/reveducacao 
 

2 

ABSTRACT 

Based on studies on gender and sexuality by Berenice Bento, Guacira Lopes Louro, 

Judith Butler and Michel Foucault, and on Eduardo Miranda's conception of body-

territory, this article discusses the movements of representation, representativeness 

and (re)knowledge provoked and produced by LGBTQIA+ teachers in Basic Education 

and which, in some way, (dis)configure images and present other narratives of the 

LGBT+ body to students. Through the Narrative Interview and the writing of self-

portraits, six queer teachers from the state of Bahia tell their life-training-profession 

stories, focusing on the movements of representation and representativeness of their 

bodies in school institutions and the reconfigurations of their practices in the face of 

situations caused by dissident gender and sexuality. The results indicate that 

LGBTQIA+ teachers construct their school identities crossed by feelings of fear, 

anguish and retreat, but also that their corporalities (re)exist and function as support 

for those who recognize themselves in them and inhabit the body-territory -LGBT+ in 

teaching. 

Keywords: Basic Education; Images and Narratives; LGBTQIA+ Recognition, 

representativeness and Representation. 

 

RESUMEN 

A partir de estudios sobre género y sexualidad de Berenice Bento, Guacira Lopes 

Louro, Judith Butler y Michel Foucault y de la concepción de cuerpo-territorio de 

Eduardo Miranda, este artículo analiza los movimientos de representación, 

representatividad y (re)conocimiento provocados y producidos por LGBTQIA+. 

docentes de Educación Básica y que, de alguna manera, (des)configuran imágenes y 

presentan otras narrativas del cuerpo LGBT+ a los estudiantes. A través de la 

Entrevista Narrativa y la escritura de autorretratos, seis docentes queer del estado de 

Bahía cuentan sus historias de formación de vida-profesión, centrándose en los 

movimientos de representación y representatividad de sus cuerpos en las instituciones 

escolares y las reconfiguraciones de sus prácticas en ante situaciones provocadas por 

la disidencia de género y sexualidad. Los resultados indican que los docentes 

LGBTQIA+ construyen sus identidades escolares atravesadas por sentimientos de 

miedo, angustia y retraimiento, pero también que sus corporalidades (re)existen y 

funcionan como soporte para quienes se reconocen en ellas y habitan el cuerpo-

territorio -LGBT+ en la enseñanza. .  

Palabras clave: Educación Básica; Imágenes y Narrativas; Reconocimiento, 

Representación y Representatividad LGBTQIA+. 

 



ISSN: 1984-6444 | http://dx.doi.org/10.5902/1984644489069 

 

 
 

Educação | Santa Maria | v. 50 |2025 
Available at: https://periodicos.ufsm.br/reveducacao 
 

3 

 

Introdução 

Sendo um homem gay reconheço que tal identidade me posiciona em cenários 

em que a própria vida é negada e referenciada distante da identidade considerada 

‘normal’, tanto pela legitimidade de certas experiências e da ‘naturalidade’ delas, 

quanto pela clandestinidade daquelas que não ganham o status nem de experiência, 

menos ainda de quem a pratica como sujeito/a da experiência. Nesse processo, fica 

praticamente evidente que constituir-se pela imagem do/a outro/a como a 

representação do/a ‘normal’ e não se reconhecer nesse modelo interrompe a 

apropriação e validade de outras imagens e narrativas de vida, bem como outras 

experiências tenham visibilidades, ou outras representações sejam possíveis. Essa 

prática aterrorizante de invisibilização percorre desde a infância à fase adulta, visto 

que os processos de constituição do ser e de ser passam por uma vigilância das 

identidades pessoais e profissionais, e a adequação entre ambas, em que a 

sexualidade e o gênero dissidentes são perseguidos/as por uma ordem que procura 

homogeneizar a todos/as e que 

[...] prescreve cada um no seu lugar, a cada um no seu corpo, a cada um sua 
doença e sua morte, a cada um seu bem, por meio de um poder onipresente 
e onisciente que subdivide ele mesmo de maneira regular e ininterrupta até a 
determinação final do indivíduo, do que o caracteriza, do que lhe pertence, o 
do que lhe acontece (Foucault, 2013, p. 188). 
 

No normal da paisagem, na determinação final do/a indivíduo/a, espera-se que 

o gênero preceda a existência do corpo sexuado, e a inteligibilidade passa a ser 

compreendida se ela completa a paisagem. Fora desse entendimento de constituição, 

a imagem é embaçada, desfocada, ilegitimada, suas narrativas completam o 

imaginário do vir a ser, da incompletude, do/a sujeito/a irrepresentável. Não se 

perspectiva outro cenário pensado de imagem ou narrativa, representação ou 

representatividade fora dos contextos de normalidade. Para Butler (2019, p. 18, grifos 

da autora), “os domínios da ‘representação’ política e linguística estabeleceram a priori 

o critério segundo o qual os próprios sujeitos são formados, com o resultado de a 

representação só se estender ao que pode ser reconhecido como sujeito”.  



ISSN: 1984-6444 | http://dx.doi.org/10.5902/1984644489069 

 

 
 

Educação | Santa Maria | v. 50 |2025 
Available at: https://periodicos.ufsm.br/reveducacao 
 

4 

Nesse sentido, somente pode ser corpo de representação se estiver imerso na 

imagem produzida pelo regime cis heterossexista que forma sujeitos/as e os/as 

narram pelos únicos modos legitimados pelo dispositivo da sexualidade (Foucault, 

2019). Tal dispositivo impede o reconhecimento, a representação e a 

representatividade de pessoas LGBTQIA+ pois elas escapam aos seus objetivos 

centrais de controle e governo. Uma das saídas, e talvez a mais recorrente, é a própria 

negação dos desejos e sentimentos dos/as sujeitos/as que buscam o conforto nos 

refúgios que uma suposta normalidade possa conceder, bem como na negação da 

imagem narrativa de si e à sombra da narrativa imagem da norma.  

O que se espera é que o corpo-transviado1 não se constitua em corpo-

território2, que não seja (re)posicionado como horizonte normativo, não protagonize 

histórias ou caso aconteça seja lembrado de sua condição abjeta. Nesse modelo, 

pessoas LGBTQIA+ são constantemente silenciadas em relação aos seus modos de 

vida, empurradas a se produzirem às margens e a depender do contexto, como na 

docência, são repelidos/as de compartilharem suas próprias identidades e histórias, 

como se não dispusessem de uma vida pessoal e afetiva dignas de serem contadas. 

Butler (2017, p. 82) nos lembra que “[...] a narração tem alguma relação propícia com 

a sobrevivência”, pois “ninguém pode viver em um mundo radicalmente não narrável 

ou sobreviver a uma vida radicalmente não narrável”. Diante disso, vale questionar: a 

quem é dado o direito de narrar a própria história? Quem se dignará a ouvi-las? 

Delory- Momberger (2006, p. 361) acredita que “a prática de histórias de vida 

em formação fundamenta-se sobre a ideia de apropriação que o indivíduo faz de sua 

própria história ao realizar a narrativa de sua vida”. Com início no pensamento da 

autora, o objetivo nesse artigo é refletir acerca dos atravessamentos que constituem 

as identidades de professores/as transviados/as (LGBTQIA+) as apropriações que 

fazem no decorrer do seu processo de vida-formação-profissão, bem como capturar 

desses atravessamentos aqueles que remetem ao reconhecimento de si como corpo-

território, ante às suas representações do corpo-transviado na docência e efeitos 

possíveis em razão de sua representatividade na produção de outros horizontes 

normativos. Esse texto, é recorte da pesquisa doutoral3 CORPO-TERRITÓRIO-



ISSN: 1984-6444 | http://dx.doi.org/10.5902/1984644489069 

 

 
 

Educação | Santa Maria | v. 50 |2025 
Available at: https://periodicos.ufsm.br/reveducacao 
 

5 

LGBT+: imagens e narrativas de professores/as transviados/as na Educação Básica 

e contou com a colaboração de sete docentes LGBTQIA+ atuantes na Educação 

Báscia do Estado da Bahia: Babafemi, Beta Queer e Eric (gays); Billy Kaplan 

(pan/bissexual); Cláudia4 (trans); e Janaína (lésbica) que narraram as suas histórias 

de vida a partir da concessão de Entrevista Narrativa e na escrita de Autorretratos.  

Nesse passo, saliento que não pretendo criar qualquer juízo de valor acerca de 

suas experiências, mas interpretá-las e compreendê-las como resultado do processo 

que constitui os/as sujeitos/as, atravessando-os/as de diversas formas e os 

entendimentos feitos a partir desse processo, nunca ilesos/as às normas impostas 

pelo sistema. Assim, compreendendo que nem todo corpo de representação constitui-

se como corpo de representatividade e, na mesma lógica, nem mesmo o próprio 

(re)conhecimento do corpo-transviado na docência pode desembocar em 

acolhimentos ou no compartilhamento de experiências. Contudo, o fato de contarem 

as suas narrativas de vida, pode ser um indicativo de pausa para refletir sobre si 

mesmo/a e (re)avaliar suas práticas sobre o corpo-território do/a outro/a.  

 

(Re)conhecimentos 

Butler (2017, p. 49-50) revela que “as normas pelas quais busco me tornar 

reconhecível não são totalmente minhas: elas não nascem comigo; a temporalidade 

de seu surgimento não coincide com a temporalidade da minha vida”. Pode-se inferir, 

a partir da reflexão proposta pela autora que o (re)conhecimento, as representações 

e as representatividades estão inseridas em um modelo que normaliza as identidades, 

padroniza aqueles/as cujas imagens e narrativas podem ser visibilizadas e, dentro 

desse sistema, considera a cis heterossexualidade o horizonte normativo instituído 

como exemplo de vida, naturalizado cultural e biologicamente pela reiteração e 

reprodução de atos, comportamentos e performances dos corpos sexuados. Nesse 

modelo, institui a cis heterossexualidade como regime político (Curiel, 2015) e destitui 

fora dele as diferenças que (não) são minimamente reconhecidas e, em outras 



ISSN: 1984-6444 | http://dx.doi.org/10.5902/1984644489069 

 

 
 

Educação | Santa Maria | v. 50 |2025 
Available at: https://periodicos.ufsm.br/reveducacao 
 

6 

hipóteses, marginaliza ainda mais aquelas pessoas que não podem reivindicar a 

condição de sujeito/a.  

No trecho a seguir, percebemos a ação da norma atuando sobre os corpos-

transviados de dois alunos gays e sua reprodução por meio da fala do professor Eric.  

Venha cá, o que tá posto, tá posto. Além de viados, vocês dois acham que 
vão ser o que na vida? Porque vão ser esses viadinhos fechativos, vem pra 
escola não querem estudar?! Você [diz o nome do aluno] inteligente o outro 
também, muito inteligente! Não querem estudar, querem bagunçar, querem 
ser vistos como que... Como a travesti de amanhã?” Aí tomaram aquele 
susto! Eles dois se entreolharam: ‘ah, não! [...] Não é isso que a gente quer...’ 
Mas hoje eu vejo que nessas comunidades onde a gente trabalha é, e na 
sociedade em si, o lugar do viado é muito predefinido pelo outro sabe? Tem 
que ser a pessoa vulgar e até, às vezes, para se defender acabam sendo 
uma pessoa vulgar, uma pessoa violenta. Acabam é... andando com 
travestis, se prostituindo cedo. Muitos..., pra se defender (Eric, professor cis 
gay, em Entrevista Narrativa, 2021, grifos meus). 

 
No excerto, não ficou claro a intenção do docente ao fazer a comparação com 

a identidade travesti. Contudo, pareceu mostrar certo preconceito que talvez não seja 

de sua visão particular, mas de algo geral que marginaliza essas identidades, 

impulsionadas pela discriminação que impossibilita a essas existências ocuparem as 

escolas. Apesar de terem “garantidas” o recebimento e a permanência de/em uma 

educação digna que lhes assegurarem a condição de sujeitas, sabemos que as 

realidades são bem destoantes. Por outro lado, a representação docente e o 

reconhecimento junto aos estudantes gays proporcionou essa abertura de chamar a 

atenção de seus alunos de forma menos formal, talvez usando a linguagem que 

considera ser apropriada para ser entendida e, quem sabe, acometido por um 

sentimento de proteção a esses jovens, por também considerar o estigma e as 

condições de vida produzidas pelo sistema cis heteronormativo, que vulnerabiliza e 

precariza as vivências de pessoas trans.  

De certa forma, o poder desse discurso é preocupante, visto que caberia a essa 

pessoa, investida de sua autoridade docente, disseminar o debate que compreende e 

respeita as subjetividades outras e suas dissidências também como algo que dá 

abertura para outras possibilidades existenciais. No entanto, o diálogo pode também 

dar abertura para o estigma, a marginalização e a (re)produção do abjeto. Ainda é 

preciso considerar a violência simbólica implícita nesse discurso que opera em uma 



ISSN: 1984-6444 | http://dx.doi.org/10.5902/1984644489069 

 

 
 

Educação | Santa Maria | v. 50 |2025 
Available at: https://periodicos.ufsm.br/reveducacao 
 

7 

perspectiva ambígua: na intenção de talvez proteger, maltrata, agride, segrega e 

exclui a identidade travesti. De outra forma, é mais uma vez preocupante, pois 

encontro similaridades na narrativa de vida da professora Cláudia, em que o 

afastamento de outras identidades LGBT e a não identificação com a bandeira são 

resultados da discriminação que enfrentara, inclusive de outros professores gays. 

Nesse sentido, a representação dela foi repelida e, por consequência, os movimentos 

de (re)conhecimento e representatividade ficam à deriva.  

Eu tive que me distanciar muito das pessoas homossexuais. Eu tive que ser 
uma resistência na figura mulher. Em nenhum momento, eu nunca defendi a 
bandeira LGBTQIA+... eu nunca fui de movimentos. Então, assim, pra que eu 
pudesse sair bem nessa escola, eu tive que fazer meu papel Cláudia mulher, 
sem algum momento dizer que por trás existia a mulher trans. Então, assim, 
eu tive que tentar de todas as formas fazer isso pra poder ir... pra poder me 
desvincular da bandeira LGBT, pra poder me sobressair como Cláudia. Eu 
não tive essa aceitação, principalmente no interior, e principalmente de gays. 
Então, assim eu sempre vivi, meus relacionamentos [de amizade e 
convivência], são mais com mulheres [cis]. Eu me identifico muito com a 
amizade de mulheres. Eu me sinto muito bem com mulheres, as minhas 
amizades são mais voltadas a grupos femininos (Cláudia, professora trans 
heterossexual em Entrevista Narrativa, 2021). 

 
Cláudia não foi aceita apenas por performatizar o feminino em suas 

corporalidades, mas pela representação estereotipada do gênero nos corpos 

sexuados que busca confirmar sua feminilidade, logo, é um corpo-contraste ao 

sistema e, assim, revira as verdades que a norma reconhece como natural e, 

consequentemente, desperta para as imagens e narrativas outras dentro da própria 

escola. Nesse contexto, teve sua existência ignorada, rechaçada, incompreendida, 

inclusive por aqueles/as com os quais compartilha processos de preconceito e 

discriminação similares. Para Odara (2020, p. 71), a existência subversiva 

perspectivada nesses corpos os (re)posicionam como ameaças explícitas ao sistema, 

sendo capturadas por ele e de onde é “[...] possível afirmar que estas pessoas 

carregam consigo, em seu próprio corpo, a sua própria bandeira de luta”.  

A existência transviada de Cláudia provocou os movimentos outros na escola 

que a colocaram como sujeita fora da normalidade e, baseados nisso, criaram 

barreiras que impedem a sua representatividade. Com isso, sua luta é solitária, sua 

bandeira é seu corpo, sua vitória é a sua (re)existência nesse espaço. Os sistemas de 



ISSN: 1984-6444 | http://dx.doi.org/10.5902/1984644489069 

 

 
 

Educação | Santa Maria | v. 50 |2025 
Available at: https://periodicos.ufsm.br/reveducacao 
 

8 

opressão sobre ela funcionaram como (de)marcadores de (in)visibilidades nesse 

duplo movimento de conhecerem a sua existência, no entanto, não tratarem dela, 

preferiram invisibilizá-la, rejeitá-la por sua diferença, pela ousadia de atravessar a 

fronteira do gênero. Assim é comparada como aquela que representa o abjeto, o 

inumano, bem como pela hierarquização que a inferiorizou a ponto de um outro colega 

dizer que “não a aceitava como mulher!”. Na escola, ela é esse ponto de intersecção 

entre o dito e o não dito, localizada por sua representação de representatividade 

opaca, não pode ser um exemplo a ser seguido ao mesmo tempo em que apresenta 

outra possibilidade de horizonte normativo. Assim, se (re)posiciona “nem ao centro, 

nem à margem” (Gomes de Oliveira, 2020).  

Desse modo, colocou-se nesse ponto em que a norma opera sua vida, reproduz 

dela as suas práticas discursivas, mantém distância do abjeto, e se posiciona nessa 

linha tênue, nesse ponto opaco que produz o movimento que a afasta da norma, mas 

trabalha segundo as suas regras. Suas imagens representativas, suas performances 

estavam lá, sendo impossíveis passarem despercebidas, pois como ela mesma afirma 

seu armário é de vidro! Estava constantemente representada pela imagem narrativa 

de si mesma e pelas narrativas que reconfiguram a sua imagem, ainda que não se 

(re)posicionasse afirmativamente por sua identidade e não abrisse espaços para o 

diálogo com alunos/as que busquem nela os motivos de representatividade.  

Não, nunca aconteceu! Eu não dava esse espaço! Entendeu? Eu não deixava 
com que ele tivesse esse espaço pra falar. Se tentasse, se falasse alguma 
coisa eu meio que esquivava. Entendeu? Mais devido à questão do medo. O 
que acontece? A gente percebe que as pessoas acham que o meio onde 
existe, tanto na escola, quanto na criação de um filho, a criança vai se tornar 
gay porque ela vai ver uma referência em você. Então, eu tinha isso já, meio 
que algo na minha cabeça como algo que não podia (Cláudia, professora 
trans heterossexual em Entrevista Narrativa, 2021). 
 

Nessa lógica, ao expor suas feridas e medos, Cláudia revelou um dado 

preocupante decorrente da existência do seu próprio corpo-território, ou seja, ao 

contestar o sistema exibiu as brechas da heterossexualidade compulsória que 

condiciona os corpos e discrimina a sua existência. Dessa maneira, movimenta-se 

introspectivamente para seu corpo-transviado como modelo representativo rejeitado 

pela sua dissidência e teme que suas palavras possam ser os motivos de 



ISSN: 1984-6444 | http://dx.doi.org/10.5902/1984644489069 

 

 
 

Educação | Santa Maria | v. 50 |2025 
Available at: https://periodicos.ufsm.br/reveducacao 
 

9 

(re)conhecimento. Nessa realidade, ela se aproximou daquelas identidades nas quais 

sua representação e representatividade foram reafirmadas, reconhecidas e acolhidas 

pela feminilidade circunscritas às suas experiências de amizades e convivências. 

Ademais, ao se impor, apropriou-se de sua própria história, de suas imagens e 

narrativas que constituem a sua identidade e se afastou daquelas outras que a 

rejeitaram como produtora de possibilidades ou pudesse ser considerada como 

aquela que ajudou a produzir o/a abjeto/a. “Quando agimos e falamos, não só nos 

revelamos, mas também agimos sobre os esquemas de inteligibilidade que 

determinam quem será o ser que fala, sujeitando-os à ruptura ou à revisão, 

consolidando suas normas ou contestando sua hegemonia” (Butler, 2017, p. 167).  

Nesse ponto, retomo que não apenas a representação funciona como um 

dispositivo que (re)posiciona a norma, provoca outros sentidos para as imagens e 

narrativas dos corpos-transviados, mas como também, juntas, representação e 

representatividade sejam impulsionadoras dessas discussões, precisam agir sobre os 

esquemas de integibilidade, provocar as rupturas que revisam os/as sujeitos/as e criar 

movimentos importantes dentro da escola (e fora dela) na formação de outros/as 

sujeitos/as.  

Eu me sinto [..] um pouco egoísta, mas, às vezes, eu tive um certo medo de 
aproximar daquele aluno [LBGTQIA+] e a própria família ou a própria escola 
dizer o seguinte ‘a professora Cláudia, ela foi uma das incentivadoras do meu 
filho’, e seria na verdade um acolhimento, de dar uma mão amiga ‘oh, estou 
aqui, estou pronta, o que que está acontecendo? Você precisa de alguma 
ajuda?’ Eu nunca fiz isso! (Cláudia, professora trans heterossexual em 
Entrevista Narrativa, 2021). 

 
Cláudia foi afetada por aquela prescrição que coloca cada um/a no seu lugar, 

como menciona Foucault (2013). (Re)posicionada dentro da abjeção e incompletude 

manteve-se, dessa forma, no silêncio que habita suas corporalidades, sentindo a 

sensação panóptica de que observam seus passos, seus olhares, suas falas, suas 

aulas, suas performances, sua representação e sua representatividade, a ponto de a 

constituir como sujeita não narrável e não reconhecível por suas experiências, assim 

como um corpo-morto que vaga naquelas regiões sombrias da ontologia denunciadas 

por Butler (2002).  



ISSN: 1984-6444 | http://dx.doi.org/10.5902/1984644489069 

 

 
 

Educação | Santa Maria | v. 50 |2025 
Available at: https://periodicos.ufsm.br/reveducacao 
 

10 

Na linguagem que articula a oposição a um começo não narrável reside o 
medo de que a ausência de narrativa represente uma ameaça à vida e um 
risco, se não a certeza, de certo tipo de morte, a morte de um sujeito que não 
pode e nunca poderá reaver de todo as condições de seu próprio surgimento 
(Butler, 2017, p.88). 
 

Dessa forma, não pode se constituir também como sujeita de 

representatividade, não consegue, pois habita aquele lugar prescrito pelo sistema, não 

lhe foi dado o direito nem a condição de cidadania. A linguagem articulada ao redor 

de si criou as imagens e as narrativas de uma identidade subversiva, a qual ameaça 

e põe em risco a cis heteronormatividade e, com efeito, sua representatividade 

aconteceu pela morte do corpo em vida, sem ou com poucas condições de reaver a 

própria narrativa.  

Louro (2014, p.106), ao escrever sobre as representações, explica que “não 

apenas são múltiplas, mas elas podem, também se transformar ou se contrapor. O 

que é importante notar é que nelas sempre estão implicados jogos de poder, melhor 

dizendo, elas estão sempre estreitamente ligadas ao poder”. Assim, estão 

submetidos/as, assujeitados/as a essas normas, às quais não podem estar isentas, 

nem se decidirem sem ser afetados/as por elas, mesmo que escolham, encolham ou 

obriguem a morte de suas identidades estão visivelmente provocando os 

(re)conhecimentos.  

Para Butler (2017, p. 154), “[...] nossa capacidade de refletir sobre nós mesmos, 

de dizer a verdade sobre nós mesmos, é igualmente limitada por aquilo que o discurso, 

o regime, não pode conceder no âmbito do pronunciável. Diante disso, Cláudia 

embora concebesse suas narrativas no âmbito do impronunciável, Babafemi (a seguir) 

preferiu fazê-las nas zonas de invisibilidade, externalizaram aberturas para outras 

possibilidades e, por isso se constituem em representatividade. Bento (2021, p. 85-

86, grifo da autora) sinaliza que “o ‘reconhecimento’, tanto na questão racial quanto 

na dimensão das homossexualidades e dos gêneros dissidentes, se dá por 

mecanismos de apagamento das diferenças e não pelo reconhecimento da diferença. 

Ou seja, acontece via assimilação”.  

Acho que... essa minha docência como homem gay e preto... a depender da 
forma que eu faço a minha interlocução com meus alunos. Da forma como 
eu... a minha postura diante desses alunos, acho que eu contribuo bastante 



ISSN: 1984-6444 | http://dx.doi.org/10.5902/1984644489069 

 

 
 

Educação | Santa Maria | v. 50 |2025 
Available at: https://periodicos.ufsm.br/reveducacao 
 

11 

para que se tornem jovens... adultos melhores (Babafemi, professor cis gay 
em Autorretrato, 2021). 
 

 No seu autorretrato, Babafemi (de)marcou suas diferenças e as mostrou como 

produtora de (re)conhecimento e representatividade. Apontou a representação do seu 

corpo-transviado como corpo-território de possibilidades, que dialogam com 

seus/suas alunos/as, (re)posiciona a diferença e cria plausíveis redes de apoio. Nesse 

modelo, Pinho (2004, p. 107, grifos do autor) sinaliza que “o corpo negro é um Outro 

para o self do negro, na medida em que se constitui como representação alienada de 

si”, logo, nesse reflexo e interlocução “[...] ele está sendo reinventado, substituído, 

suplementado, na medida em que reinscrevemos nele os signos da historicidade e 

revertemos o estigma e a corporalidade compulsória a ele atada” (ib, p. 107). 

É, acho que o meu corpo tem uma importância. A minha identidade no 
processo de formação desses alunos foi importante porque, por exemplo eu 
sempre ... o último fato que ocorreu foi de um garoto que ele, inclusive, 
recebia chacota de outros coleguinhas e eu não deixava. Eu chamava os 
coleguinhas e conversava com eles no particular e falava “não faça isso 
porque não é legal. Se ele não é igual a você, você não é igual a ele” e 
conversava sobre essa questão de que as pessoas são diferentes, de que 
ninguém pode fazer isso um com o outro... (Babafemi, professor cis gay em 
Entrevista Narrativa, 2021). 

 
 Babafemi pontuou suas ações para além das imagens e narrativas que 

performatizam sua existência, pois precisou se distanciar de sua particularidade para 

ajudar e intervir diversas vezes e corrigir atos de discriminação e preconceito contra 

seus/suas alunos/as homossexuais. Assim, logrou êxito “[...] ao tornar visível para o 

corpo-território as suas singularidades, as quais podem criar redes de coexistências 

com as singularidades das outras corporeidades existentes nos espaços educativos” 

(Miranda, 2020, p. 101). Nesse sentido, seu corpo-território é perspectivado como um 

porto seguro para as outras dissidências que se reconhecem nele, sendo acionado 

vez ou outra por conta da sexualidade representada também em sua autoridade 

docente. 

Só pra você ter uma visão, ele [referindo-se ao aluno que cobrava dele 
explicações, quando usava roupas combinadas e perfumes cheirosos] tinha 
o jeito que a gente chama de feminino beeeem [fala com ênfase] ... Ele, por 
exemplo, levantava e dizia: ‘professor, eu quero ir ao toalete!’. Ele dizia com 
essas palavras e os coleguinhas diziam ‘o que é isso?’ Eu disse: ‘olha, foi 
assim que ele aprendeu a chamar e não tem problema, ele pode ir ao toalete.’ 



ISSN: 1984-6444 | http://dx.doi.org/10.5902/1984644489069 

 

 
 

Educação | Santa Maria | v. 50 |2025 
Available at: https://periodicos.ufsm.br/reveducacao 
 

12 

E ele saía rebolando, bem feliz, voltava e dizia ‘obrigado, professor!’ Mas aí 
com o decorrer do ano letivo, ele foi sentindo que aqueles outros garotos que 
estavam incumbidos de... meio que é... bloquear aquilo, sabe? Meio de 
debochar, aí ele começou realmente a me fazer indagações para que eu 
dissesse e assim reforçasse isso. E eu fiz... isso, mas eu faço no particular. 
Na questão, por exemplo, das roupas quando ele me indagava era no 
particular. E eu dizia no particular. A gente não tecia essas conversas diante 
do restante da classe. Eu só chamava a atenção dos garotos no geral quando 
era uma coisa muito gritante, tipo falar pra todo mundo coisas sobre ele. Eu 
dizia ‘olhe não fale isso porque a gente vai ter que resolver. Você tá errado!’ 
(Babafemi, professor cis gay em Entrevista Narrativa, 2021). 

 
 Infere-se da história contada que o (re)conhecimento do aluno às 

performatividades de Babafemi e ao seu corpo-transviado foram motivadoras para 

encontrar abrigo em quem lhe era semelhante via assimilação dos seus apagamentos 

como corpo-território, bem como buscando proteção daquele que, para ti, é 

representatividade. Embora o professor fosse um aliado com quem o aluno podia 

compartilhar suas dúvidas e defesas, observa-se que as conversas ainda 

permaneciam na clandestinidade, fadadas ao mutismo como espera a norma. Assim, 

reciprocamente, Babafemi via essas e tantas outras experiências se repetirem como 

um ciclo ininterrupto produtor de bullying e de homofobia, porque entende esses 

atravessamentos como constituintes de sua própria pele, ou pelas trocas de pele que 

foi obrigado a fazer. Diante disso, (re)posiciona-se por meio da (re)apropriação de sua 

história de vida, replicada nas imagens e narrativas de outra vida, como uma 

reencarnação “[...] de um poder que não só se furta a se exercer diretamente sobre 

os corpos, mas se exala e se reforça por suas manifestações físicas” (Foucault, 2013, 

p. 56) pelas corporalidades dissidentes e performances inadequadas dos corpos 

sexuados e que requerem o controle do sistema, entretanto, também a (re)existência 

revelada por meio dele.  

 No trecho a seguir, Beta Queer expõe suas angústias de quando era 

atormentado na época da escola, e reflete sobre as suas ações, imagens e narrativas 

de (re)conhecimento, representação e representatividade docente.  

Acho que meu medo maior de perguntarem em relação a mim era perceber 
que aquilo que aconteceu comigo na infância acontecesse com outro aluno. 
Porque eu sempre ficava, eu não vou saber o que fazer, não vou saber o que 
fazer porque quando eu estive nesse lugar foi muito doloroso pra mim. E aí 
eu nunca tive um professor ou professora pra dizer... pra falar sobre ... me 



ISSN: 1984-6444 | http://dx.doi.org/10.5902/1984644489069 

 

 
 

Educação | Santa Maria | v. 50 |2025 
Available at: https://periodicos.ufsm.br/reveducacao 
 

13 

ajudar, ou me abraçar nesse momento. Era sempre eu, me, myself, mine. Era 
eu, eu, eu e eu mesmo. E eu sempre ficava muito... desejando, procurando 
alguém pra me ajudar nessa coisa que acontecia na escola e que 
teoricamente era o professor é... quem tá lá e deveria intervir nessas 
situações, mas nunca houve essa intervenção. Eu sempre pensava se 
acontecer comigo eu preciso intervir, mas eu não sei como e se eu consigo 
intervir. Porque se acontecer eu vou rememorar muitas coisas que foram 
dolorosas pra mim e que de alguma forma eu não soube é... lidar totalmente 
ainda 100% ainda (Beta Queer, professor cis gay em Entrevista Narrativa, 
2021). 

 
Do lugar onde habita Beta Queer, o medo de que sua sexualidade fosse 

questionada por seus/suas alunos/as viria acompanhado do temor de reviver coisas 

que foram muito dolorosas para ele durante seu período de estudante e, por conta 

disso, previa que poderia não saber agir diante do ciclo ininterrupto de violência que 

surge naturalmente contra os corpos-transviados. Como podemos observar, Beta 

Queer lutou sozinho, sem apoio, sem defesa das agressões sofridas ocasionadas 

pelos atravessamentos advindos não apenas da sexualidade transviada, mas das 

performances que o posicionam em um lugar outro da masculinidade, produzindo 

traumas que reviveram feridas e (de)marcaram a condição de abjeto do próprio corpo-

território. “Paradoxalmente, esses sujeitos ‘marginalizados’ continuam necessários, 

pois servem para circunscrever os contornos daqueles que são normais e que, de fato, 

se constituem nos sujeitos que importam” (Louro, 2018, p. 61, grifos da 

autora). Embora não tenha mencionado, é possível que, para além de não encontrar 

intercessão e acolhimento entre os/as professores/as, o sistema o tenha ignorado ou 

vinculado a ele a culpabilidade de não ser um sujeito normal, pela necessidade de 

demarcar e enaltecer os contornos daqueles/as que realmente importam. Em seu 

autorretrato, Beta Queer revela atenção aos movimentos que transcendem as suas 

aulas e busca fazer o que não fizeram por ele enquanto aluno.  

A professora chamou meu nome, respondi. “Viado!”, escutei alguém atrás de 
mim cochichar. Passei o dia inteiro, a semana inteira, o mês inteiro, o ano 
inteiro neste ritual e tentando entender o apelido. 
No ano seguinte, como uma erva daninha, meu apelido se multiplicou: viado 
era para o início da aula; bicha para o intervalo; e baitola para hora de ir 
embora. E o baitola ia embora triste e frustrado por ser aquilo que não devia 
e que não havia escolhido. “Por que eu sou assim?”. “Será que tem cura?”. 
“Deus deve estar me castigando agora mesmo.”. “Eu sou um pecado?” – e 
por entre essas mil perguntas e reflexões, eu tentei caminhar como se devia, 
tentei segurar minha mochila como se devia, tentei me coçar como se devia, 



ISSN: 1984-6444 | http://dx.doi.org/10.5902/1984644489069 

 

 
 

Educação | Santa Maria | v. 50 |2025 
Available at: https://periodicos.ufsm.br/reveducacao 
 

14 

tentei ser como se devia. Eu nunca consegui ser como se devia – pra eles.  
Em casa, eu era só uma criança brincalhona e dedicada aos estudos. Na 
escola, eu era pregado à cruz e rogava para que qualquer professor ou 
professora pudesse intervir, pudesse me dizer uma solução, pudesse me 
mostrar que o problema não era comigo. Eu nunca tive retorno nas minhas 
intercessões, que ecoavam até os domingos na igreja, onde eu só fortalecia 
minha semelhança a Judas: traidor.  
Hoje, sou eu quem faz a chamada na sala de aula. E me atento. Me atento 
às ervas daninhas, mesmo que as minhas ainda existam em quantidade 
controlada. Mas eu me atento. Me atento às cruzes esperando pelas 
próximas vítimas, me atento às intercessões, me atento ao caminhar entre os 
corredores, me atento aos gritos silenciosos. Me atento a Judas [...] (Beta 
Queer, professor cis gay em Autorretrato, 2021). 
 

O autorretrato de Beta Queer descortinou as imagens e narrativas que 

produziram o seu corpo-território e junto com ele as angústias, os conflitos, 

atravessamentos, mas também o olhar atento ao/a outro/a que se forma a partir da 

vida constituída na abjeção e negação. Nesse contexto, é constituído “[...] mediante 

normas que, quando repetidas, produzem e deslocam os termos por meio dos quais 

os sujeitos são reconhecidos” (Butler, 2018, p. 17) e como a própria autora defende, 

são capazes de estabelecer ou desestabelecer o/a outro/a como sujeito reconhecível.  

 Assim, trocam-se os termos, desloca-os, e Beta Queer é reposicionado - sua 

vida inteira - em busca de entender os significados que estariam intrínsecos às 

classificações não reivindicadas, mas atribuídas a ele. Entendia que era diferente, no 

entanto, ser classificado como homossexual não foi uma necessidade sua, mas da 

norma, ou seja, ser a bicha, o viado, o estranho que tantas e tantas vezes foi posto 

em pauta, categorizado, fixado, assentado em roteiros de vidas marcados/as pela não 

vida e por essências e naturezas requeridas convenientemente.  

Nessa escrita, Beta Queer mostrou a (re)apropriação de sua história também 

similar à de tantas outras crianças transviadas que (não) encontram apoio - mas não 

com certeza - de outros/as professores/as transviados/as, quiçá como fez/faz 

Babafemi, na clandestinidade, nos sussurros, ou publicamente em atitudes extremas, 

como agiu Eric.  

O seu autorretrato revela os atravessamentos ao seu corpo-transviado e as 

torturas e homofobias, as quais forçosamente obrigou-se a naturalizar, resultado de 

um processo no qual não encontrou intercessores/as que pudessem ajudá-lo em suas 



ISSN: 1984-6444 | http://dx.doi.org/10.5902/1984644489069 

 

 
 

Educação | Santa Maria | v. 50 |2025 
Available at: https://periodicos.ufsm.br/reveducacao 
 

15 

demandas identitárias, menos ainda em seu (re)conhecimento como corpo-território, 

forçando a se constituir como um traidor em diversos sentidos, fabricando um outro 

corpo-transviado dentro dos seus próprios transvios. Nesse contexto, Beta Queer 

deixou, ou pelo menos tentou deixar de ser e transparecer, aquilo que brota de sua 

natureza para se adequar aos modos de vida e performances convenientemente cis 

heteronormativas. “Gestos, movimentos, sentidos são produzidos no espaço escolar 

e incorporado por meninos e meninas, tornam-se parte de seus corpos” (Louro, 2014, 

p. 65, grifos da autora) e, desse modo, produz sua identidade incorporada, 

reencarnada, deslocado pelas normas e regras que eles/elas (as normas) definiram 

como certos.  

Beta Queer carrega consigo essas imagens e narrativas que o diferem e, talvez 

por isso, perceba no/na outro/a o pedido de socorro não ouvido na época em que era 

atacado, colocando-se, nesses contextos, no lugar desse/a outro/a também da 

diferença e se atentando aos possíveis atos de LGBTfobia que podem surgir durante 

suas aulas, ressignificando sua identidade pessoal docente e suas práticas em sala 

de aula. Nesse sentido, o movimento de (re)posicionar o seu corpo-território provoca 

outros movimentos de representação e representatividade e, com isso,  

[...] propicia ao indivíduo entender o que está ao seu redor a partir do seu 
próprio corpo, de si mesmo, sua posse sobre o seu corpo, assim como uma 
territorialidade em constante movimento que para onde se desloca carrega 
consigo toda a bagagem cultural construída ao longo das suas trajetórias 
(Miranda, 2014, p. 69-70). 
 

Com efeito, (re)existir não é uma opção para os corpos-transviados, é uma 

necessidade. Poder ou conseguir falar a respeito desses atravessamentos que 

acometem o seu corpo-território significa dizer que esse corpo cria ressignificações 

sobre si, entendeu o que está ao seu redor, tomou posse do próprio corpo, demarca 

sua territorialidade e, entre outras coisas, indica a abertura de caminhos. Desse modo, 

ao retornarem aos espaços em que suas existências eram rechaçadas como 

alunos/as, (re)posicionam suas corporalidades. “Essa partilha entre os corpos-

territórios é de extrema relevância ao passo que, ao permitir a alteridade, acentua-se 

a necessidade de trazer para a evidenciação as diversas experiências corporais, o 

campo das possibilidades indetermináveis” (Miranda, 2020, p. 73), as quais, ao 



ISSN: 1984-6444 | http://dx.doi.org/10.5902/1984644489069 

 

 
 

Educação | Santa Maria | v. 50 |2025 
Available at: https://periodicos.ufsm.br/reveducacao 
 

16 

circularem pela escola, naturalizam as diversas expressões do gênero e da 

sexualidade. Billy Kaplan também compreende dessa forma e partilha sua identidade 

sexual com seus/suas alunos/as o que, segundo ele, possibilitou aproximações e 

amizades, principalmente de estudantes LGBTQIA+.  

Desde o momento que eu entrei no colégio e assim... não foi uma questão 
esconder isso... aqui em Salvador, não! Eu sou de Minas Gerais, não sou 
baiano. Lá na minha cidade natal já é outra história.  
[...] Então, desde o momento que eu entrei na escola, nunca passou pela 
minha cabeça não falar sobre a minha identidade (Billy Kaplan, professor 
bi/pansexual em Entrevista Narrativa, 2021). 
 

A representação do corpo-transviado de Billy vai além da sua identificação 

como homem bi/pansexual, visto que também por meio de sua estética demonstra 

sua inconformidade na imposição dos estereótipos do gênero e da mesmice nas 

imagens narrativas dos corpos. O (re)conhecimento e aproximação de seus/suas 

alunos/as ao seu corpo-território acontecem não apenas pelas aberturas e temas 

como gênero e sexualidade trazidos em suas aulas, nem pela representatividade de 

suas práticas discursivas que normalizam a diferença, mas também pelo 

desprendimento apresentado visualmente em sua estética corporal por suas 

tatuagens mais visíveis e pelas unhas pintadas em tons fortes (quando concedeu a 

Entrevista Narrativa), apontando que “[...] só podemos reconhecer e ser reconhecidos 

sob a condição de sermos desorientados por algo que não somos, sob a condição de 

experimentarmos uma descentralização e ‘fracassar’ na tentativa de alcançar nossa 

identidade pessoal (Butler, 2017, p. 60).  

O reconhecimento de nossas identidades requer que outros modelos além dos 

hegemônicos sejam visibilizados, naturalizados, “normalizados”, estranhados, para 

que esses estranhamentos, visibilidades e desorientações criem os entendimentos 

acerca das diferenças. Nesse contexto, os estranhamentos derivados do corpo-

território de Billy são provocadores da norma e geram aproximações e afastamentos. 

Assim, seu próprio corpo-transviado representa a inconformidade e desestabiliza o 

sistema. Em suas aulas, temas que visibilizam a diferença e questionam os regimes 

de verdade são recorrentes. O diálogo abaixo ocorreu com uma aluna (após uma aula 

em que depressão e ansiedade eram debatidos) que o procurou pedindo informações 



ISSN: 1984-6444 | http://dx.doi.org/10.5902/1984644489069 

 

 
 

Educação | Santa Maria | v. 50 |2025 
Available at: https://periodicos.ufsm.br/reveducacao 
 

17 

sobre os efeitos da medicação. Após as orientações de procurar seu médico,  

ela falou: “é que também tem a questão da sexualidade, mas eu também não 
entendi isso bem na minha cabeça, então, primeiro eu quero refletir, porque 
eu nem sei direito o que falar, mas aí quando eu souber direito, eu quero falar 
com o senhor, pode ser?” Eu disse “claro, claro, pode vir!” E aí, ela quer 
entender também o local que ela se encaixa e tal. E isso já aconteceu assim... 
se eu fosse contar... pelo menos umas 15, 20 vezes desde que eu entrei no 
colégio, com alunos diferentes, de irem me procurar para tentar se entender... 
“sou gay, sou bi, sou lésbica, tá certo eu ser assim? Tá errado eu ser assim?” 
Parece que eles querem o meu aval. [...] Então, esses limites eu tô 
aprendendo a colocar agora... porque eu dou meu WhatsApp, eu recebo 
mensagens à noite... de madrugada... eu recebo mensagem no final de 
semana. E, às vezes, são coisas muito pesadas: “Professor, eu tô perdendo 
a vontade de existir! Eu não tô vendo mais sentido na vida! Eu tô pensando 
em me matar!” “Eu tô pensando em fugir de casa!” é... “o meu namorado foi 
agressivo comigo!” “Eu sofri isso, eu sofri aquilo!” Então, eu recebo isso 
diariamente e isso vai pesando demais no meu corpo e eu tive que levar isso 
para a terapia porque eu não tava aguentando mais viver com isso. E, ao 
mesmo tempo, eu não conseguiria fechar a porta para eles e falar “não... 
agora a gente não vai ter mais essa amizade!” Eu não consigo (Billy Kaplan, 
professor bi/pansexual em Entrevista Narrativa, 2021). 

 
 A representatividade de Billy reverbera em movimentos que auxiliam os/as 

seus/suas alunos/as nos conflitos da identidade. Sua presença, disponibilizada 

também por meio de meios eletrônicos, funcionam como porto seguro para que 

dúvidas possam ser acolhidas e conflitos possam ser minimizados com base em suas 

experiências docentes e também de seu corpo-transviado. Suas imagens e narrativas 

na escola (e fora dela) estão expostas e dispostas a encontrar as imagens e narrativas 

dos outros/as, ficando vulneráveis às desterritorializações de suas capacidades 

conclusivas e promovem a humanização do/a outro/a (Miranda, 2020). 

[...] o diálogo faz parte do encontro dos corpos e estes potencializam os 
atravessamentos das experiências, o encontro com a bagagem existencial do 
outro e ao mesmo tempo reforça que somos seres da incompletude cultural, 
portanto, dotados de lacunas que podem ser preenchidas a partir da história 
de vida dos sujeitos que cotidianamente cruzam as nossas trajetórias 
(Miranda, 2020, p. 110). 

 
 Ao cruzarem com Billy, sua representação e representatividade criam os 

(re)conhecimentos que se expandem também pelos corredores, pela sala de 

professores/as, pátio e outros espaços e tempos, e podem eventualmente preencher 

algumas lacunas das histórias de vidas e experiências que florescem no chão da 

escola. Os/As seus/suas alunos/as dissidentes se (re)conhecem naquele corpo-



ISSN: 1984-6444 | http://dx.doi.org/10.5902/1984644489069 

 

 
 

Educação | Santa Maria | v. 50 |2025 
Available at: https://periodicos.ufsm.br/reveducacao 
 

18 

transviado como um corpo-território que representa possibilidades, pertencimentos e 

(re)existências.  

Billy carrega em si a bagagem existencial do/a outro/a a ponto de sentir o seu 

peso, o qual provoca nele outros conflitos. Sua representação e representatividade, 

nesse aspecto, são diferenciais para apontar outros caminhos para os corpos-

transviados. O seu relato revela que os conflitos vivenciados por ele quando 

adolescente se repetem nos corpos-transviados de seus/suas alunos/as, e reforça a 

necessidade de inserir as temáticas de gênero e sexualidade nos currículos e nas 

práticas pedagógicas, bem como a desnaturalização e a desnormalização das 

identidades, ou, em outro movimento, a naturalização e normalização das identidades 

dissidentes.  

[...] toda minha constituição social e pessoal permeia cada relação 
educacional estabelecida no espaço escolar. Ali sou professor, sou ouvinte, 
sou rebelde, sou motivador, sou tensionador, sou confidente, sou exemplo, 
sou disruptivo, sou amparo. E aqueles que estão ali são minhas fontes de 
esperança e aprendizado (Billy Kaplan, professor bi/pansexual em 
Autorretrato, 2021). 

 
Ao contrário de Billy, Janaína foi constituindo o seu (re)conhecimento nas 

corporalidades do/a outro/a, na defesa do direito do/a outro/a manifestar as suas 

existências de acordo com os pertencimentos próprios. Assim constituía também a 

representatividade em suas práticas discursivas, imperceptíveis na representação do 

seu corpo-transviado, no entanto, atenta às imagens e às narrativas que poderiam 

brotar dos seus (re)posicionamentos.  

Eu sou uma mulher muitíssimo feminina, e amo ser feminina, então, é difícil 
alguém perceber através da minha performance corporal, mas eu trabalho 
nesta escola em especial há nove anos e as pessoas começaram a me cobrar 
a presença de um namorado, eu dizia:” sou solteira, mas não sou sozinha”! 
Usava frequentemente essa fala. Quando percebia que minha defesa sobre 
as questões LGBTQI+ estavam muito evidentes, eu sempre justificava para 
as pessoas que eu sabia o que meu sobrinho passou e não falava de mim 
(Janaína, professora cis lésbica em Autorretrato, 2021). 

 
No excerto, Janaína mostrou sua (in)quietação de que seu discurso em defesa 

de pautas LGBTQIA+ poderia impactar o seu corpo-território, precisando justificar-se 

e justificar porque razão se entregava com bastante evidência a problemas que suas 

performances diziam que não eram suas. Assim, como em outras vezes, Janaína 



ISSN: 1984-6444 | http://dx.doi.org/10.5902/1984644489069 

 

 
 

Educação | Santa Maria | v. 50 |2025 
Available at: https://periodicos.ufsm.br/reveducacao 
 

19 

abdicou do seu existir a experiência de corpo-território e indicou o/a outro/a como 

forma de se eximir da inconformidade de sua orientação sexual e, a partir daí, 

desvincular-se das imagens e narrativas que rondam os corpos-transviados dentro e 

fora da escola, ainda que o seu (re)conhecimento com estas corporalidades estejam 

cada vez mais próximos. “O reconhecimento de que existe um ‘outro’ que me constitui 

implica o reconhecimento de que somos constituídos na e pela diferença” (Bento, 

2017b, p. 202, grifos da autora). Nesse processo, Janaína foi se descontruindo, 

entendendo-se, constituindo-se em pertencimentos outros, reconhecendo-se como 

sujeita transviada, inquietada pelos atravessamentos que a (re)posicionam e, em vez 

de se encontrar apenas nas narrativas do/a outro/a, passar a vivê-las também como 

parte de si, talvez absorvendo a ideia de que “inquietar a nossa identidade docente é 

algo fundamental para continuar a busca pelo forjar do nosso corpo-território” 

(Miranda, 2020, p. 87). Assim, iniciou sua trajetória de (re)existência dentro da própria 

família e com os/as amigos/as mais íntimos/as. 

Tomar a decisão foi, por um lado, resultado da autoaceitação e, por outro, 
uma decisão política, pois eu entendi no processo que eu estaria falando para 
as pessoas que eu amava sobre quem eu era, poderia viver em todos os 
lugares, inclusive no trabalho, o lugar em que eu fico a maior parte da minha 
vida, pois é o lugar que mais frequento e com a maior carga horária, pois nem 
na minha casa fico acordada o tempo que fico na escola. Então, era 
extremamente relevante, pois é sobre quem sou e preciso ser eu mesma no 
meu trabalho, mesmo que me cubra da persona da professora, mas também 
dizer sobre mim era muito mais agregador que o contrário, era abraçar os 
meus, as minhas, embora hoje não saiba exatamente como me definir, posso 
dizer que sei quem sou, que subjetividade mora na minha alma e ela não é 
mais hetero (Janaína, professora cis lésbica em Autorretrato, 2021).  
[...] 
Aí já é uma etapa que não é só eu, não tem mais a ver só comigo, sabe? 
Com meus dilemas pessoais, tem a ver com o coletivo que eu faço parte. Tem 
a ver com quem eu represento, com quem eu sou de verdade, sabe? E quem 
eu sou, não é mais aquela menina hétero, tipo “boa praça” [fez aspas com os 
dedos] que é solidária a todos os grupos, e que tá aberta, abraça, defende, 
posso levantar bandeira, como... simpatizando com as pautas dos outros 
grupos. Não! Agora aquela menina, hetero, Janaína, que não se diz que é 
hetero, que é homo, diz que é amar, é ser feliz e que reconhece o corpo de 
outras pessoas, né? (Janaína, professora cis lésbica em Entrevista Narrativa, 
2021). 
 

 Nesses trechos, Janaína ressaltou o seu envolvimento com a causa 

LGBTQIA+, agora movida pelas inquietações e pelos pertencimentos próprios/as do 



ISSN: 1984-6444 | http://dx.doi.org/10.5902/1984644489069 

 

 
 

Educação | Santa Maria | v. 50 |2025 
Available at: https://periodicos.ufsm.br/reveducacao 
 

20 

seu corpo-território e começou a refletir sobre o/a outro/a, na representação e 

representatividade brotadas do seu corpo-transviado na docência e nas imagens e 

narrativas que podem reverberar em seu ato político de (re)conhecimento. Para 

Miranda (2020, p. 85), “repensar essa conduta de silenciamento e naturalização dos 

privilégios sociais é reestabelecer o posicionamento político do educador na 

construção do outro, dos educandos”. Assim, Janaína destacou de si o privilégio de 

ter suas performances inteligíveis com seu gênero, (re)posicionou o seu corpo-

transviado e principiou, se não a falar de si, a (re)existir nesse processo, a 

protagonizar aquelas histórias encarnadas no/a outro/a e, entre outras coisas, a 

evidenciar sua própria identidade. Nesse contexto, “[...] a identidade do sujeito é 

imediatamente afetada como sujeito do discurso, pois se sabe que a identidade resulta 

de processos de identificação segundo os quais o sujeito deve se inscrever em uma 

formação discursiva a fim de que suas palavras tenham sentido” (Rios, 2008, p. 163-

164).  

  

Considerações finais  

Diante do exposto, percebe-se que professores/as transviados/as, em suas 

identidades diversas, lésbicas, gays, bissexuais, pessoas trans etc. são referências 

públicas importantes e carregam em si representações sociais de legitimação das 

possibilidades de viver gênero e sexualidade, além de demonstrar a (re)existência 

desses corpos nesses espaços, vitais para a representatividade na formação de 

outros/as cidadãos/as. Foucault (2019, p. 360) explica que “para resistir, é preciso que 

a resistência seja como o poder. Tão inventiva, tão móvel, tão produtiva quanto ele. 

Que, como ele, venha de ‘baixo e se distribua estrategicamente”. A presença de 

professores/as transviados/as inquietam essas formas de poder dominante, 

reorganizam, reinventam a lógica criada pela e para a homogeneização e, além de 

tudo, fazem-se representar, enunciam-se além do corpo-território e das imagens e 

narrativas que historicamente vigiam e condenam essas identidades (des)construindo 

horizontes normativos outros.  



ISSN: 1984-6444 | http://dx.doi.org/10.5902/1984644489069 

 

 
 

Educação | Santa Maria | v. 50 |2025 
Available at: https://periodicos.ufsm.br/reveducacao 
 

21 

 

Referências 

BENTO, Berenice. Brasil, ano zero: estado, gênero, violência. Salvador: Edufba, 
2021. 
 
BENTO, Berenice. Transviad@s: gênero, sexualidade e direitos humanos. 
Salvador: Edufba, 2017a. 
 
BENTO, Berenice. A reinvenção do corpo: sexualidade e gênero na experiência 
transexual. 3ªed. Salvador: Edufba, 2017b.  
 
BUTLER, Judith. Como os corpos se tornam matéria: entrevista com Judith Butler 
[Entrevista concedida a] PRINS, Baukje; MEIJER, Irene Costera.. Revista Estudos 
Feministas, v. 10, n. 1, p.155-167, 2002. Disponível em: 
https://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0104-
026X2002000100009&lng=pt&tlng=pt. Acesso em: 30 maio 2020. 
 
BUTLER, Judith. Relatar a si mesmo: crítica da violência ética. Trad.: Rogério 
Bettoni. 1ª ed. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2017. 
 
BUTLER, Judith. Quadros de Guerra: quando a vida é passível de luto? Trad. 
Sérgio Tadeu de Niemeyer Lamarão e Arnaldo Marques da Cunha. 5ª ed. - Rio de 
Janeiro: Civilização Brasileira, 2018. 
 
BUTLER, Judith. Problemas de Gênero: feminismo e subversão da identidade. 
Trad.: Renato Aguiar. 17ª ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2019. 
 
CURIEL, Ochy. La Nación Heterosexual: análisis del discurso jurídico y el régimen 
heterossexual desde la antropología de la dominación. 1ª ed. Bogotá, D.C. 
Colombia, 2013. Disponível em: 
file:///C:/Users/alvar/Downloads/La%20nacion%20heterosexual.%20Ochy%20Curiel.
pdf. Acesso em: 15 jan. 2021 
 
DELORY-MOMBERGER, Christine. Formação e Socialização: os ateliês biográficos 
de projeto. Trad. Maria Carolina Nogueira Dias e Helena C. Chamliam. Educação e 
Pesquisa, São Paulo, v.32, n.2, p. 359-371, maio/ago 2006. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/ep/a/GxgXTXCCBkYzdHzbMrbbkpM/abstract/?lang=pt. 
Acesso em: 15 maio 2021.  
 
FOUCAULT, Michel. Microfísica do Poder. São Paulo: Paz e Terra, 2019. 
 
FOUCAULT, Michel. Vigiar e punir: nascimento da prisão. Trad. Raquel Ramalhete. 
41ª ed. Petrópolis, RJ: Vozes,2013. 



ISSN: 1984-6444 | http://dx.doi.org/10.5902/1984644489069 

 

 
 

Educação | Santa Maria | v. 50 |2025 
Available at: https://periodicos.ufsm.br/reveducacao 
 

22 

 
GOMES DE OLIVEIRA, Megg Rayara. Nem ao centro, nem à margem! Corpos que 
escapam às normas de raça e de gênero. 1ª Ed. Salvador/BA: Editora Devires, 2020. 
 
LOURO, Guacira Lopes. Gênero, sexualidade e educação: uma perspectiva pós-
estruturalista. Petrópolis, RJ: Vozes, 2014. 
 
LOURO, Guacira Lopes. Um corpo estranho. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 
2018. 
 
MIRANDA, Eduardo Oliveira. "O negro do Pomba quando sai da Rua Nova, ele 
traz na cinta uma cobra coral": os desenhos dos corpos-territórios evidenciados 
pelo Afoxé Pomba de Malê. 2014. 180 f. Dissertação (Mestrado Acadêmico em 
Desenho Cultura e Interatividade) - Universidade Estadual de Feira de Santana, 
Feira de Santana, 2014. Disponível em: http://tede2.uefs.br:8080/handle/tede/97. 
Acesso em: 12 set. 2020. 
 
MIRANDA, Eduardo Oliveira. Corpo-território e educação decolonial: proposições 
afro-brasileiras na invenção da docência. - Salvador: EDUFBA, 2020. Disponível em: 
corpo-territorio-educacao-decolonial-repositorio (1).pdf. Acesso em: 12 mar. 2021. 
 
ODARA, Thiffany. Pedagogia da Desobediência: travestilizando a eduação. 1ª ed. 
Salvador-BA: Ed. Devires, 2020. 
 
PINHO, Osmundo de Araújo. O efeito do sexo: políticas de raça, gênero e 
miscigenação. Cad. Pagu n. 23, 2004. Disponível em: https://doi.org/10.1590/S0104-
83332004000200004. Acesso em:2 nov. 2022 
 
RIOS, Jane Adriana Vasconcelos Pacheco. Entre a roça e a cidade: identidades, 
discursos e saberes na roça. Tese (Doutorado). Universidade Federal da Bahia. 
Faculdade de Educação, 2008. Disponível em 
https://repositorio.ufba.br/bitstream/ri/11124/1/Jane%20Rios%20parte%201.pdf. 
Acesso em: 3 mar. 2020 
 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution- NonCommercial 4.0 
International (CC BY-NC 4.0) 

 
Notes 

 

1 A ideia de corpo-transviado está na tradução do queer para o contexto brasileiro proposto por Berenice 
Bento (2017a, p. 249, grifos da autora) em que “ser um transviado no Brasil pode ser ‘uma bicha louca’, 
‘um viado’, ‘um travesti’, ‘um traveco’, ‘um sapatão’”. 



ISSN: 1984-6444 | http://dx.doi.org/10.5902/1984644489069 

 

 
 

Educação | Santa Maria | v. 50 |2025 
Available at: https://periodicos.ufsm.br/reveducacao 
 

23 

 

2 “[…] corpo-território é um texto vivo, um texto-corpo que narra as histórias e as experiências que o 
atravessa” (MIRANDA, 2020, p. 25). 
3 A referente pesquisa foi aprovada pelo Comitê de Ética e Pesquisa (parecer nº 4.565.257) da 
Universidade do Estado da Bahia (UNEB) e seus/suas colaboradores/as assinaram Termo de 
Consentimento Livre e Esclarecido autorizando a análise e divulgação de suas narrativas. 
4 Somente Cláudia solicitou que seu próprio nome fosse mantido. Todos os outros nomes são fictícios 
e adotados pelos/as próprios/as colaboradores/as.  


