
 

 
REFilo | Santa Maria, Rio Grande do Sul, Brasil     
Disponível em: https://periodicos.ufsm.br/refilo  

Filosofar no Ensino Médio como experiência de 

humanização e olhar crítico para a sociedade 

Philosophizing in High School as an experience of humanization and 

a critical perspective on society 

 

Fábio Antonio Gabriel  

Secretaria de Educação do Paraná e Universidade Estadual do Norte do Paraná, 

Jacarezinho – PR, Brasil. 

fabioantoniogabriel@gmail.com 

 

João Carlos Brambilla  

Secretaria de Educação do Paraná, Wenceslau Braz – PR, Brasil. 

brambillajcb@gmail.com 

 

Recebido em 12 de fevereiro de 2025 

Aprovado em 29 de outubro de 2025 

Publicado em 24 de novembro de 2025 

 
RESUMO 

Neste artigo, objetiva-se discutir o ensino de filosofia no Ensino Médio como um momento 

oportuno para que o estudante possa humanizar-se e conscientizar-se de sua dimensão política 

na sociedade. Trata-se de uma revisão bibliográfica de autores que convergem para uma leitura 

do ensino de filosofia como uma experiência que se relaciona diretamente com a vida das 

pessoas em seu cotidiano, superando uma visão enciclopédica de filosofia e de educação. Os 

resultados indicam que a redução da carga horária de filosofia (assim como de outras disciplinas 

das Ciências Humanas) impactou diretamente o desenvolvimento da área. Ademais, conclui-se 

que a filosofia pode contribuir significativamente para a humanização e para o desenvolvimento 

de um olhar crítico, essencial para interpretar as situações cotidianas da sociedade. 

 

Palavras-chave: Filosofar; Experiência filosófica; Humanização; Criticidade. 

      

ABSTRACT 

This article aims to discuss the teaching of philosophy in High School as an opportune moment 

for students to humanize themselves and become aware of their political role in society. It is a 

bibliographic review of authors who converge on the view of philosophy teaching as an experience 

directly related to people’s everyday lives, moving beyond an encyclopedic view of philosophy 

and education. The results indicate that the reduction of philosophy teaching hours (as well as 

those of other disciplines in the Humanities) has directly impacted the development of the field. 

Furthermore, it concludes that philosophy can significantly contribute to humanization and the 

development of a critical perspective, essential for interpreting everyday situations in society. 

mailto:fabioantoniogabriel@gmail.com
mailto:brambillajcb@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-4990-4102
https://orcid.org/0000-0002-4990-4102


 

 
REFilo | Santa Maria, Rio Grande do Sul, Brasil     
Disponível em: https://periodicos.ufsm.br/refilo  

 

Keywords: Philosophizing; Philosophical experience; Humanization; Critical thinking. 

 

Introdução   

Se entendermos que a Filosofia oferece alguma contribuição para a 
superação da barbárie, da opressão, da dominação, da 
desumanização, esta contribuição está em seu compromisso de 
desvelar esta realidade opressora, em apontar seus limites e pilares, 
em colaborar para a formação, em sentido amplo, de uma nova cultura, 
nova educação, fazendo a crítica da economia e da política, 
problematizando  a  ética  que  as  constitui,  para  repensar  o  processo  
de construção do conhecimento e da racionalidade que o sustenta 
(Horn, 2009, p. 49). 

À luz da epígrafe deste artigo, vemos que Horn (2009) nos oferece uma 

reflexão sobre a importância da filosofia como força motriz para operar 

transformações efetivas na sociedade, contribuindo para o processo 

humanizador. A partir da experiência filosófica, que vai muito além do simples 

contato enciclopédico com a filosofia, defendemos um ensino que dialogue com 

o cotidiano do aluno, buscando sua emancipação. É nessa experiência do 

filosofar que se abre espaço para que o estudante de filosofia do Ensino Médio 

crie conceitos de maneira crítica ao observar a sociedade.  

Diante dessa contextualização inicial, nosso problema de pesquisa se 

delineia a partir da seguinte questão: Quais as características de uma 

metodologia de ensino de filosofia no Ensino Médio que contribua para que o 

estudante tenha uma experiência crítica, que desencadeie nele um processo de 

humanização? A escolha dessa temática se justifica porque vivemos imersos em 

situações de desumanização, especialmente com o advento das tecnologias e 

do discurso — e prática — de que os próprios professores podem ser 

substituídos por inteligências artificiais. Não pretendemos ser retrógrados ao 

defender a rejeição das tecnologias, mas acreditamos que não podemos 

prescindir da humanização, da sensibilidade e do afeto no âmbito escolar, para 

que as futuras gerações sejam sensíveis não apenas ao progresso científico, 

mas também à necessária sensibilidade humana. 



 

 
REFilo | Santa Maria, Rio Grande do Sul, Brasil     
Disponível em: https://periodicos.ufsm.br/refilo  

Na próxima seção deste artigo, apresentamos reflexões sobre o conceito 

de filosofia e a compreensão de que o filosofar é, antes de tudo, um problema 

filosófico, mais do que meramente pedagógico. Defendemos que ensinar 

filosofia deve ser compreendido como um problema filosófico, enfatizando a 

necessidade de uma experiência filosófica que supere todo e qualquer 

enciclopedismo, o qual limita a filosofia a um sistema de ideias e não a vincula a 

uma oficina de conceitos. Em seguida, discorremos sobre possíveis princípios 

epistemológicos e metodológicos para pensar o ensino de filosofia de maneira a 

promover a emancipação humana, contribuindo para a humanização e 

superando visões reducionistas desse ensino. Apontamos, ainda, para uma 

possível contribuição de Paulo Freire ao se pensar um ensino de filosofia 

humanizador, partindo do princípio de uma educação que não seja bancária, 

mas, sim, libertadora. 

 

Filosofias e experiência do filosofar   

Indubitavelmente, o conceito de filosofia que adotarmos influenciará 

diretamente nossa compreensão e abordagem dessa disciplina. É certo, por 

exemplo, que o ensino de filosofia promovido pelos jesuítas no Brasil Colônia 

tinha seu mérito, mas estava intrinsecamente ligado a um objetivo de 

catequização. Como tal, implicava doutrinação. Nesse sentido, é fundamental 

considerarmos que uma característica essencial de um ensino de filosofia 

humanizador é respeitar a subjetividade do estudante, convidando-o a pensar 

por si mesmo e rejeitando toda e qualquer forma de doutrinação.  

Se a filosofia não é doutrinação, tampouco se limita à defesa de um 

ceticismo absoluto; ela é, antes, uma postura de interrogação que busca avançar 

nas perguntas, oferecendo respostas não definitivas, mas suficientemente 

esclarecedoras para ajudar na compreensão da existência. Defendemos, neste 

artigo, um ensino de filosofia que tenha como meta a humanização, 

possibilitando ao estudante do Ensino Médio um olhar crítico para a realidade 



 

 
REFilo | Santa Maria, Rio Grande do Sul, Brasil     
Disponível em: https://periodicos.ufsm.br/refilo  

que o cerca. No entanto, qual seria o caminho metodológico para tal 

empreendimento? Antes de tudo, sustentamos a ideia de um ensino de filosofia 

entendido como uma experiência filosófica. Isso significa propor um ensino que 

busque contribuir, de todas as formas, para a vivência do filosofar no cotidiano, 

superando uma abordagem meramente memorizadora. 

Conceitualmente, ao longo da história do pensamento, identificamos 

diversas definições de filosofia. Contudo, o que nos move neste artigo é a 

compreensão de que, embora não seja a única, se alinha de maneira especial a 

uma proposta metodológica de ensinar filosofia como experiência filosófica. 

Nesse sentido, tomamos como referência a definição de Deleuze e Guattari 

(2010, p. 11): 

O filósofo é o amigo do conceito, ele é conceito em potência. Quer dizer 
que a filosofia não é uma simples arte de formar, de inventar conceitos 
ou de fabricar conceitos, pois os conceitos não são necessariamente 
formas, achados ou produtos. A filosofia, mais rigorosamente, é a 
disciplina que consiste em criar conceitos. O amigo seria o amigo de 
suas próprias criações? Ou então é o ato do conceito que remete à 
potência do amigo, na unidade do criador e de seu duplo? Criar 
conceitos sempre novos é o objeto da filosofia. É porque o conceito 
deve ser criado que ele remete ao filósofo como àquele que o tem em 
potência, ou que tem sua potência e sua competência. 

Pensar a filosofia como criação de conceitos nos permite enxergar a aula 

de filosofia como uma verdadeira oficina de conceitos, onde se realizam 

experimentos do filosofar. Nesse contexto, não é o conteúdo assimilado que está 

em jogo, mas, sim, as vivências e as experiências do filosofar que se tornam 

centrais. Conceituar, a nosso ver, é algo próprio do ser humano. Os animais 

vivem de maneira instintiva, sem elaborar significações transcendentes sobre o 

mundo material (ao menos sob a perspectiva antropocêntrica), enquanto nós, 

seres humanos, temos o potencial de atribuir sentido e significado à vida, à 

existência e às relações interpessoais. 

Nietzsche (1978), entre suas diversas críticas à cultura ocidental, 

denuncia a filosofia de seu tempo por ser excessivamente enciclopédica e por 

não dialogar com a existência. De maneira análoga, entende-se que o contexto 



 

 
REFilo | Santa Maria, Rio Grande do Sul, Brasil     
Disponível em: https://periodicos.ufsm.br/refilo  

brasileiro sofreu um grande impacto com o advento da Base Nacional Comum 

Curricular (BNCC), que reduziu, em muitos estados, a carga horária das 

disciplinas de Humanas. Esse cenário acarreta o risco de condensar, em um 

único ano, todo o conteúdo que anteriormente era trabalhado ao longo de três 

anos no Ensino Médio. Em consequência, o ensino de filosofia pode se tornar 

ainda mais enciclopédico, priorizando a transmissão de conteúdos em 

detrimento do exercício do filosofar. 

Nesse contexto, pensar em metodologias de ensino de filosofia deve ser 

visto muito mais como um problema filosófico do que como uma característica 

pedagógica do ato de ensinar filosofia. É necessário problematizar 

filosoficamente o ensino de filosofia, o que pressupõe reflexões tanto sobre a 

própria filosofia quanto sobre o processo contínuo de filosofar. Se consideramos 

um ensino de filosofia na Educação Básica que seja humanizador e contribua 

para uma visão crítica da sociedade, é de grande relevância buscarmos, das 

mais diversas formas, um exercício do filosofar que seja emancipador e 

carregado de uma sensibilidade humanizadora. Assim, os alunos do Ensino 

Médio não concluiriam o curso apenas com conhecimentos filosóficos, mas 

também com uma práxis de sensibilidade em relação ao humano e uma vivência 

democrática que permita a convivência com o diferente, sem perder sua 

identidade, mantendo seus princípios e valores. 

Cerletti (2009, p. 63) defende que a necessidade de “[...] converter a 

questão ‘ensinar filosofia’ em um problema filosófico modifica também a 

sequência tradicional da didática da filosofia, que privilegia o ‘como’ ensinar, para 

colocar, então, em primeiro lugar, a análise do ‘que’ ensinar”. Sendo a filosofia 

um exercício de criação conceitual, torna-se essencial que a sala de aula de 

filosofia no Ensino Médio se transforme em um laboratório de experiências do 

filosofar. Nessa perspectiva, é fundamental encontrar um equilíbrio no ensino da 

história da filosofia. Quando a desvalorizamos, a filosofia pode se reduzir a um 

diálogo superficial sobre situações oriundas do senso comum, sem uma 



 

 
REFilo | Santa Maria, Rio Grande do Sul, Brasil     
Disponível em: https://periodicos.ufsm.br/refilo  

problematização filosófica. No entanto, ao supervalorizá-la, corremos o risco de 

tornar o ensino de filosofia excessivamente enciclopédico. 

Pensando no exercício do filosofar em sala de aula, é indispensável 

utilizar textos dos próprios filósofos como base. A partir de fragmentos 

selecionados, os alunos exercitam a exegese (interpretação e análise detalhada 

de um texto) e a compreensão, sendo, posteriormente, guiados a refletir sobre 

problemas atuais da sociedade à luz desses textos. Vale destacarmos que, em 

uma visão de experiência filosófica, não existe uma resposta única e definitiva a 

ser dada pelos alunos para determinada problemática. Ao contrário, diversas 

respostas são possíveis e, com seu caráter emancipador, podem contribuir 

significativamente para uma prática humanizadora e para a vivência da 

criticidade. 

Há um polo objetivo na dinâmica do ensino de filosofia, mas também 

existe um polo subjetivo, relacionado ao fato de que a experiência filosófica é 

profundamente pessoal e subjetiva. Conforme afirma Cerletti (2009, p. 810): 

Filosofar depende, em última instância, de uma decisão subjetiva, e 
não apenas em relação ao querer ser filósofo, mas porque supõe 
colocar em ato um pensamento e isto implica a novidade de quem o 
tenta. Não há planejamento de aula que possa dar conta da irrupção 
do pensamento do outro. Esse traço do ensino de filosofia não deve 
ser tomado como uma debilidade pedagógica, mas, pelo contrário, 
como uma fortaleza filosófica, já que constitui o momento em que, a 
partir da emergência de algo diferente, pode-se quebrar a [sua] 
repetição [...]. 

É válido ressaltarmos a dimensão do filosofar como um exercício da 

criticidade. Em um contexto interdisciplinar, no qual todas as disciplinas 

colaboram para o pensar filosófico, a filosofia pode contribuir para a vivência 

prática da criticidade. Observando como os filósofos da tradição foram críticos 

diante das situações históricas e do cotidiano, os alunos do Ensino Médio 

também têm a oportunidade de refletir conceitualmente sobre seus dilemas e 

desafios, pensando criticamente em situações que ocupam seu cotidiano na 

atualidade. 

Carrilho (1987) aponta que a filosofia é sempre uma forma de ver o mundo 



 

 
REFilo | Santa Maria, Rio Grande do Sul, Brasil     
Disponível em: https://periodicos.ufsm.br/refilo  

em sua pluralidade, e não de maneira dogmática. Para esse filósofo português, 

é de grande importância considerar a aula de filosofia como um laboratório de 

pensamento, onde os alunos realizam experimentos. Nesse sentido, é 

fundamental que o professor de filosofia tenha vivenciado experiências de 

filosofar antes de mediar essa vivência junto aos alunos. Quando a aula de 

filosofia, conforme Carrilho (1987), é conduzida como um laboratório de 

conhecimento, possibilita-se que os estudantes experimentem o processo 

filosófico e desenvolvam conceitos novos. Esse processo é, em outras palavras, 

a capacidade de enxergar o mundo sob diferentes perspectivas, para além do 

que é óbvio. 

Carrilho (1990) apresenta a filosofia como uma forma de olhar para o 

mundo com um olhar não dogmático, mas problematizador: 

A filosofia é sobretudo uma das formas que pode tomar o interesse 
pelo conhecimento do mundo, tomando estas três palavras no seu 
sentido mais lato, de modo a acolher a diversidade dos  interesses, a 
variedade das formas do conhecimento e a multiplicidade dos 
fenômenos e acontecimentos do mundo. [...]. Direi que o valor e o 
interesse da filosofia decorrem do seu poder de aumentar a nossa 
inteligibilidade do mundo, e que ele o faz através de uma atividade de 
problematização, de tratamento de problemas filosóficos, isto é, de 
problemas que não têm, no sentido estrito do termo, soluções, mas 
respostas, que mais não são que tematizações dos próprios problemas 
(Carrilho, 1990, p. 23-24). 

Esse olhar problematizador da realidade contribui para que a filosofia seja 

humanizadora e potencialize a criticidade dos estudantes. Potencializar a 

criticidade é essencial em uma sociedade frequentemente marcada pela 

massificação e pela valorização de uma cultura do efêmero em diversas 

perspectivas. Humanizar é um exercício paradoxal, mas necessário, 

especialmente em uma sociedade frequentemente hiperconectada a telas e, ao 

mesmo tempo, desconectada das relações humanas, nas quais a proximidade e 

o valor do contato humano deveriam ser experimentados. 

Em uma perspectiva de exercício da criticidade, a dinâmica da avaliação 

no ensino de filosofia também precisa ser repensada, em coerência com o 

filosofar por conceitos, entendido como um laboratório conceitual. Em vez de 



 

 
REFilo | Santa Maria, Rio Grande do Sul, Brasil     
Disponível em: https://periodicos.ufsm.br/refilo  

cobrar apenas conhecimentos históricos da filosofia, a avaliação deve oferecer 

um espaço em que o estudante tenha a oportunidade de dissertar sobre sua 

cosmovisão a respeito de determinado problema filosófico. Além disso, a 

avaliação deve ser concebida mais como um momento de aprendizagem do que 

como um instrumento de punição ou de classificação dos estudantes. 

Outro aspecto relevante é o potencial da filosofia para contribuir com 

esforços interdisciplinares no ensino como um todo. Desde seus primórdios, a 

filosofia valoriza a interdisciplinaridade e questiona a segmentação limitada dos 

conhecimentos. Nesse contexto, ela pode desempenhar um papel significativo 

ao colaborar em projetos e atividades interdisciplinares, unindo saberes diversos 

de diferentes disciplinas em prol da emancipação humana e do desenvolvimento 

humano e cultural das futuras gerações. 

 

De um filosofar “bancário” para um filosofar emancipador   

Nesta seção, propomo-nos refletir sobre a necessidade de um ensino de 

filosofia que vá além do enciclopedismo, sendo validado como uma experiência 

filosófica. Por experiência filosófica, entendemos um ensino que não se limite à 

memorização de sistemas filosóficos, mas que permita aos alunos 

experimentarem o filosofar por meio da criação de conceitos, ideias e afetos. Nos 

dizeres de Gabriel (2022, p. 28), 

[...] a experiência filosófica é um processo vivo em que os pensamentos 
dos filósofos da tradição são novamente recriados e assumem novas 
perspectivas. E um dos elementos importantes no ensino de Filosofia 
é despertar para a autonomia; sem autonomia não é possível pensar 
por si mesmo e nem vislumbrar os horizontes da experiência filosófica. 

Assim, compreendemos que um ensino emancipador deve 

necessariamente convidar os alunos ao exercício da autonomia e do pensar por 

si mesmos, superando visões meramente enciclopédicas. O enciclopedismo, 

embora tenha seu valor, não é suficiente. O filosofar, como defendemos 

metodologicamente, deve transcender o simples conhecimento de sistemas 

filosóficos, permitindo que os estudantes vivenciem a criação de conceitos e 



 

 
REFilo | Santa Maria, Rio Grande do Sul, Brasil     
Disponível em: https://periodicos.ufsm.br/refilo  

reflitam sobre o valor de seus próprios valores, bem como sobre aquilo que 

consideram mais importante em suas vidas. 

Evidentemente, isso não exclui a importância e a necessidade da história 

da filosofia. É possível assumir que a filosofia, como caminho de busca ou estudo 

da tradição filosófica, não se exclui mutuamente; ambas as abordagens podem 

agregar elementos valiosos ao ensino. A história da filosofia tem o potencial de 

despertar o interesse por questões filosóficas ao possibilitar o contato com as 

obras dos grandes pensadores que as formularam. A forma como esses 

pensadores abordaram os temas pode servir como fonte de inspiração para 

nossa própria jornada, mesmo que de maneira crítica (Favaretto, 2008). 

Nas palavras de Gallo (2013, p. 57), sobre a configuração da sala de aula 

como uma oficina de conceitos:  

A aula de Filosofia precisa ser vista como uma “oficina de conceitos” e 
nunca uma sala de museu, na qual se contemplem conceitos criados 
há muito tempo e que são vistos como meras curiosidades. Deve-se, 
sim, atuar como um meio de trabalho em que os conceitos se ofereçam 
como ferramentas manipuláveis, como um laboratório em que se 
permita e ofereça condições e meios para experiências e 
experimentações de acordo com os conceitos de que esse estudante 
se apropria. 

Quando a sala de aula é entendida como uma oficina de conceitos, ela 

pode contribuir para superar uma educação filosófica de caráter bancário. A 

educação bancária foi criticada pelo educador Paulo Freire, que, como patrono 

da educação brasileira, defende a superação de toda prática educacional que se 

limite a depositar conhecimentos na mente dos alunos para, posteriormente, 

recolhê-los de forma mecanizada (Freire, 2016). 

Para Paulo Freire (2021), a educação deve ser humanizadora e 

transformar a realidade daqueles que a recebem. Analogamente, podemos 

pensar na superação de um ensino filosófico bancário. O itinerário final, segundo 

Freire (2021), é a busca pela autonomia, em que o professor não transmite 

conhecimentos prontos e acabados para serem memorizados pelos alunos, mas, 

ao contrário, auxilia-os na formulação de seus próprios conceitos e na leitura 



 

 
REFilo | Santa Maria, Rio Grande do Sul, Brasil     
Disponível em: https://periodicos.ufsm.br/refilo  

crítica da existência humana. 

Freire (2016) teve uma experiência extremamente exitosa em Angicos, 

onde alfabetizou 300 adultos em 40 dias utilizando seu “método” de alfabetização 

voltado para a realidade de seus educandos. Ele não gostava da expressão 

“método”, termo que aqui utilizamos apenas de maneira didática para indicar um 

procedimento por meio do qual ele buscava ensinar. Paulo Freire propunha um 

ensino significativo, que tivesse relevância na vida de seus estudantes. Assim, o 

educador defendia um ensino que superasse toda forma de enciclopedismo. 

Para Freire (2021), alfabetizar não era apenas decodificar símbolos, mas uma 

forma de “ler” a existência humana. 

Nesse sentido, conforme Freire (2021), filosofar não é apenas ler os 

filósofos e falar sobre eles, mas também usar o conhecimento e a experiência 

filosófica para dar sentido à própria vida e existência. É um processo de 

ressignificação da existência. Sua contribuição é especialmente relevante na 

medida em que, por meio de palavras geradoras, ele incentivava os educadores 

a não utilizarem, no ensino da alfabetização, palavras prontas e 

descontextualizadas, mas, sim, aquelas que fossem significativas para a vida 

dos educandos, promovendo, assim, a emancipação humana. 

Nas palavras de Freire (2016, p. 145) sobre a superação de estruturas 

desumanizadoras: 

O projeto revolucionário conduz a uma luta contra as estruturas 
opressoras e desumanizadoras. Uma vez que ele busca a afirmação 
de homens concretos que se libertam, toda concessão irrefletida aos 
métodos do opressor representa sempre um perigo e uma ameaça ao 
projeto revolucionário. Os próprios revolucionários devem exigir de si 
mesmos uma coerência muito forte. [...]. A conscientização é mais que 
uma simples tomada de consciência, pressupondo ao mesmo tempo a 
superação “da falsa consciência”, ou seja, de um estado de 
consciência semi-intransitviva ou transitivo-ingênua e uma melhor 
inserção crítica da pessoa conscientizada numa realidade 
desmitificada. 

Nesse contexto, o ensino de filosofia, sob uma perspectiva freireana, pode 

ser um espaço privilegiado para o exercício do filosofar que possibilite a 

conscientização das condições humanas em que professor e alunos estão 



 

 
REFilo | Santa Maria, Rio Grande do Sul, Brasil     
Disponível em: https://periodicos.ufsm.br/refilo  

inseridos. Como afirma Freire (2016), o grande desafio da educação é criar 

condições para que os oprimidos não sonhem em ser opressores. 

Indubitavelmente, o pensar por conceitos e a operacionalização da aula de 

filosofia como um laboratório do pensamento podem contribuir significativamente 

para a conscientização e para o combate às estruturas que desrespeitam a 

dignidade humana. 

Pensando em passos didáticos que podem ser seguidos em uma sala de 

aula de filosofia para promover a humanização e o desenvolvimento do espírito 

crítico, apresentamos os seguintes elementos, que não precisam ser lineares: 

a) Leitura de um fragmento de texto filosófico: trata-se de um momento 

inicial de leitura, cujo objetivo é conhecer o que determinado filósofo 

sonhou e buscou concretizar em sua vida. 

b) Exegese do texto do filósofo: com a mediação do professor, os alunos 

analisam o texto do ponto de vista do contexto histórico e filosófico, 

refletindo sobre o significado das afirmações do autor. 

c) Diálogo com a realidade atual: momento que pode ser trabalhado, em 

algumas ocasiões, em grupos, no qual os alunos contextualizam o texto 

do filósofo em relação aos dias de hoje, explorando como as ideias do 

autor poderiam contribuir para compreender as transformações que a 

sociedade vivencia. 

d) Produção de conceitos filosóficos: etapa culminante, em que os alunos 

são convidados a escrever parágrafos sobre a questão estudada, 

propiciando uma experiência de pensar por conceitos. Essa etapa permite 

exercitar o pensamento e, por meio da produção textual, comunicar os 

resultados das reflexões realizadas na oficina de conceitos. 

Freire (2023) pontua algo essencial no processo histórico de produção 

conceitual: a convivência democrática entre aqueles que são diferentes. 

Respeitar as diferenças é fundamental para a vida em sociedade e para a 

consolidação de uma democracia que, ao mesmo tempo, preserva as 



 

 
REFilo | Santa Maria, Rio Grande do Sul, Brasil     
Disponível em: https://periodicos.ufsm.br/refilo  

convicções individuais. Nesse contexto interdisciplinar, a filosofia pode contribuir 

para a construção de uma visão de sociedade que respeite as diferenças. A 

democracia fundamenta-se no respeito às diferenças, mas sem que isso 

implique a renúncia às próprias convicções. Segundo Freire (2023, p. 49): 

As convicções devem ser profundas, porém nunca impostas aos 
demais; através do diálogo se tratará de convencer com o amor; o 
contrário será sectarismo. O sectarismo não é crítica, não ama, não 
dialoga, não comunica, não faz comunicados. No processo histórico, 
os sectários comportam-se como inimigos; consideram-se donos da 
história. O sectarismo pretende conquistar o poder com as massas, 
mas estas depois não participam do poder. Para que haja revolução 
das massas é necessário que estas participem do poder. 

A filosofia, à luz de Freire (2023), pode fomentar uma atitude de abertura 

ao diálogo com aqueles que pensam de forma diferente. Dialogar não significa 

abandonar as próprias convicções, mas abrir-se ao outro com reverência e 

respeito, compreendendo sua visão de mundo e seu modo de interpretar-se 

como ser político na sociedade. 

Nessa perspectiva, é fundamental reconhecer o legado de Paulo Freire 

ao pensar uma proposta de ensino de filosofia que, além de transmitir 

conhecimentos teóricos e filosóficos, incentive os estudantes a refletirem por si 

próprios, elaborando conceitos próprios e respeitando a alteridade. Oxalá o 

ensino de filosofia não seja reduzido a uma visita a um museu de ideias antigas, 

mas se torne um laboratório conceitual dinâmico e transformador. 

 

Considerações finais   

Retornamos ao nosso problema de pesquisa, formulado da seguinte 

maneira: Quais as características de uma metodologia de ensino de filosofia no 

Ensino Médio que contribua para que o estudante tenha uma experiência crítica, 

que desencadeie nele um processo de humanização? A partir disso, 

identificamos princípios que podem auxiliar o ensino de filosofia a tornar-se 

humanizador e a despertar a criticidade dos alunos.  

Um aspecto fundamental desse ensino é a problematização filosófica, 



 

 
REFilo | Santa Maria, Rio Grande do Sul, Brasil     
Disponível em: https://periodicos.ufsm.br/refilo  

ou seja, a superação do enciclopedismo e da mera memorização de teorias 

filosóficas, em favor da experimentação do filosofar por conceitos. Nessa 

acepção, é essencial buscar superar uma educação filosófica “bancária”, 

conforme nos alerta Paulo Freire. 

Outra característica proposta para o ensino de filosofia é sua dimensão 

interdisciplinar. A filosofia, por si só, não deve ser a única responsável pelo 

desenvolvimento da criticidade na vida e existência dos alunos. Embora tenha 

um papel crucial, deve buscar estabelecer trabalhos interdisciplinares com 

outras disciplinas, de modo a ampliar o alcance do pensamento crítico e integrar 

diferentes áreas do conhecimento nesse esforço educativo. 

Ainda, vale ressaltarmos que uma filosofia humanizadora deve ser 

ensinada como um esforço para constituir um laboratório do pensamento, e 

não apenas como um acúmulo de conhecimentos memorizados. A tarefa do 

professor de filosofia deve incluir a mediação e a facilitação para que novos 

conceitos filosóficos possam ser criados e recriados pelos estudantes, 

promovendo um espaço de inovação e reflexão crítica.  

Enfim, a filosofia pode ser humanizadora e problematizadora da 

criticidade ao deixar de apenas oferecer respostas e ao se firmar como um 

campo de questionamento sobre a história da humanidade. Seu referencial deve 

estar ancorado na racionalidade e no respeito aos direitos humanos, buscando 

maximizar os esforços pela emancipação humana. Esperamos que, com essa 

abordagem metodológica, os estudantes concluam o Ensino Médio com uma 

visão ampla sobre a importância do filosofar por conceitos e, politicamente, 

sejam sujeitos críticos, capazes de “ler” a realidade para além da mera 

decodificação de textos, superando a aceitação passiva do óbvio. 

 

 
Referências  
 
CARRILHO, Manuel Maria. Razão e transmissão da Filosofia. Lisboa: 
Imprensa Nacional Casa da Moeda,1987. 



 

 
REFilo | Santa Maria, Rio Grande do Sul, Brasil     
Disponível em: https://periodicos.ufsm.br/refilo  

 
CARRILHO, Manuel Maria. Verdade, suspeita e argumentação. Lisboa: 
Editorial Presença, 1990. 
 
CERLETTI, Alejandro. O ensino de filosofia como problema filosófico. Belo 
Horizonte: Autêntica, 2009. 
 
DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. O que é a filosofia? Tradução: Bento 
Prado Jr. e Alberto Alonso Muñoz. 3. ed. Rio de Janeiro: Editora 34, 2010. 
 
FAVARETTO, Celso. Filosofia, ensino e cultura. In: KOHAN, Walter O. (org.). 
Filosofia: caminhos para seu ensino. Rio de Janeiro: Lamparina, 2008. p. 34-
48. 
 
FREIRE, Paulo. Conscientização. São Paulo: Cortez, 2016. 
 
FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática 
educativa. 69. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2021. 
 
FREIRE, Paulo. Educação e mudança. 49. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 
2023.  
 
GABRIEL, Fábio Antônio O ensino de filosofia enquanto experiência 
filosófica: possibilitar ao estudante de filosofia “criar conceitos” e/ou “avaliar o 
‘valor’ dos valores” 2. ed. São Paulo: Pimenta Cultural, 2022. 
 
GALLO, Sílvio. Metodologia do ensino de filosofia: uma didática para o ensino 
médio. Campinas: Papirus, 2013. 
 
HORN, Geraldo Balduino. Ensinar filosofia: pressupostos teóricos e 
metodológicos. Ijuí: Editora Unijuí, 2009. 
 
NIETZSCHE, Friedrich. Obras incompletas. Tradução: Rubens R. Torres Filho. 
São Paulo: Abril Cultural, 1978. (Coleção Os Pensadores). 
 

 

 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 

International (CC BYNC 4.0) 

 


