
 Letras, v. 70, p. 01-20, e91477, 2025 - DOI:10.5902/2176148591477 - ISSN 2176-1485
Submissão: 07/04/2025  Aprovação: 10/09/2025  Publicação: 28/11/2025

Artigo publicado por Letras sob uma licença CC BY-NC 4.0.

Artigo Original

Revista do Programa de Pós-Graduação em Letras
Universidade Federal de Santa Maria

70n.

Literatura, Memória e Discurso

Epistemologia feminista: problematizar a memória da tradição na 
literatura, na crítica e na cultura1*

Feminist epistemology: problematizing the memory of tradition in literature,  
criticism and culture 

Anselmo Peres Alós
Universidade Federal de Santa Maria

Dileane Fagundes de Oliveira
Secretaria de Educação do Rio Grande do Sul 

Resumo: Para a epistemologia feminista, o sujeito do conhecimento deve ser considerado como efeito das 

determinações culturais, inserido em um campo complexo de relações sociais, sexuais e étnicas. Os critérios de 

objetividade e neutralidade que garantiram a veracidade do conhecimento caem por terra no momento em que se 

incorpora um modo feminista de pensar, assumindo as dimensões subjetiva, emotiva e intuitiva do conhecimento 

e dos respectivos processos de sua produção. Essa ruptura nos instiga a explorar outras trilhas conceituais e 

metodológicas, cujas reflexões possam contribuir para evidenciar o interesse e a eficácia de aportes pluridisciplinares 

que favoreçam novas condições equitativas de gênero à produção do conhecimento científico, integrando as diversas 

reflexões e experiências femininas com vistas a produzir um conhecimento mais compartilhado em relação às 

alteridades e a realidade social.
Palavras-chave: Teoria feminista; Crítica feminista; Filosofia feminista; Epistemologia feminista

Abstract: For feminist epistemology, the subject of knowledge must be considered as an effect of cultural 

determinations, located in a complex field of social, sexual and ethnic relations. The criteria of objectivity and 

neutrality that guarantee the veracity of knowledge fall to the ground when a feminist way of thinking is incorporated, 

assuming the subjective, emotional and intuitive dimensions of knowledge and the respective processes of its 

production. This break encourages us to explore other conceptual and methodological paths, whose reflections 

may contribute to highlight the interest and effectiveness of multidisciplinary contributions that favor new gender 

equitable conditions for the production of scientific knowledge, integrating the various reflections and female 

experiences with a view to produce a more shared knowledge in relation to otherness and social reality.
Keywords: Feminist theory; Feminist criticism; Feminist philosophy; Feminist epistemology

* O presente ensaio é fruto da tese de doutorado intitulada A construção do feminino nos romances A república dos sonhos e Vozes do deserto, 
de Nélida Piñon, desenvolvida por Dileane Fagundes de Oliveira, entre 2018 e 2022, no Programa de Pós-Graduação em Letras da UFSM, sob a 
orientação de Anselmo Peres Alós.



Alós, A. P.; Oliveira, D. F.

Letras, Santa Maria, v. 70, p. 02-20, e91477, 2025  02

Há muitos anos, Beauvoir já lançava a pergunta o “que é uma mulher?” (Beauvoir, 2009, p. 15). 
Engana-se quem pensa que exista uma única resposta. Por muitos anos, esse tema vem à baila em 
diversas áreas do conhecimento. As relações hierárquicas e sexistas, já deveras incrustadas nas 
práticas sociais, mantêm o binarismo de gênero e, consequentemente, legitimam certos discursos 
e saberes. Como Simone de Beauvoir afirma, “toda a história das mulheres foi feita pelos homens” 
(2009, p. 193) e “achar-se situada à margem do mundo não é posição favorável para quem quer 
recriá-lo” (Beauvoir, 2009, p. 198). Nesse sentido, torna-se relevante investigar como as práticas e 
discursos hegemônicos construíram socialmente o gênero feminino.

Uma das primeiras concepções a ser descontruída é a de que as representações da categoria 
“Mulher” englobam todas as mulheres de diferentes nacionalidades, classes sociais e níveis 
de escolarização; ou seja, uma ideia de essência universal, uma maneira transcendental de 
percebê-las subtraídas de suas singularidades. Mesmo com o advento do feminismo, não se 
pode afirmar que todas as mulheres se filiam aos mesmos propósitos e reivindicações. Para 
Heloisa Buarque de Hollanda:

O ponto nevrálgico na adoção da categoria “mulher” reside no fato de se originar no 
contexto do que se convencionou chamar de “política da identidade”, pautada na com-
preensão de uma experiência universal inconteste de opressão e, portanto, investida de 
noções fundacionalistas e essencialistas de identidade, comprometida com “a economia 
humanística e com a estrutura da lógica patriarcal” (Holanda, 1992, p. 58). 

A insistência na construção da mulher como questão de sentido, considerada por muitos 
como uma pauta vencida, coloca em destaque o fato de que a discussão está longe de ser uma 
realidade efetivada nas relações de poder que condicionam e limitam as possibilidades dialógicas 
das práticas culturais. A questão é, então, como pensar a identidade evitando práticas excludentes, 
falsamente universais, ou generalizações vazias? Nas palavras de Rita Terezinha Schmidt (2017), 
encontramos uma resposta plausível:

Uma das tendências no feminismo é não abdicar da categoria da identidade, mesmo sob 
a pressão das críticas ao sujeito e da noção de identidade como ficção ideológica. Resta-
ria, então, conceber o sujeito feminino não como uma essência predeterminada, mas, 
dinamicamente, constituído social e culturalmente no jogo das relações sociais, sexuais 
e discursivas, levando em conta contextos diversificados em que esse jogo se estrutura. 
Desessencializar a categoria mulher é pensar na identidade como local e contingente, mas 
também articulada dentro de sistemas maiores de poder e significação como patriarquia, 
racismo, terceirização do mundo, globalização (Schmidt, 2017, p. 82-83)2.

2 A citação foi retirada do capítulo “Recortes de uma história: a construção de um fazer/saber” do livro Descentramentos/convergências: ensaios de 
crítica feminista, publicado em 2017. O texto foi publicado originalmente em: RAMALHO, Christina (Org.). Literatura e feminismo: propostas 
teóricas e reflexões críticas. Rio de Janeiro: 1999, p. 23-40.



Epistemologia feminista: problematizar a memória da tradição na literatura, na crítica e na cultura

Letras, Santa Maria, v. 70, p. 03-20, e91477, 2025  03

Ao não abdicar da sua identidade, a mulher descontrói os discursos que primam por uma 
“essência feminina”, e a preocupação desloca-se para uma categoria analítica que expõe a lógica 
da exclusão e do silenciamento. A reflexão crítica e a intervenção do sujeito feminino no campo 
do conhecimento constroem-se pela inscrição da experiência histórica feminina em sua relação 
com o contexto social. Esse posicionamento “procede de um campo de valores que tem como 
horizonte a emancipação, a igualdade de direitos, a justiça, a democracia e a liberdade” (Schmidt, 
2017, p. 81).

Essas demandas ainda são requeridas e extremamente pertinentes, e mais uma vez a 
exaltação da feminilidade é rechaçada. As mulheres querem “que em si próprias, como no resto 
da humanidade, a transcendência supere a imanência, elas querem que lhes sejam concedidos, 
enfim, os direitos abstratos e as possibilidades concretas, sem a conjugação dos quais a liberdade 
não passa de mistificação” (Beauvoir, 2009, p. 199). Apesar das transformações históricas e culturais, 
o mundo ainda permanece sob os valores patriarcais, e os direitos abstratos3 estão longe de serem 
integralmente reconhecidos em toda parte às mulheres. 

Para Donna Haraway (1995), o ensino de estudos sobre mulheres é uma atividade historicamente 
específica que herda, constrói e transmite leituras particulares e práticas de escrita que são 
politicamente complexas. Tais práticas funcionam como um dispositivo produtor que contará como 
“experiência” nos níveis pessoal e coletivo no movimento feminino. Nesse sentido, as posições 
específicas e não inocentes no âmbito local/global e pessoal/político do cenário contemporâneo 
da consciência feminina, bem como das leituras e práticas pedagógicas, funcionam para nomear 
as diferenças carregadas de poder, as especificidades e as afinidades que estruturam os artefatos 
globalmente mutáveis e poderosos chamados de “experiência feminina”. Para Níncia Cecília 
Ribas Borges Teixeira (2008), um fenômeno social está inserido em determinadas práticas; logo, 
para analisá-lo, é imprescindível determinar as características nas diversas etapas históricas 
do desenvolvimento da vida em sociedade, ressaltando suas mudanças. Contudo, a história da 
trajetória feminina não pode ser entendida como uma sucessão de fatos no tempo, mas como o 
modo que a sociedade, em determinadas condições, cria/normatiza as formas de existência social, 
política, econômica e cultural.

Fazendo um apanhado geral das concepções atribuídas à mulher, é possível perceber que 
algumas estavam associadas a mitos, enquanto perpassavam as ideologias religiosas e as explicações 
biológicas, que atrelavam a sua existência a um único destino, e a concepções filosóficas, que 
legitimavam a imposição de papéis sociais à mulher na organização social e econômica. Algumas 
mulheres, descontentes com essa perspectiva, lutavam por condições mais dignas e igualitárias.

A pergunta “o que é ser mulher?”, explorada por Simone de Beauvoir, ainda se mostra 
pertinente aos estudos de gênero: mesmo depois de tantos anos, muitas metanarrativas criadas 

3 Beauvoir (2009) entende os direitos abstratos como o direito à liberdade, ao voto, ao que é apregoado pela lei.



Alós, A. P.; Oliveira, D. F.

Letras, Santa Maria, v. 70, p. 04-20, e91477, 2025  04

e legitimadas pela ótica masculina ainda ecoam nas relações sociais. Beauvoir traz algumas 
expressões corriqueiras para mostrar que a questão ainda não foi superada. Por exemplo, a questão 
da feminilidade, que já foi um atributo qualificador da mulher, e que gerou o medo da sua perda: 

Em verdade, haverá mulher? Sem dúvida, a teoria do eterno feminino ainda tem adeptos; 
cochicham: “até na Rússia elas permanecem mulheres”. Mas outras pessoas igualmente 
bem informadas – e por vezes as mesmas – suspiram: “a mulher está se perdendo, a mu-
lher está perdida”. Não sabemos mais exatamente se ainda existem mulheres, se existirão 
sempre, se devemos ou não desejar que existam, que lugar ocupam ou deveriam ocupar 
no mundo. “Onde estão as mulheres?”, indagava há pouco uma revista intermitente. Mas 
antes de mais nada: o que é uma mulher? “Tota mulier in utero: é uma matriz”, diz alguém. 
Entretanto, falando de certas mulheres, os conhecedores declaram: “não são mulheres”, 
embora tenham um útero como as outras. Todo mundo concorda que há fêmeas na espé-
cie humana; constituem hoje, como outrora, mais ou menos a metade da humanidade; 
e contudo dizem-nos que a feminilidade “corre perigo” e exortam-nos: “sejam mulheres, 
permaneçam mulheres, tornem-se mulheres”. Todo ser humano do sexo feminino não 
é, portanto, necessariamente mulher; cumpre-lhe participar dessa realidade misteriosa 
e ameaçada que é a feminilidade (Beauvoir, 2009, p. 13).

O feminino biológico e a teoria do eterno feminino são recorrentes nos discursos impostos 
por modelos masculinos. Quando as mulheres fogem às expectativas de gênero, e são questionadas 
quanto à sua feminilidade, a elas é imposto tornar-se mulher. Beauvoir apropria-se da expressão 
tornar-se mulher, não como uma imposição, mas como um devir. As respostas às perguntas o que é 
uma mulher? e onde estão as mulheres? podem funcionar como contradiscursos. Conforme Haraway 
(2019), não há nada no fato de ser mulher que naturalmente una as mulheres. “Não existe nem 
mesmo uma tal situação – “ser” mulher. Trata-se, ela própria, de uma categoria altamente complexa, 
construída por meio de discursos científicos sexuais e de outras práticas sociais questionáveis” 
(Haraway, 2019, p. 165).

No capítulo “Destino”, Beauvoir faz também um levantamento dos dados biológicos para 
argumentar que esses não constituem um destino imutável e não bastam para definir uma hierarquia 
dos sexos, isto é, não explicam por que a mulher é o Outro. Esse estudo é de extrema importância 
para se pensar como as diferentes vertentes do conhecimento construíram historicamente e 
discursivamente o corpo da mulher. Dessa forma, a autora afirma que o corpo é o instrumento de 
domínio do mundo, e ele se apresenta inteiramente diferente segundo a forma que seja apreendido:

[...] ele só tem realidade vivida enquanto assumido pela consciência através das ações e 
no seio de uma sociedade; a biologia não basta para fornecer uma resposta à pergunta 
que nos preocupa: por que a mulher é o Outro? Trata-se de saber como a natureza foi nela 
revista através da história; trata-se de saber o que a humanidade fez da fêmea humana 
(Beauvoir, 2009, p. 70).



Epistemologia feminista: problematizar a memória da tradição na literatura, na crítica e na cultura

Letras, Santa Maria, v. 70, p. 05-20, e91477, 2025  05

Comentando essa afirmação, Butler (2015) assevera que a teoria da corporificação de Beauvoir 
é limitada pela reprodução acrítica da distinção entre liberdade e corpo, pois mantém o dualismo 
mente/corpo. A proposição dessa distinção pode ser lida como própria do falocentrismo que 
Beauvoir desejava se opor. A crítica de Butler reside no fato de Beauvoir entender a construção 
discursiva do corpo separada do estado de liberdade:

Beauvoir não consegue marcar no eixo do gênero a própria distinção corpo/mente que 
deveria esclarecer a persistência da assimetria dos gêneros. Oficialmente, Beauvoir assevera 
que o corpo feminino é marcado no interior do discurso masculinista, pelo qual o corpo 
masculino, em sua fusão com o universal, permanece não marcado (Butler, 2015, p. 36).

Em vista desse posicionamento de Beauvoir, Butler sugere que a crítica feminista deva 
explorar as afirmações totalizantes baseadas na economia significante masculinista. Contudo, 
deve-se manter a autocrítica em relação aos gestos totalizantes do feminismo. Haraway (2019) 
explica que é difícil até mesmo nomear o feminismo por um único adjetivo, ou usá-lo em qualquer 
circunstância, pois depois do reconhecimento de que o gênero, a raça e a classe são social e 
historicamente construídos, não se pode mais pensá-los como uma unidade essencial. 

Thomas Walter Laqueur, no livro Inventando o sexo: corpo e gênero dos gregos a Freud (2001), 
diz que os homens se opunham ao crescente poder civil e privado das mulheres, e para tentar 
desestabilizá-lo, apropriavam-se do discurso da biologia para evidenciar a inadequação física e mental 
das mulheres para esses avanços. Nesse sentido, o autor afirma que as feministas revolucionárias 
também falavam a língua de dois sexos. A partir desse exemplo, e de outros desenvolvidos no 
estudo do autor, percebe-se que a perspectiva de dois sexos incomensuráveis é resultado de 
práticas discursivas, mas só se tornam possíveis dentro de realidades sociais às quais essas práticas 
dão sentido. Haraway afirma que as feministas criticaram a lógica binária natureza/cultura, 
incluindo as versões dialéticas da história de dominação marxista-humanista, da apropriação ou 
mediação da “natureza” pelo “homem” através do “trabalho”. Mas esses esforços não alcançaram 
a sua crítica ao derivado de sexo/gênero, que era muito valiosa para combater o determinismo 
biológico onipresente constantemente implantado contra feministas em lutas políticas urgentes 
sobre diferenças sexuais nas escolas, em editoras, em clínicas. Consequentemente, essas críticas 
iniciais não se concentravam em historicizar ou revitalizar culturalmente as categorias “passivas” 
de sexo e natureza. As formulações de uma identidade essencial como mulher ou como homem 
permaneceram analiticamente imutáveis e politicamente perniciosas.

Ao pensar na posição da mulher na sociedade, evocamos o estudo de Shulamith Firestone no 
livro A dialética do sexo (1976). Para Firestone, a relação das mulheres com a cultura tem sido indireta, 
uma vez que esta é marcada por preconceitos masculinos, o que dificulta a possibilidade de se ver 
culturalmente representada pela ótica feminina. Quando uma mulher participa na cultura de um 



Alós, A. P.; Oliveira, D. F.

Letras, Santa Maria, v. 70, p. 06-20, e91477, 2025  06

modo autenticamente feminino, é rebaixada e incompreendida pelo establishment cultural masculino. 
Portanto, para que as mulheres chegassem a produzir uma arte feminina/feminista verdadeira, 
seria necessária uma recusa de toda a tradição cultural que é calcada nos padrões masculinos. O 
sistema de papéis sexuais divide a experiência humana, e a cultura reflete isso. A emergência de 
uma arte feminina é um passo necessário para corrigir e eliminar as distorções culturais causadas 
pela polarização sexual, e um avanço para a criação de uma cultura mais abrangente. Firestone 
acrescenta que as mulheres também foram excluídas de uma metade significativa da cultura: a 
ciência. Não só as artes e as humanidades foram corrompidas pela dualidade sexual, mas também 
a ciência moderna foi determinada por ela. A história da cultura reflete a dicotomia sexual na 
sua própria organização e desenvolvimento. A cultura desenvolve-se não só a partir da dialética 
econômica, mas também da dialética sexual mais profunda. A revolução cultural, sob um ponto 
de vista feminista, assim como a revolução econômica, deve predicar a eliminação do dualismo 
sexual que está na origem não só das classes, mas também da divisão cultural.

Para Margareth Rago (2019), os principais pontos da crítica feminista incidem na denúncia do 
caráter particularista, ideológico, racista e sexista da ciência. Os conceitos com que trabalham as 
ciências humanas são identitários e, portanto, excludentes. Estas pensam a partir de um conceito 
universal de homem, que remete ao modelo de homem branco heterossexual, de primeiro mundo, 
excluindo todos aqueles que escapam deste padrão referencial. Nesse contexto, não há nem 
objetividade, nem neutralidade, pois os padrões de normatividade científicos são impregnados 
de valores masculinos. Opondo-se a essa realidade, a crítica feminista rompe com os modelos 
hierárquicos de funcionamento da ciência e dos vários pressupostos da pesquisa científica.  

Donna Haraway é categórica ao afirmar que para se construir plenamente é necessário buscar 
conhecimentos genuínos que não são encontrados por meio da história natural construída pelas 
ciências biológicas, pois a natureza, incluindo a natureza humana, foi teorizada e construída com 
base na escassez e na competição. Além disso, nossa natureza foi teorizada e desenvolvida dentro 
do sistema capitalista e patriarcal. Judith Butler, em Problemas de gênero: feminismo e subversão da 
identidade (2015), problematiza o termo mulheres, colocando-o como possibilidade de múltiplos 
significados, um termo em processo, como se pode perceber no trecho a seguir:

Se alguém “é” uma mulher, isso certamente não é tudo o que esse alguém é; o termo não 
logra ser exaustivo, não porque os traços predefinidos de gênero da “pessoa” transcendam 
a parafernália específica de seu gênero, mas porque o gênero nem sempre se constitui de 
maneira coerente ou consistente nos diferentes contextos históricos, e porque o gênero 
estabelece intersecções com modalidades raciais, classistas, étnicas, sexuais e regionais 
de identidades discursivamente constituídas. Resulta que se tornou impossível separar 
a noção de “gênero” das interseções políticas e culturais em que invariavelmente ela é 
produzida e mantida (Butler, 2015, p. 21).



Epistemologia feminista: problematizar a memória da tradição na literatura, na crítica e na cultura

Letras, Santa Maria, v. 70, p. 07-20, e91477, 2025  07

Como a linguagem gera realidade, inevitavelmente, ela está ligada ao poder, ou seja, ela não 
se situa nem aponta para um mundo cognoscível oculto em algum lugar fora das fronteiras das 
pesquisas sócio-históricas particulares. Mas, de alguma forma, produz uma imagem do mundo 
que funciona como reflexo de vários aspectos de nós mesmos e de nossas estruturas sociais. No 
entanto, algumas feministas têm iniciado, e com autoridade, debates sobre a natureza e o poder 
do conhecimento científico. As mulheres tem algo a dizer e falam com muitas vozes diferentes 
e muitas vezes divergentes. Quando Haraway discorre sobre políticas diferenciais para outros 
inadequados, discute gênero como uma palavra política. Assim, afirma que apesar de importantes 
diferenças, os significados de gênero modernos partem dos estudos de Simone de Beauvoir e de 
sua assertiva: ninguém nasce mulher. Sobre esse aspecto, ela traça o percurso histórico a respeito 
das teorias feministas sobre gênero:

[...] las condiciones sociales posteriores a la segunda guerra mundial que han permitido 
las construcciones de mujeres como un sujeto-en-proceso colectivo histórico. Género 
es un concepto desarrollado para contestar la naturalización de la diferencia sexual en 
múltiples terrenos de lucha. La teoría y la práctica feministas en tomo al género tratan de 
explicar y de cambiar los sistemas históricos de diferencia sexual, en los que «los hombres» 
y «las mujeres» están constituidos y situados socialmente en relaciones de jerarquia y de 
antagonismo. Puesto que el concepto de género se halla relacionado de manera tan íntima 
con la distinción occidental entre naturaleza y sociedad o naturaleza e historia, a través 
de la distinción entre sexo y género, la relación de las teorías feministas sobre el género 
con el marxismo está ligada al destino de los conceptos de naturaliza y trabajo en el canon 
marxista y, de manera más amplia, em la filosofía occidental (Haraway, 1995, p. 221).

Portanto, a história das novas formulações políticas de gênero pelas feministas ocidentais após 
1960 tiveram uma grande influência das ciências biológicas normalizantes, liberais, intervencionistas 
e terapêuticas, empíricas e funcionalistas, especialmente nos Estados Unidos, incluindo psicologia, 
psicanálise, medicina, biologia e sociologia. Pensar as categorias sexo/gênero e a separação analítica 
entre público e privado como sendo universais é um equívoco que foi criticado politicamente, 
sobretudo, pelas mulheres de cor que tiveram suas publicações obscurecidas por causa de sua origem, 
linguagem e gênero, ou seja, pela “marginalidade”, “alteridade” e “diferença”. Ironicamente, tais 
aspectos são precisamente o que gênero é gramaticalmente, fato que constitui o feminismo como 
uma política definida por seu terreno de contestação e repetidas rejeições de teorias dominantes. 
Por conseguinte, o gênero foi desenvolvido como uma categoria para explorar o que é usualmente 
entendido por “mulher”, para problematizar o que foi tomado como uma regra imutável.

Schmidt declara que a insurgência da categoria gênero, no final da década de 1980, como uma 
perspectiva teórica e temática instigante e inovadora, alargou as possibilidades interpretativas 
no âmbito da literatura. Isso porque o conceito, por ser relacional e culturalmente construído, 



Alós, A. P.; Oliveira, D. F.

Letras, Santa Maria, v. 70, p. 08-20, e91477, 2025  08

[...] substitui a noção de identidade e sobreleva a problemática de se pensar a categoria 
mulher, tanto na esfera particular do mundo feminino quanto dentro de um binarismo que 
universaliza a diferença por pressupor a relação de imanência entre gêneros feminino/
masculino e sexo biológico (Schmidt, 2017, p. 83).

Haveria uma história de como se estabeleceu a dualidade do sexo, uma genealogia capaz de 
expor as opções binárias como uma construção variável? Seriam os fatos ostensivamente naturais 
do sexo produzidos por vários discursos científicos a serviço de outros interesses políticos e 
sociais? A leitura de ambos os textos, de certa forma, responde a essas perguntas, quando coloca 
em evidência que o sexo é e foi construído discursivamente, ou seja, o sexo é tão contingente, 
histórico, contextual e culturalmente construído como o gênero. Linda Nicholson (2000) defende 
que, embora as feministas tenham ancorado seus posicionamentos na distinção entre sexo e 
gênero, antes da década de 1960, a maioria delas não via o gênero como um substituto para sexo: 
o conceito foi introduzido para suplementar, sendo o primeiro essencial à elaboração do conceito 
do segundo. Nicholson aponta as duas maneiras que a palavra gênero é conhecida:

De um lado, o “gênero” foi desenvolvido e é sempre usado em oposição a “sexo”, para des-
crever o que é socialmente construído, em oposição ao que é biologicamente dado. Aqui 
“gênero” é tipicamente pensado como referência a personalidade e comportamento, não 
ao corpo; “gênero” e “sexo” são portanto compreendidos como distintos. De outro lado, 
“gênero” tem sido cada vez mais usado como referência a qualquer construção social que 
tenha a ver com a distinção masculino/feminino, incluindo as construções que separam 
corpos “femininos” de corpos “masculinos”. Esse último uso apareceu quando muitos per-
ceberam que a sociedade forma não só a personalidade e o comportamento, mas também 
as maneiras como o corpo aparece. Mas se próprio corpo é sempre visto através de uma 
interpretação social, então o “sexo” não pode ser independente do gênero; antes, sexo 
nesse sentido deve ser algo que possa ser subsumido pelo gênero (Nicholson, 2000, p. 9).

Nicholson assegura que apesar do segundo sentido de gênero ter sobressaído no discurso 
feminista, os resquícios do primeiro sobrevivem: “o “sexo” permanece na teoria feminista como 
aquilo que fica de fora da cultura e da história, sempre a enquadrar a diferença masculino/feminino” 
(Nicholson, 2000, p. 10). Importante destacar o rótulo – fundacionalismo biológico – que a autora 
cria para a relação corpo, personalidade e comportamento com a premissa de indicar diferenças 
e semelhanças em relação ao determinismo biológico. Para ela, o fundacionalismo permite que 
os dados da biologia coexistam com aspectos de personalidade e comportamento. Este inclui 
alguns elementos do construcionismo social, e assim, admite que as feministas assumam tanto as 
diferenças entre as mulheres quanto o que elas têm em comum, porém de uma forma problemática 
e limitada. A partir dessa afirmação, ela propõe que:

Precisamos entender as variações sociais na distinção masculino/feminino como re-
lacionadas a diferenças que vão “até o fundo” – aquelas diferenças ligadas não só aos 
fenômenos limitados que muitas associamos ao gênero (isto é, a estereótipos culturais 



Epistemologia feminista: problematizar a memória da tradição na literatura, na crítica e na cultura

Letras, Santa Maria, v. 70, p. 09-20, e91477, 2025  09

de personalidade e comportamento), mas também a formas culturalmente variadas de 
se entender o corpo. Essa compreensão não faz com que o corpo desapareça da teoria 
feminista. Com ela o corpo se torna, isto sim, uma variável mais do que constante, não 
mais capaz de fundamentar noções relativas à distinção masculino/feminino através de 
grandes varreduras da história humana, mas na forma como a distinção masculino/femi-
nino permanece atuante em qualquer sociedade (Nicholson, 2000, p. 14-15).

Assim, é preciso atentar para o embate político de tais construções do corpo. Butler considera 
o corpo não como uma superfície pronta à espera de significação, mas como um conjunto de 
fronteiras, individuais e sociais, politicamente significadas e mantidas. Tomo a sugestão de Butler 
de que a política não deve ser tomada como um conjunto de práticas derivadas dos supostos 
interesses de um conjunto de sujeitos prontos, uma nova configuração política surgiria e assim: 

[...] as configurações culturais do sexo e do gênero poderiam então proliferar ou, melhor 
dizendo, sua proliferação atual poderia então tornar-se articulável nos discursos que criam 
a vida cultural inteligível, confundindo o próprio binarismo de sexo e denunciando sua 
inaturalidade fundamental (Butler, 2015, p. 256).

A conclusão a que se pode chegar é a de que o sexo, assim como o ser humano, é contextual. 
As tentativas de isolá-lo de seu meio discursivo e determinado socialmente são fadadas a erro, já 
que não há como filtrar o cultural e deixar um resíduo de humanidade essencial. As noções de 
corpo e diferença sexual são produtos de momentos específicos históricos e culturais. A categoria 
gênero ganhou destaque em outro texto clássico do pensamento feminista. “Gênero: uma categoria 
útil de análise histórica”, da estudiosa estadunidense Joan Scott ([1986] 1995) – é uma importante 
investigação que instaura uma categoria analítica que alarga a compreensão do sujeito feminino, 
contrapondo-se à estrutura pautada no caráter biológico da matriz binária de origem patriarcal. 
É também uma nova mirada sobre as relações que se estabelecem entre os gêneros. Nesse estudo, 
a autora comenta que:

[...] gênero parece ter aparecido primeiro entre as feministas americanas que queriam 
insistir na qualidade fundamentalmente social das distinções baseadas no sexo. A palavra 
indicava uma rejeição ao determinismo biológico implícito no uso de termos como “sexo” 
ou “diferença sexual”. O gênero sublinhava também o aspecto relacional das definições 
normativas de feminilidade (Scott, 1995, p. 72).

Joan Scott discute as diferenças existentes entre sexo e gênero, ancorando-se em duas 
premissas. Primeiramente, não se deve falar em gênero sem se considerar a estrutura binária que 
abrange a relação masculina e feminina. Em segundo lugar, gênero é uma das primeiras formas de 
atribuir significado às relações de poder. Por meio de inúmeros debates e de uma análise crítica a 
respeito das questões igualitárias e das diferenças entre os sexos, surgiram novos pontos de vista 
que indagaram a construção social da relação homem/mulher, visando à busca da identidade de 



Alós, A. P.; Oliveira, D. F.

Letras, Santa Maria, v. 70, p. 10-20, e91477, 2025  10

gênero. Assim, encontramos no artigo “A tecnologia do gênero” (1994), de Teresa de Lauretis, 
uma posição muito pertinente para pensar sobre a forma que pensamos a categoria gênero e 
mulher. Nesse estudo, ela aponta, como uma limitação do feminismo, o fato de centrar os estudos 
de gênero na diferença sexual, na oposição universal do sexo, que torna muito difícil, quando 
não impossível, articular as diferenças entre mulheres e Mulher. A partir dessa perspectiva, “não 
haveria absolutamente qualquer diferença e todas as mulheres seriam diferentes personificações 
de alguma essência arquetípica da mulher ou personificações mais ou menos sofisticadas de uma 
feminilidade metafísico-discursiva” (Lauretis, 1994, p. 207). Entretanto, para romper com essas 
limitações, Lauretis sugere conceber o sujeito social e as suas relações de subjetividade com a 
sociabilidade de outra forma, um sujeito constituído no gênero, não apenas pela diferença sexual, 
e sim por meio dos códigos linguísticos e representações culturais, um sujeito “engendrado” não 
só na experiência de relações de sexo, mas também nas de classe e raça, um sujeito múltiplo e 
contraditório em vez de um único, simplesmente dividido.

Para Teixeira (2008), o sentido de gênero na ideologia patriarcal não abarca só a diferença do 
feminino em relação ao masculino, mas ratifica a noção de divisão e inferioridade, a polarização 
dos sexos, frequentemente definida pelos termos cultura e natureza e perpetua uma mitologia que 
hierarquiza os papéis sexuais. A tradição patriarcal é responsável pelos inúmeros preconceitos 
que recaem sobre as mulheres. O patriarcalismo, enquanto conjunto de normas elaboradas por 
um seleto grupo de homens brancos e heterossexuais, calcado em práticas autoritárias, exclui 
grupos sociais do centro de interesse. Os negros, os homossexuais e as mulheres, por ameaçarem 
a ordem das leis, foram ideologicamente marginalizados pela sociedade. Butler (2015) descontrói 
algumas concepções de sexo e gênero apresentadas por alguns teóricos e, nesse sentido, assevera, 
que se o sexo é ele próprio uma categoria tomada em seu gênero, não faz sentido definir o gênero 
como uma interpretação cultural do sexo. O gênero não deve ser meramente concebido como a 
inscrição cultural de significado em um sexo previamente dado (uma concepção jurídica), mas tem 
de designar também o aparato de produção mediante o qual os próprios sexos são estabelecidos. 
Logo, o gênero não está para a cultura como o sexo para a natureza; ele também é um meio 
discursivo-cultural pelo qual a natureza sexuada ou o sexo natural é produzido e estabelecido 
como pré-discursivo, anterior à cultura, uma superfície neutra sobre a qual age a cultura. Butler 
reformula a concepção de sexo como um dado natural do gênero e, ao fazer a distinção, ela 
apresenta um questionamento que direciona o olhar não mais para a origem dessas categorias, 
mas para os efeitos de poder que muitas instituições definidoras exercem sobre elas:

[...] explicar as categorias fundacionais de sexo, gênero e desejo como efeitos de uma 
formação específica de poder supõe uma forma de investigação crítica, a qual Foucault, 
reformulando Nietzsche, chamou de “genealogia”. A crítica genealógica recusa-se a bus-
car as origens do gênero, a verdade íntima do desejo feminino, uma identidade sexual 



Epistemologia feminista: problematizar a memória da tradição na literatura, na crítica e na cultura

Letras, Santa Maria, v. 70, p. 11-20, e91477, 2025  11

genuína ou autêntica que a repressão impede de ver; em vez disso, ela investiga as apostas 
políticas, designando como origem e causa categorias de identidade que, na verdade, são 
efeitos de instituições, práticas e discursos cujos pontos de origem são múltiplos e difusos. 
A tarefa dessa investigação é centrar-se – e descentrar-se – nessas instituições definidoras: 
o falocentrismo e a heterossexualidade compulsória (Butler, 2015, p. 9).

Butler ainda argumenta que, como genealogia da ontologia do gênero, sua investigação busca 
compreender a produção discursiva da plausibilidade da relação binária que contrapõe como 
opostos o “real” e o “autêntico” e sugerir que certas configurações culturais do gênero assumem 
o lugar do “real”, consolidam e incrementam sua hegemonia por meio de uma autonaturalização 
apta e bem-sucedida.

Joan Scott levanta a questão sobre gênero baseado em duas proposições. Na primeira, “o 
gênero é um elemento constitutivo de relações sociais baseadas nas diferenças percebidas entre 
os sexos” (Scott, 1995, p. 86), e na segunda, o gênero é “a forma primária de dar significados às 
relações de poder” (Scott, 1995, p. 86). Essa relação entre o gênero e as relações sociais, segundo a 
autora, implica perceber como os símbolos culturais circulam, em que contextos as “representações 
simbólicas são invocadas” (Scott, 1995, p. 86), para, com isso, compreender como os significados 
são historicamente construídos e impostos em um determinado contexto, em sua inevitável 
relação com o poder.

Partindo-se da afirmação de Scott, nota-se a desconstrução da premissa biológica das 
diferenças entre os sexos. Assim, ressalto a importância de pensar as categorizações que envolvem 
a definição do que é ser homem e do que é ser mulher como instâncias instáveis e inacabadas, 
que se modificam conforme o contexto e a cultura em que estão inseridos. Segundo essa autora, 
a ideia de gênero articula-se a um aparato de construção cultural e histórica sobre o masculino 
e o feminino, assim como a posição que homens e mulheres ocupam em determinada cultura. 
Diante disso, o processo de inversão e desconstrução torna-se necessário quando se teoriza 
sobre gênero, pois, culturalmente, foi imposto à mulher uma “normatização” nos papéis sociais, 
como uma espécie de disciplinamento, que precisa ser desfeita a fim de que o sujeito possa agir 
efetivamente no meio social. Nas palavras de Lauretis, a construção do gênero também se realiza, 
paradoxalmente, por meio da sua desconstrução.

Ao refletir sobre esta questão, compreendo ser necessário “explodir essa noção de fixidez, em 
descobrir a natureza do debate ou da repressão que leva à aparência de uma permanência intemporal 
na representação binária do gênero” (Scott, 1995, p. 87). Por esse motivo, há a necessidade de se 
considerar o contexto em que estão inseridas determinadas noções sobre o homem e a mulher. 
É preciso entender que os indivíduos não são portadores de identidades e posições sociais fixas, 
uma vez que, assim como a sociedade, vivemos em constantes transformações. Compreendo 
que o gênero se constitui como forma de notar e de dar expressividade a essas mudanças, pois 



Alós, A. P.; Oliveira, D. F.

Letras, Santa Maria, v. 70, p. 12-20, e91477, 2025  12

é no seio social que essas relações se tornam possíveis. Para Lauretis (1994), a construção do 
gênero ocorre por meio das várias tecnologias do gênero e discursos institucionais com poder de 
controlar o campo do significado social e, assim, produzir, promover e implantar representações 
de gênero. Porém, a autora acrescenta que a desconstrução do gênero leva inevitavelmente à sua 
(re)construção. Desta forma, emerge a seguinte questão: em que termos e interesse está sendo 
feita essa des-re-construção? Essa indagação permeia a minha escrita e acredito que deva estar 
presente em todos os estudos feministas. 

Levando em consideração a concepção de Lauretis (1994) ao dizer que o gênero é produto 
de diferentes tecnologias sociais, pode-se afirmar que o discurso simbólico androcêntrico, que 
produz e legitima as desigualdades de gênero e as hierarquias de poder, é passível de transformação 
pelos discursos à margem dos hegemônicos, situadas nas microrrelações políticas e tecnológicas. 
Estas vão penetrando nas estruturas e desconstruindo os significados das imagens e dos mitos 
que justificaram determinadas representações de gênero. 

Teixeira defende que, a partir da representação de gênero, pode-se perceber a organização 
concreta e simbólica da vida social e as conexões de poder nas relações entre os sexos; o seu 
estudo é um meio de decodificar e de compreender as relações complexas entre diversas 
formas de interação humana. A representação pode ser considerada como a consolidação de 
um discurso que constrói uma identidade do feminino e do masculino que encarcera homens 
e mulheres em seus limites.

Butler é taxativa ao afirmar que as supostas universalidades e unidade do sujeito do feminismo 
são de fato difundidas pelas restrições do discurso representacional em que funcionam. A sugestão 
de que o feminismo pode buscar representação mais ampla para um sujeito que ele próprio 
constrói gera a consequência irônica de que os objetivos feministas correm o risco de fracassar, 
justamente em função de sua recusa a levar em conta os poderes constitutivos de suas próprias 
reivindicações representacionais. Portanto, é imprescindível formular, no interior dessa estrutura 
constituída, uma crítica às categorias de identidade que as estruturas jurídicas contemporâneas 
engendram, naturalizam e imobilizam.

Postura crítica análoga ao posicionamento de Butler é sustentada por Schmidt (2017). Schmidt, 
quando problematiza a prática acadêmica, feminista argumenta que:

Para a mulher, como sujeito do feminismo, pensar o feminino como conceito e lugar de 
produção de significações e de identidades, num contexto de referência e sentido para 
além da cultura patriarcal significa, em última análise, desafiar os paradigmas existentes 
de representação. Isso significa revisitar as narrativas teórico-culturais que tratam da 
diferença sexual e que definem o feminino a partir de uma lógica pautada na Lei do pai. 
É exatamente por serem a linguagem e seus signos tão poderosos para criar realidades e 
moldar percepções que precisamos atentar para a rede hegemônica de conhecimentos e 
tecnologias representacionais que nos cercam quando nos propomos a pensar as formas 



Epistemologia feminista: problematizar a memória da tradição na literatura, na crítica e na cultura

Letras, Santa Maria, v. 70, p. 13-20, e91477, 2025  13

do feminino no contexto da produção e disseminação de novos conhecimentos que é a 
razão de ser da prática acadêmica (Schmidt, 2017, p. 176-177).

Esses apontamentos mostram que, no dinamismo da história, o sujeito pode refazer 
constantemente a sua experiência por meio de iniciativas reflexivas e do engajamento na realidade 
social. Essa dinâmica permite compreender que, no contexto da contemporaneidade, o gênero não é 
somente produto de representações sociais discursivas, mas também da autorrepresentação, ou seja, 
da maneira como o sujeito se constrói a partir de sua experiência e da produção de novas narrativas, 
como bem assinala Teresa de Lauretis. Logo, é possível compreender que, mesmo entendendo 
o gênero como uma construção social, é nas brechas dos discursos e práticas hegemônicas que 
o sujeito feminista descontrói a cultura dominante e se reconstrói como sujeito. Logo, torna-se 
pertinente pensar a mulher a partir da assertiva de Beauvoir (2009) de que ninguém nasce mulher 
e sim se torna mulher, porque mulher é um termo em processo, um devir, um construir do qual 
não se pode dizer com acerto que tenha uma origem ou um fim. Enquanto uma prática discursiva 
contínua, o termo está aberto a intervenções e ressignificações. Faz muito sentido evocar as palavras 
de Schmidt para refletir sobre os objetivos de problematizar o que endentemos por mulher: 

Declaradamente me situo nesse lugar ocupado pela figura da leitora interessada que inscreve 
o construto “mulher” em uma rede de discursos – literários, críticos, teóricos, culturais, 
políticos – pelo viés do compartilhamento, da solidariedade e do afeto para projetar em 
seu devir novas formas de sentir, ensinar e viver a literatura (Schmidt, 2017, p. 34).

Para se pensar a problematização da representação do feminino, é necessário atentar para 
a relação entre literatura e contexto social. O enfoque interdisciplinar permite que se atente às 
representações identitárias em sua dimensão estética e proeminência política, identificando as 
especificidades históricas de modos de subjetividade até então invisibilizadas nas formações 
discursivas da cultura patriarcal. O feminismo, tanto como teoria quanto movimento social, abriu 
novos espaços de atuação das mulheres, e consequentemente, novos espaços para o questionamento 
e a contestação dos discursos culturais e das práticas sociais.

Schmidt (2017) formula questões que servem ponto de partida para a problematização 
feminista da produção de conhecimento sobre as mulheres: como, onde, por quem e para quem 
o conhecimento é produzido? E o que conta como conhecimento? Na perspectiva dessas questões, 
a epistemologia feminista força a reflexão sobre as condições nas quais a construção ideológica 
da diferença sexual adquire legitimidade e sobre como compreensões e conceitualizações são 
naturalizadas pelas representações. É possível argumentar que a epistemologia feminista opera 
como uma forma específica de produção de conhecimento, na medida em que postula e afirma a 
posicionalidade do sujeito em termos da relação entre experiência e conhecimento. 



Alós, A. P.; Oliveira, D. F.

Letras, Santa Maria, v. 70, p. 14-20, e91477, 2025  14

Pode-se dizer que o final da década 1960 e as décadas seguintes (1970 e 1980) são momentos 
nos quais as diferenças entre os sexos ganham ênfase, em termos teóricos pelas feministas, que 
passam a compreender o sujeito social em sua pluralidade, nas diferentes relações que estabelecem 
subjetivamente com a realidade, entre os espaços simbólicos de representações que dão sentido 
ao mundo, não mais se resumindo a explicações biológicas reducionistas. O que está em foco é a 
dinâmica das representações que são construídas culturalmente. Com isso, a linguagem, em suas 
diferentes manifestações, passa a ser entendida como prática, dotada de valores e julgamentos, 
utilizada pelos sujeitos para se comunicarem com o mundo. Portanto, ela proporciona embates 
de poderes, que tanto podem manter ou subverter discursos que fundam e legitimam noções 
naturalizadas de gênero e de sexualidade. As reivindicações concebidas pelo movimento feminista 
aspiram à liberdade e ao direito de autonomia das mulheres, mas aspiram também a uma relação 
mais democrática entre homens e mulheres. 

As diferenças entre as mulheres e as demandas específicas que essas diferenças propõem 
são grandes e manifestam-se política ou teoricamente – mas, com certeza, sem a impressionante 
visibilidade que ganhou atualmente, especialmente com a explosão do feminismo negro e do 
transfeminismo, movimentos de maior impacto na atualidade, mesmo existindo em outras épocas, 
agora foram mais contundentes na articulação de suas demandas por reconhecimento legal e 
social, bem como na proposição de novos imaginários políticos. 

Essa síntese da trajetória do pensamento feminista mostra como uma atividade intelectual e 
política voltada aos modos de pensar a cultura parte do pressuposto da emergência do reconhecimento 
da legitimidade discursiva do sujeito feminino, de certa forma, envolvido em trabalho de reflexão 
crítica sobre os valores perpetuados pela cultura patriarcal, a partir da identificação e desconstrução 
de seus pressupostos. Nesse sentido, é válido dizer que as mulheres se situam em uma posição 
estratégica, determinada pelo modo com que se inscrevem no campo social, uma vez que, 
historicamente, transitam no território de sujeitos (en)gendrados por sistemas de significados e 
de representações marcados por relações de poder. Resulta daí a afirmação de Schmidt de que a 
contradição que constitui as mulheres traduz-se no constante deslocamento entre a mulher como 
signo, ao qual jamais foi concedido o estatuto de sujeito, e mulheres como sujeitos, em toda sua 
concretude histórica. Penso que é dessa contradição, que valida a categoria mulher sem quaisquer 
concessões a visões essencialistas ou visões decorrentes da concepção do feminino como metáfora 
discursiva ou mais significante da diferença, que se gera a positividade transgressora do trabalho 
da crítica feminista na área de estudos literários.

Ao debruçar-se sobre os problemas típicos da teoria do conhecimento com um olhar aguçado 
pelas opressões percebidas pelos feminismos, Janyne Sattler não se coloca apenas como mais 
uma das opções concorrentes entre as vertentes existentes a respeito da natureza da agência, da 
justificação, da objetividade, da racionalidade e do próprio conhecimento, mas trata essas questões 



Epistemologia feminista: problematizar a memória da tradição na literatura, na crítica e na cultura

Letras, Santa Maria, v. 70, p. 15-20, e91477, 2025  15

de modo distinto. Por conseguinte, contra sua suposta abstração e universalidade, traz à luz a 
interdependência entre a epistemologia e outras áreas da filosofia, tais como a ética e a filosofia 
política, e o modo complexo como poder e conhecimento são conjuntamente construídos. Por 
isso, advoga por uma nova política epistemológica que traga seu bojo novas configurações sobre 
a natureza do conhecimento - que sejam inclusivas relativamente a sujeitos não universais - mas 
sobretudo, que mostre o quão comprometido, esteve o fazer epistemológico com uma certa agenda 
de valores morais e políticos obscurecidos por seus próprios ideais de neutralidade e imparcialidade.

Logo, é contraproducente negar a intervenção do viés político sobre a produção do conhecimento. 
Isso significa também, em última instância, refletir sobre os contornos do fazer filosófico, ao trazer 
a prática feminista — como um movimento necessariamente político que é — para questionar as 
antigas bases de sua atividade. Ao não ignorar tais problematizações, essa perspectiva permite a 
expansão da democracia na produção do conhecimento, uma vez que se trata da realização de um 
objetivo emancipatório, claramente feminista e inclusivo, que permite, por sua vez, uma melhor 
compreensão do mundo e de sua pluralidade de vivências, para que se possa viver bem.

Seguindo essa linha de argumentação, Lourdes Bandeira escreve no texto “A contribuição 
da crítica feminista à ciência” (2008) que o pensamento crítico feminista já em suas origens 
questionou as formas e as expressões das racionalidades científicas existentes e predominantes, 
portadoras de marcas cognitivas, éticas e políticas de seus criadores individuais e coletivos. Nessa 
perspectiva, excludente, a produção do conhecimento ocorre, tradicionalmente, a partir de um 
conceito universal de homem que remete ao branco-heterossexual-civilizado-do-primeiro-mundo. 
Na formação da ciência moderna, é evidente a ausência das mulheres. Isso porque a exclusão da 
presença feminina não apenas foi associada à natureza/biologia, mas também justificada pela 
incapacidade e pelo obscurantismo das mulheres, ao contrário dos homens, que se destacavam 
pelas luzes e pela objetividade. No plano acadêmico, na contemporaneidade, são inúmeras as 
cientistas que intensificaram a crítica às práticas científicas que desqualificam a pertinência das 
mulheres na prática da ciência e nas carreiras científicas.

Destarte, o desafio da crítica feminista foi, precisamente, o de contrapor-se aos hegemônicos 
eixos epistemológicos e conceituais — categorias, conceitos e métodos impostos pelo cânone 
masculinista. Reside aí o argumento de Bandeira (2008) a favor de ser necessário assumir conceitos 
provisórios e perseguir abordagens teóricas não definitivas, escapar da ordem simbólica dominante 
e pensar temporalidades múltiplas, uma vez que o conhecimento científico implica também em 
um sistema de dominação. Ademais, Bandeira sentencia que qualquer forma de ciência que seja 
considerada ou proposta como universal deve ser duramente criticada, uma vez que todas as 
categorias pretensamente universais acabam por fixar parâmetros permanentes, inclusive de poder. 
Assim sendo, preconiza que as posturas teóricas se constroem como processo de conhecimento 
em um dado contexto social transitório. 



Alós, A. P.; Oliveira, D. F.

Letras, Santa Maria, v. 70, p. 16-20, e91477, 2025  16

Ao se pontuar as mudanças que a crítica feminista já alcançou, figuram dentre os mais 
importantes os deslocamentos nas formas do pensar científico, da linguagem, do léxico, da 
concepção de humanidade e da ética do sujeito e do coletivo nas relações sociais, assim como das 
relações entre indivíduo e sociedade. Considerando também a noção de gênero, a crítica feminista 
produziu novos ângulos e modos cognitivos de ver o mundo; em outras palavras, evidenciou 
uma nova dialética ao descontruir a suposta base biológica dos comportamentos masculinos e 
femininos, uma vez que o gênero resulta das construções sociais e culturais. Isto posto, é possível 
concluir que a crítica feminista provocou uma ruptura epistemológica significativa ao postular que 
“o domínio do privado, na existência pessoal, é também político, que não há problema político que 
de alguma maneira não recaia sobre a dimensão do pessoal/privado, e que tais relações interferem 
nas práticas de conhecimento científico” (Bandeira, 2008, p. 224). Dessa forma, Bandeira afirma 
que o corolário da visibilidade do privado ganha destaque para a prática científica, centrada na 
crítica do patriarcado: a divisão sexual do trabalho, as relações entre os sexos/gênero, as relações 
de classes, as categorias associadas à apropriação individual e coletiva das mulheres e em particular 
as manifestações de controle social constituem-se interesses prioritários como temas de pesquisa. 

Nesse sentido, Amanda Motta Angelo Castro e Edla Egger, no texto “Alguns apontamentos 
sobre a epistemologia feminista”, postulam que as mulheres trazem uma experiência histórica 
e cultural diferenciada da masculina, uma experiência que, muitas vezes, está às margens. Isso 
porque, muitas das vezes, são concebidas no cotidiano ordinário, tecidas em conversas informais, 
nos espaços privados e nos espaços do lar, mas que são cruciais para compreender as nuances 
das diversas subjetividades que compõem as sociedades, uma vez que a subjetividade é a porta 
para o conhecimento que nos permite ler o mundo e a nós mesmos.

Nessa esfera, Rago, no texto “Epistemologia feminista, gênero e história” (2019), vê uma 
profunda mutação na busca de uma nova linguagem, ou de um contradiscurso que se vem 
processando na produção do conhecimento científico. Se por um lado os padrões de normatividade 
científica impregnados de valores masculinos (incapazes de pensar a diferença e, portanto, 
excludentes) balizaram por muito tempo o campo do saber, de outro lado, os principais pontos 
da crítica feminista denunciam tais relações de poder constitutivas da produção dos saberes. Do 
ponto de vista da historiadora,

[...] há que se reconhecer as dimensões positivas da quebra das concepções totalizadoras, 
que até recentemente poucos percebiam como autoritárias, impositivas e hierarquizantes. 
Não há dúvidas de que o modo feminista de pensar rompe com os modelos hierárquicos 
de funcionamento da ciência e com vários dos pressupostos da pesquisa científica. Se a 
crítica feminista deve “encontrar seu próprio assunto, seu próprio sistema, sua própria 
teoria e sua própria voz”, é possível dizer que as mulheres estão construindo uma lingua-
gem nova criando seus argumentos a partir de suas próprias premissas. [...] As mulheres 
entram no espaço público e nos espaços do saber transformando inevitavelmente esses 



Epistemologia feminista: problematizar a memória da tradição na literatura, na crítica e na cultura

Letras, Santa Maria, v. 70, p. 17-20, e91477, 2025  17

campos, recolocando as questões, questionando, criando novas questões, transforman-
do-os radicalmente (Rago, 2019, p. 379).

Sem dúvida alguma, há um aporte feminino/feminista específico, diferenciador, energizante, 
libertário, que rompe com o enquadramento conceitual normativo. Talvez venha daí a dificuldade 
de nomear o campo da epistemologia feminista, como explica Rago. Pode-se dizer que esse 
processo se deu com a entrada de mais mulheres nas universidades a partir dos anos de 1970 e 
de lá para cá, feministas (assumidas ou não) forçam a inclusão dos temas que falam de si, que 
contam sua própria história e de suas antepassadas, e que permitem entender as origens de 
crenças e valores de muitas práticas sociais, frequentemente opressivas, e de inúmeras formas 
de desclassificação e estigmatização. Rago é categórica ao reiterar que, de certo modo, o passado 
precisava ser re/interrogado a partir de novos olhares e problematizações, por meio de outras 
categorias interpretativas, criadas fora da estrutura falocêntrica especular.

Sandra Harding, no artigo “Instabilidade das categorias analíticas na teoria feminista”, 
publicado em português na revista Estudos feministas em 1993, afirma que um desafio que se 
coloca ao processo de construção de teorias feministas, relaciona-se com o uso ativo dessas para 
a nossa própria transformação e a das relações sociais, na medida em que nós, como agentes, 
e nossas teorias, como concepção de reconstrução social, estamos em contínua e permanente 
transformação. Alguns questionamentos colocados por Harding são extremamente relevantes para 
se pensar a construção de teorias feministas sem recair nas próprias armadilhas do patriarcado. 
Nesse sentido, ela indaga:

Quais serão os termos apropriados para dar conta do que fica ausente, invisível, emudecido, 
que não somente reproduzam, como uma imagem de espelho, as categorias e projetos 
que mistificam e distorcem os discursos dominantes? (Harding, 1993, p. 11). 

Uma possível resposta está na premissa da instabilidade das categorias analíticas, pois 
essas estão em fervilhante transformação, ou seja, não chegaremos a uma teoria perfeita, a um 
paradigma de ciência normal, com pressupostos conceituais e metodológicos aceitos por todas 
as correntes. É justamente nessa perspectiva que devemos centrar nossa atenção, uma vez que 
“as categorias analíticas feministas devem ser instáveis – teorias coerentes e consistentes em um 
mundo instável e incoerente são obstáculos tanto ao conhecimento quanto às práticas sociais” 
(Harding, 1993, p. 11).

Jenniffer Simpson, no artigo “Resistências epistemológicas feministas: subjetivações emergentes 
como estéticas do existir” (2012), assevera que a teoria feminista tem o cuidado de não revestir 
em roupas novas os velhos conceitos. Por isso, necessitamos pensar em novas bases conceituais 
que estejam atreladas às instabilidades cotidianas relacionais, e não à positividade científica. 
Desse modo, ir além das conjecturas da masculinidade hegemônica é afirmar um perspectivismo 



Alós, A. P.; Oliveira, D. F.

Letras, Santa Maria, v. 70, p. 18-20, e91477, 2025  18

feminino através do constante experimento de olhar a si mesmas sem os pressupostos normalizantes 
androcêntricos e, a partir disso, construir novas relações consigo próprias e com a alteridade.

Harding (1993) ainda sugere que, em vez da fidelidade ao princípio de que a coerência teórica 
é um fim desejável por si mesmo e única orientação válida para ação, podemos tomar como 
padrão a fidelidade aos parâmetros de dissonância entre pressupostos dos discursos patriarcais 
e dentro de cada um deles. Por fim, argumenta que muitas são as instabilidades conceituais que 
emergem quando se examina a crítica feminista a ciência, entretanto, esses dilemas não podem 
ser resolvidos nos termos em que tem sido colocados e que, ao invés disso, devemos “aprender 
a encarar as próprias instabilidades como recursos validos. Se pudermos aprender a usá-las, 
chegaremos a igualar a maior realização de Arquimedes - sua criatividade invenção de um novo 
mundo de modo de construir teorias” (Harding, 1993, p. 31). 

Para Simpson (2012), os regimes normalizadores hegemônicos balizam não apenas os lugares, 
mas também as formas de se movimentar-se nos espaços, compondo repertórios codificados de 
onde e como devemos estar. Segundo a estudiosa, vivemos em um mundo relacional arquitetado 
para que nada mude, ou melhor, para que as coisas mudem de acordo com o esperado, haja vista 
a dificuldade de se regularem composições subjetivas complexas e com alto grau de incerteza. 
Interferir nesse dilema é fazer-se ético, é exercitar-se como sujeito ativo que pratica sua liberdade, 
de maneira limitada, é claro, mas que, mesmo assim, busca incessantemente por linhas de fuga, 
por fissuras onde o sujeito em processo possa manifestar-se criativamente. 

Portanto, colocar-se diante do desafio de questionar essas delimitações passa pela avaliação 
contínua das próprias subjetividades, buscando abertura e outros contornos para a vida e para a 
prática da liberdade. Esse projeto heterotópico de deslocamento dentro desse lugar constitui-se 
por meio de uma retórica dialógica que forma novos sensos comuns emancipatórios. Desse modo, 
“o paradigma emergente transforma o poder em autoridade partilhada; o direito despótico, em 
direito democrático; e o conhecimento regulação, em conhecimento-emancipação” (Simpson, 
2012, p. 37).

Nesse contexto, as subjetividades emergentes (individuais e coletivas) são as principais 
protagonistas da transição paradigmática epistemológica e prática na qual nos encontramos, pois 
buscam e concebem alternativas emancipatórias frente às forças paralisantes do poder hegemônico. 
Para Simpson (2012), não se trata, por conseguinte, de procurar qualquer centralidade única que 
exprima a tensão poder-resistência, mas de reconhecer, desde logo, a multiplicidade das lutas, 
que abrem para a pluralidade de poderes e daí para a diversidade das formas emancipatórias 
contingentes e parciais.

Os apontamentos aqui mencionados serviram para alargar nossas percepções sobre como 
concebemos as produções de conhecimento e como nos inserimos nessa esfera. E, se hoje temos 
a possibilidade de produzir esse estudo, tendo os temas aqui abordados, isso só foi possível porque 



Epistemologia feminista: problematizar a memória da tradição na literatura, na crítica e na cultura

Letras, Santa Maria, v. 70, p. 19-20, e91477, 2025  19

algumas mulheres lutaram para que pudéssemos ocupar esse espaço. Portanto, pisamos nesse 
território — com toda nossa bagagem feminina/feminista — sem a pretensão de trazer verdades 
universais, mas de trilhar caminhos mais libertários, plurais e em sintonia com novas formas de 
pensar e viver. Nesse espaço, o sujeito do feminino coloca-se como centro da enunciação e do 
discurso, ou seja, ao assumir seu lugar de fala, resiste aos códigos linguísticos/sociais e empenha-se 
no “descentramento de quadros teóricos/ideológicos dominantes para construir um conhecimento 
interessado e comprometido com as formas de ver e pensar o mundo que desestabilizam o quadro 
epistêmico da cultura” (Schmidt, 2017, p. 174). É dentro deste contexto que se pode falar na 
verdadeira luta por representação e por produção de conhecimento em sintonia com os grupos 
emergentes, novos sujeitos da história e novas subjetividades.

Referências

BANDEIRA, Lourdes. A contribuição da crítica feminista à ciência. Estudos Feministas, Florianópolis, v. 
16, n. 1, janeiro-abril, 2008, p. 207-228

BEAUVOIR, Simone de. O segundo sexo. Tradução de Sérgio Milliet. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2009. 
Dois volumes.

BUTLER, Judith. Problemas de gênero: o feminismo e a subversão da identidade. Tradução de Renato 
Aguiar. 8. ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2015.

CASTRO, A. M. A.; EGGERT, E. Alguns apontamentos sobre a epistemologia feminista. Revista Sociais e 
Humanas, 25 (2), 2012. p. 231-238. Disponível em: https://periodicos.ufsm.br/sociaisehumanas/article/
view/2862. Acesso em 04 de julho de 2022.

FIRESTONE, Shulamith. A dialética do sexo. Tradução de Vera Regina Rebelo Terra. Editorial Labor do 
Brasil, 1976.

HARAWAY, Donna. Ciencia, cyborgs y mujeres: la reinvención de la naturaleza. Trad. Manuel Talens. 
Madrid: Cátedra, 1995.

HARAWAY, Donna. Manifesto ciborgue. In: HOLLANDA, Heloisa Buarque de (Org.). Pensamento feminista: 
conceitos fundamentais. Rio de Janeiro: Bazar do tempo, 2019, p. 157-210.

HARDING, Sandra. A instabilidade das categorias analíticas na teoria feminista. Estudos feministas. 
Disponível em: https://periodicos.ufsc.br/index.php/ref/article/view/15984. Acesso em 04 de julho de 2022, 
p. 7-31.

HOLLANDA, Heloisa Buarque de (Org.). Tendências e impasses: o feminismo como crítica da cultura. Rio 
de Janeiro: Rocco, 1994.

HOLLANDA, Heloisa Buarque de (Org.). Explosão feminista: arte, cultura, política e universidade. São 
Paulo: Companhia das Letras, 2018.

HOLLANDA, Heloisa Buarque de (Org.). Pensamento feminista brasileiro: formação e contexto. Rio de 
Janeiro: Bazar do Tempo, 2019.

https://periodicos.ufsc.br/index.php/ref/article/view/15984


Alós, A. P.; Oliveira, D. F.

Letras, Santa Maria, v. 70, p. 20-20, e91477, 2025  20

HOLLANDA, Heloisa Buarque de (Org.). Pensamento feminista: conceitos fundamentais. Rio de Janeiro: 
Bazar do Tempo, 2019.

LAQUEUR, Thomas Walter. Inventando o sexo: corpo e gênero dos gregos a Freud. Tradução de Vera 
Whalely. Rio de Janeiro: Relume Dumará, 2001.

LAURETIS, Teresa de. A tecnologia do gênero. In: HOLLANDA, Heloísa Buarque de (Org.). Tendências e 
impasses. Rio de Janeiro: Rocco, 1994, p. 206-242.

LAURETIS, Teresa de. Alicia no: feminismo, semiótica, cine. Trad. Silvia Iglesias Recuevo. Madrid: Ediciones 
Cátedra, 1992.

NICHOLSON, Linda. Interpretando o gênero. Estudos Feministas, v. 8, n. 2. p. 9-41, jul./dez. 2000.

RAGO, Margareth. Epistemologia feminista, gênero e história. In: HOLLANDA, Heloísa Buarque de (Org.). 
Pensamento feminista brasileiro: formação e contexto. Rio de Janeiro: Bazar do tempo, 2019, p. 371-387.

SCOTT, Joan. Gênero: uma categoria útil de análise histórica. Educação e realidade, vol. 20, n. 2, p. 71-99, 
jul./dez. 1995.

SCOTT, Joan. A invisibilidade da experiência. Projeto História: Revista do Programa de Estudos Pós-
Graduados de História. v. 16, p. 297-395, fev. 1998. 

SCHMIDT, Rita Terezinha. Descentramentos/convergências: ensaios de crítica feminista. Porto Alegre: 
Editora da UFRGS, 2017.

SHOWALTER, Elaine. A crítica feminista no território selvagem. In: HOLLANDA, Heloísa Buarque de (Org.). 
Tendências e impasses. Rio de Janeiro: Rocco, 1994, p. 23-57.

TEIXEIRA, Níncia Cecilia Ribas Borges. Escrita de mulheres e a (des)construção do cânone literário na 
pós-modernidade. Guarapuava: Unicentro, 2008.


