
 Letras, v. 70, p. 01-16, e88818, 2025 - DOI:10.5902/2176148588818 - ISSN 2176-1485
Submissão: 30/08/2024  Aprovação: 13/02/2025  Publicação: 28/11/2025

Artigo publicado por Letras sob uma licença CC BY-NC 4.0.

Artigo Original

Revista do Programa de Pós-Graduação em Letras
Universidade Federal de Santa Maria

70n.

Literatura, Memória e Discurso

O discurso católico-cristão na conexão dos dizeres em  
As Doenças do Brasil, de Valter Hugo Mãe

Catholic-christian discourse in the connection of utterances in  
The Diseases of Brazil, by Valter Hugo Mãe 

Elaine Pereira Daróz
Universidade Católica de Pernambuco

Romero Lopes da Silva
Universidade Católica de Pernambuco

Resumo: O presente artigo aborda como o discurso católico-cristão é presente na tessitura da construção narrativa 

do romance As Doenças do Brasil (2022), de Valter Hugo Mãe. Para tal, utilizaremos as noções de formação ideológica, 

que, em nossa análise, entendemos como pertencente à colonizadora e de memória discursiva, com base em Pêcheux 

(2014) e Courtine (2022). Assim, ao se observar a relação do discurso colonizador com o enredo de Valter Hugo, foi 

possível perceber que a obra, desde os pré-escritos do texto fictício, aloca discursos tecidos sob a égide da colonização. 

Desse modo, foi-nos perceptível o modo como os dizeres animalizadores acerca da pessoa negra ressoam no grupo 

ficcionalizado – o povo abaeté – que, na narrativa, assim como o personagem negro, opõe-se à colonização. 
Palavras-chave: Formação ideológica; Discurso católico-cristão; As doenças do Brasil 

Abstract: This paper covers how the Catholic-Christian discourse is present in the narrative construction of 

the novel The Diseases of Brazil (2022) by Valter Hugo Mãe. For this purpose, we use the notions of ideological 

formation that, in this analysis, we understand as belonging to the colonizer and of a discursive memory, based 

on Pêcheux (2014) and Courtine (2022). When observing the relationship between the colonizer discourse with 

the plot of Valter Hugo, it was possible to notice that, since the pre-written of the fictional text, the work places 

discourses under the aegis of colonization. Thereby, it was noticeable the way the animalizer utterances about the 

black people reverberated around the fictionalized group – the abaeté people – that, in the narrative, as the black 

character, oppose colonization.
Keywords: Ideological formation; Catholic-Christian discourse; The Diseases of Brazil



Daróz, E. P.; Silva, R. L.

Letras, Santa Maria, v. 70, p. 02-16, e88818, 2025  02

Introdução

No Sermão da Visitação de Nossa Senhora (1638), Pe. Antônio Vieira expõe, de modo alegórico 
e comparativo ao Pecado Original, quais seriam os motivos da “enfermidade” do Brasil. Expõe, 
assim, uma administração colonial voltada às benesses de certas porções e, em certa medida, 
problematiza a invasão para fins exploratórios. Diz, portanto, que “Esta foi a origem do pecado 
original, e esta é a causa original das doenças do Brasil: tomar o alheio, cobiças, interesses, ganhos 
e conveniências particulares, por onde a justiça não se guarda, e o Estado não se perde” (Vieira 
apud Mãe, 2021, p. 16). 

Transcorridos mais de trezentos e oitenta anos, o escritor angolano-português Valter Hugo 
Mãe parafraseia um dos trechos do sermão para intitular seu romance, que se ambienta no cenário 
colonial brasileiro. A obra, aliás, já é de imenso interesse, pelo o viés discursivo, por trazer escritos 
históricos após o prefácio, redigido pelas palavras escreviventes de Conceição Evaristo, e o início do 
texto fictício. Desse modo, as escritas pré-narrativas são atadoras de alguns sentidos que apontam 
para o leitor-ouvinte alguns discursos que chegam à nossa contemporaneidade sobre a temática 
do colonial e anticolonial.

Assim, com base na análise materialista/pecheutiana, percebeu-se que o discurso católico-
cristão, inserido na formação ideológica colonizadora, é recorrente no dizer de sujeitos, aqui 
entendidos como figuras históricas, que, ainda que surjam para instaurar a oposição a partes dos 
mecanismos de operação social da ideologia colonizadora, não se desprendem do viés religioso. 
Com isso, desde o seu “batismo” enquanto território reconhecido pela matriz apossadora, há 
um dizer que aponta para os povos originários, em que o personagem principal — Honra — é 
reconhecidamente pertencente, que versa sobre a conversão religiosa de tais povos como forma 
de dominação. Nessa concepção, instaurou-se, discursivamente, o imaginário de povos à espera 
de uma fé que se conjugasse ao cenário edênico representado no discurso religioso. Como, por 
exemplo, na impressão primária traduzida ao modo ideológico português da época: “[...] não duvido 
que eles, segundo a santa tensão de Vossa Alteza, se farão cristãos de hão de crer na nossa fé, à 
qual preza a Nosso Senhor os traga, porque certamente esta gente é boa e de bela simplicidade” 
(Caminha, 1963 [1500], n.p).

Por entender que a memória discursiva, pela via das formações discursivas, segundo Pêcheux 
(2014), pode ser retomada para fazer deslocamentos de sentidos já cristalizados via discurso 
transverso, observar o devir dos sentidos, dos pré-escritos à narrativa, é analisar, também, ainda que 
de forma sumária, as retomadas do discurso católico-cristão, mesmo para se opor à dominância. 
A memória discursiva, portanto, é responsável pela atualização da formação discursiva ligada à 
ideologia, pondo a obra de Mãe num entremeio entre dois aspectos da memória: a conservação 



O discurso católico-cristão na conexão dos dizeres em As Doenças do Brasil, de Valter Hugo Mãe

Letras, Santa Maria, v. 70, p. 03-16, e88818, 2025  03

de uma matriz de sentidos, por conseguinte, de uma ideologia, e sua retomada parafrástica como 
um contradiscurso à hegemonia. 

[...] A memória discursiva seria aquilo que, face a um texto que surge como aconteci-
mento a ser lido, vem restabelecer os “implícitos” (quer dizer, mais tecnicamente, os 
pré-construídos, elementos citados e relatados, discursos-transversos, etc) de que sua 
leitura necessita: condição do legível em relação ao próprio legível (Pêcheux, 1999, p. 
52, grifos do autor). 

Desse modo, a relação da memória discursiva com o texto em análise procurará cotejá-la 
como, do assentimento à oposição ao colonialismo, as formações discursivas, formas dadas pelo 
interdiscurso, são operacionalizadoras das formações ideológicas. Será enfatizado, ao longo deste 
trabalho, que a memória discursiva “diz respeito à existência histórica do enunciado no interior 
de práticas discursivas regradas por aparelhos ideológicos” (Courtine, 2022, p. 105–106, grifos 
do autor). Além disso, verificou-se, na ficção em análise, uma oposição declarada à formação 
ideológica colonizadora, que se entoa na recusa à língua, mas que, no entanto, ainda que na luta 
contra a dominação, perfaz-se algo da formação ideológica que se visa combater. Como observado 
por Evaristo (2021, p. 9), “a narrativa traça uma ferrenha peleja de sentidos entre a existência do 
eu colonizador e do outro colonizado, que não aceita ser inventado pelo invasor”; e é sobretudo 
na língua colonizadora que reside a construção discursiva na qual o personagem Meio da Noite 
será representado pelo povo abaeté.

Das doenças às curas: discurso colonial e anticolonial nos pré-
escritos fictícios 

No início do romance As Doenças do Brasil, são trazidos alguns excertos escritos por 
personalidades, algumas consideradas históricas, que se ancoram em algumas posições e deixam 
revelar filiações ideológicas. Ainda que soe como uma espécie de anacronismo, ao olharmos como 
base teórica a Análise do Discurso Materialista, é concebível enxergarmos algumas hegemonias 
sociais, verificadas pelo discurso, e alguns contrapontos ao funcionamento da ideologia. 

No livro de Valter Hugo, antes do que consideraríamos o texto fictício, são apresentados, para 
o leitor-ouvinte, alguns dizeres que se relacionam com o pensamento colonial em menor ou maior 
medida. Percebemos ser pelo discurso católico-cristão, redigido por personalidades eclesiásticas, 
que algum aspecto da colonização é problematizado. Cabe a advertência de que, mesmo que não 
tenham sido escritos especificamente para a narrativa, dela fazem parte pelo processo criativo 
do autor e, com isso, aglutinam-se à discursividade da obra. 



Daróz, E. P.; Silva, R. L.

Letras, Santa Maria, v. 70, p. 04-16, e88818, 2025  04

O primeiro dos textos que preambulam a ficção é tido como a certidão de batismo do Brasil 
— A carta de Pero Vaz de Caminha. O trecho desvela, como toda A Carta, uma afeição à posse e já 
reside, com isso, a ideia de fácil aculturação dos povos nativos: “Acarretavam dessa lenha quanta 
podiam, com mui boas vontades, e levavam-na aos baates. E andavam já mais mansos e seguros 
ante nós do que nós andeávamos antre’eles” (Caminha, apud Mãe, 2021, p. 13). 

Em seguida, a escritura de Frei Vicente do Salvador revela uma condição na qual há um 
discurso que ecoa por meio de uma posição de prestígio na estrutura colonial.

O dia em que o capitão-mor Pedro Álvares Cabral levantou a cruz [...] era 3 de maio, 
quando se celebra a invenção da Santa Cruz [...] e por esta causa pôs nome à terra, que 
havia descoberta, de Santa Cruz [...] Porém como o demônio com o sinal da cruz perdeu 
também o muito que se tinha nos desta terra, trabalhou para que se esquecesse o primeio 
nome, e lhe ficasse o de Brasil, por causa de um pau assim chamado, de cor abrasada e 
vermelha [...] (Do Salvador apud Mãe, 2021, p.13). 

Nota-se que o comparecimento do discurso de nomeação do território pelo viés religioso 
revela um dizer fundacional dos objetivos colonizadores. No entanto, há uma crítica à nominação 
conforme o principal atrativo econômico para a Metrópole à época. O esquecimento do primeiro 
nome é decorrente da condição de um território já previamente projetado para a exploração, que 
responde a um projeto de acúmulo mercantil. Assim, Do Salvador considera não ser a melhor 
denominação por desatrelá-la da esfera discursiva religiosa e aproximá-la do projeto macro da 
colonização: o enriquecimento da Metrópole por meio da exploração. Em outro trecho do mesmo 
redigido, trazido por Valter Hugo, há uma reafirmação da posição contrária, numa ideia que se 
desfilia do modelo de administração econômica adotado na colônia, mas que ainda se ancora na 
justificativa religiosa apresentada anteriormente: 

[...] e deste modo se haviam os povoadores, os quais mais arraigados, que na terra es-
tivessem, e mais ricos que fossem, tudo pretendiam levar a Portugal, e se as fazendas 
e bens que possuíam soubessem falar também lhes haveria de ensinar a dizer como os 
papagaios, aos quais a primeira coisa que ensinam é papagaio real para Portugal; porque 
tudo querem para lá, e isto não tem só os que de lá vieram, mas ainda os que cá nasceram, 
que uns e outros usam da terra, não como senhores, mas como usufrutuários, só para a 
desfrutarem, e a deixarem destruída (Do Salvador apud Mãe, 2021, p. 15). 

Em sequência, igualmente a Frei Vicente, é trazido o sermão do Pe. Antônio Vieira, que 
também nomeia a obra, em que são tecidas críticas relativas à administração da colônia, sempre 
buscando, em passagens religiosas, analogias para suas observações da organização social. Na 
ideia de que existe um aspecto fundante a ser rompido, o sermão de Vieira, recorre ao “Pecado 
Original”, texto bíblico que versa sobre a desobediência ao divino: “Mas como a experiência ensina 
que, para a saúde ser segura e firme, não basta sobressarar a enfermidade, se não se arrancam 



O discurso católico-cristão na conexão dos dizeres em As Doenças do Brasil, de Valter Hugo Mãe

Letras, Santa Maria, v. 70, p. 05-16, e88818, 2025  05

as raízes e se cortam as causas dela, é necessário vermos ultimamente quais são e quais foram as 
causas desta enfermidade do Brasil (Vieira apud Mãe, 2021, p. 15). 

É interessante notar que há, tanto nas palavras de Frei Vicente como nas do Pe. Antônio Vieira, 
uma remissão aos dizeres que se professam dentro de uma fé: a católico-cristã. Com relação a isso, 
é importante contextualizar a tessitura desses enunciados que preambulam a ficção do enredo: 
o Brasil colonial. Na estrutura colonial, a relação Estado-Igreja (leia-se a sujeição à legislação da 
Coroa, representada pelo rei, e aos dogmas católicos, por meio de suas autoridades eclesiásticas) 
formou um corpo homogêneo para incutir aos povos dominados práticas de servidão. 

No espectro da violência, essas repressões foram mais operadas pela legislação aplicada 
na colônia, tendo o aparato das leis de caráter geral e os Forais. Mas houve, também, nessa 
comunhão, violações de cunho simbólico que funcionaram num processo de aculturação das 
matrizes culturais subjugadas, em que a Igreja Católica, pela via catequista, esteve à frente. Temos 
o que Althusser (2023) chamará de aparelhos ideológicos de Estado – doravante AIE. A perspectiva 
althusseriana faz uma revisão com relação à ideologia, de modo a entender que ela possui uma 
existência material, os lugares da estrutura determinam os lugares de produção dos discursos. 
Dirá, pois, que “a ideologia é uma ‘representação’ imaginária dos indivíduos com suas condições 
reais de existência” (Althusser, 2023, p. 94, aspas do autor). 

Diremos pelo nome de aparelhos ideológicos de Estado certo número de realidades que 
apresentam-se ao observador imediato sob a forma de instituições distintas e especia-
lizadas [...] podemos, por ora, considerar como aparelhos ideológicos de Estado as se-
guintes instituições (a ordem das enumerações não tem nenhum significado especial): 
AIE religiosos ( o sistema das diferentes igrejas) [...] AIE jurídico (Althusser, 2023, p. 74). 

O papel do discurso católico-cristão funcionou simbolicamente, e podemos dizer que 
discursivamente, para aculturar tanto os povos nativos quanto o contingente transladado para 
a escravidão. É sob o reconhecimento de uma fé dita “verdadeira”, professada numa língua que 
também serviu como mecanismo de perda dos referentes culturais dos povos subjugados, que 
irão ser repassados todos os valores nos quais se calcou o processo colonialista. Não são raros 
os exemplos de externação ideológica que testemunham isso. Eles vão desde relatos enviados 
às autoridades em Portugal até criações artístico-literárias. Tal estrutura, que aglutinou Igreja e 
Estado, funcionando como regionalizações da ideologia colonizadora, criou o estigma de povos 
descivilizados (não cristãos).

Em vista disso, as nações modernas europeias do século XVI, que, a essa altura, já apresentavam 
seus territórios e línguas relativamente bem traçados, transpuseram para os povos originários 
de suas colônias o jugo calcado numa estruturação respondente ao monarca e à Igreja. Afinal, 
viu-se que, no território apossado, “[...] não tem fé, não tem lei, nem Rei, e desta maneira vivem 
desordenadamente” (Gandavo, 2008, p. 134). E é nesse imbricamento, observado por Chauí (2000) 



Daróz, E. P.; Silva, R. L.

Letras, Santa Maria, v. 70, p. 06-16, e88818, 2025  06

como teoria do direito natural, já vigente na nação portuguesa antes da “chegada” ao que hoje 
podemos entender como Brasil, que a colonização irá se marcar repressiva, muitas vezes mais 
simbolicamente, no desígnio de respondência a uma ordem. 

A teoria do direito natural objetivo parte da ideia de Deus como legislador supremo e 
afirma haver uma ordem jurídica natural criada por Ele, ordenando hierarquicamente os 
seres segundo sua perfeição e seu grau de poder, e determinando as obrigações de mando 
e obediência entre seus graus, em que o superior naturalmente comanda e subordina o 
inferior, o qual também naturalmente lhe deve obediência (Chauí, 2000, p. 64). 

A consciência de expansão do Estado ligada à fé católico-cristã perfez uma relação justaposta 
em que, por vezes, a questão religiosa foi tida como a razão para as nações recém-construídas se 
apossarem de outros territórios. Essa relação indissociável entre os Estados Modernos europeus 
e a religião oficializada (a católica) enlaçou o imaginário daquelas identidades, de tal modo que 
o texto literário tido como o instaurador da língua portuguesa moderna o retoma. Camões, em 
seu poema épico Os Lusíadas, recobre tal indissociabilidade: “E também as memórias gloriosas/
Daqueles Reis que foram dilatando/A Fé, o império, e as terras viciosas/De África e Ásia devastando 
[...]” (Camões, 2000, p. 01, grifos nossos). 

Com as elucubrações supracitadas, entende-se que se criou, ao longo da História, um 
campo discursivo afeito à colonização, ancorado nas formações discursivas que sustentam o 
AIE colonizador. E, ao serem trazidas no preâmbulo da ficção de Valter Hugo sob a evidência do 
discurso católico-cristão, sobretudo, as formações discursivas dialogam com o discurso dominante. 
Discurso dominante esse que a narrativa, por meio do seu enredo, antagoniza, porém evidenciando 
os modos como o pensar colonial se calca, mesmo quando se pretende combatê-lo.

São cabíveis importantes análises acerca dos discursos destacados no preâmbulo da ficção de 
Mãe com relação aos excertos das figuras eclesiásticas. Como dito, há, tanto em Frei Vicente como 
em Vieira, críticas com relação à organização social regida pelo mercantilismo. Tais discursos, 
no entanto, estão respaldados pela ideologia súpera que rege suas atuações na estrutura colonial. 
Sendo assim, seus dizeres são evidências da não unicidade ideológica mercantilista, visto que 
criticam a exploração e o acúmulo de riquezas, retornando aos seus saberes litúrgicos. Mas, no 
contexto da ideologia mercantil colonial, seus discursos não se alocam fora dela, já que o discurso 
católico operou uma repressão simbólica para que se visse na figura do rei e, portanto, de uma 
legislação, uma vontade divina. 

Em outras palavras, diante de suas posições de “homens de fé”, respondentes ao AIE 
Igreja, há dizeres que irão se deslindar de outros AIE e, no nosso exemplo, verifica-se que é do 
jurídico. Com isso, é possível pensar as formações discursivas, segundo Pêcheux (1980, p. 196, 
tradução nossa), “a um só tempo, como idênticas e divididas”. Isso reforça a heterogeneidade e 
a fragmentação dos sujeitos que delas se apropriam para suas inserções na formação ideológica. 



O discurso católico-cristão na conexão dos dizeres em As Doenças do Brasil, de Valter Hugo Mãe

Letras, Santa Maria, v. 70, p. 07-16, e88818, 2025  07

A isso, acrescenta-se que “uma ideologia não é idêntica a si mesma, só existe sob a modalidade 
da divisão e apenas se realiza na contradição que com ela organiza a unicidade e a luta dos 
contrários” (Pêcheux, 1980, p. 191). 

Ainda assim, essa subordinação, em partes, com relação aos saberes totais da formação 
discursiva não faz com que os sujeitos se desfiliem da ideologia, pois há sempre algo que é mantido 
e atualizado como um saber que nela se inscreve. Assim, no nosso gesto de análise, por estarem 
no entremeio dos escritos que encetam a obra e pelo viés religioso comparecer, ainda que sejam 
demonstradas posições contrárias a algumas práticas colonizadoras, não é possível desfiliar o 
discurso das figuras eclesiásticas da ideologia colonizadora. 

É perceptível, levando isso em conta, que as sequências destacadas até agora são materialidades 
que expressam a ideologia de modo dissonante. Porém, não podem, dada a conjuntura vigente à 
época da manifestação ideológica, ser lidas como ideias anticoloniais. Adequam-se, para o reforço 
de nossa análise, atrelando-se à noção de formação discursiva, as elucubrações de Orlandi (2020, 
p. 41), que assevera: “O discurso se constitui em seu sentido porque aquilo que o sujeito diz se 
inscreve numa formação discursiva e não em outra para ter sentido”.

A noção de memória discursiva, embora tenha sido por bastante tempo renegada nos estudos 
discursivos materialistas, ressurge trabalhada por Courtine (2022) para estabelecer a relação da 
articulação dos sentidos nas formações discursivas via processos sócio-históricos. Assim, ainda 
que velada no teórico matriz da vertente discursiva, Courtine (2022) entende que os principais 
tópicos da análise do discurso fundada por Michel Pêcheux têm a memória como ponto fulcral 
de construção da sua noção de ideologia. E, assim como a ideologia, que não surge do vazio, 
segundo Althusser (2023), de igual modo, “[...] os aparelhos de poder de nossas sociedades geram 
a memória coletiva” (Pêcheux, 1999, p. 03). 

Após os textos de figuras reconhecidamente eclesiásticas, começa a haver um deslocamento 
da formação discursivo-ideológica evidenciada nos escritos pré-narrativa. Passa-se de críticas 
a algum aspecto da colonização para serem tecidos discursos que se opõem a ela. Desse modo, 
instaura-se o discurso anticolonial, no qual sujeitos pertencentes aos povos originários revelam 
outras práxis que não estavam presentes nos trechos anteriores. 

Os brancos se dizem inteligentes. Não somos menos. Nossos pensamentos se expandem 
em todas as direções e nossas palavras são antigas e muitas. Elas vêm de nossos antepas-
sados. Porém, não precisamos, como os brancos, de peles de imagens para impedi-las de 
fugir da nossa mente. Não temos de desenhá-las, como eles fazem com as suas. Nem por 
isso elas irão desaparecer, pois ficam gravadas dentro de nós. Por isso nossa memória é 
longa e forte (Kopenawa apud Mãe, 2021, p.17). 



Daróz, E. P.; Silva, R. L.

Letras, Santa Maria, v. 70, p. 08-16, e88818, 2025  08

Em seguida, e encerrando os fragmentos que antecedem o início da ficção, há um trecho 
do já clássico Ideias Para Adiar O Fim Do Mundo, de Ailton Krenak, a quem a obra As Doenças do 
Brasil é dedicada.

A ideia de que os brancos europeus podiam sair colonizando o resto do mundo estava 
sustentada na premissa de que havia uma humanidade obscurecida, trazendo-a para essa 
luz incrível. Esse chamado para o seio da civilização sempre foi justificado pela noção 
de que existe um jeito de estar aqui na Terra, uma certa verdade, ou uma concepção de 
verdade, que guiou muitas das escolhas feitas em diferentes períodos da história (Krenak 
apud Mãe, 2021, p. 17). 

Nos dizeres das lideranças indígenas, é perceptível o rompimento com as matrizes de sentido 
colonizadoras. Em Kopenawa, há uma relação a ser retomada durante a redação deste texto – a 
relação língua-ideologia – quando tece comentários acerca da perspectiva inferiorizada das línguas 
indígenas frente a que se institucionalizou no processo de dominação. É possível entendermos, 
também, como uma crítica à perspectiva a-histórica do entendimento de línguas indígenas, que 
desconsidera os seus sentidos no imaginário de seus povos. Desse modo, o desenhá-las sugere um 
processo em que há uma sobrevalorização da escrita, incutida pela cultura beletrista colonizadora, 
que vai apequenar os sentidos das línguas indígenas à perspectiva da estrutura mórfica presa a 
um único sentido. 

Somando-se à ideologia anticolonial, é em Krenak que se evidencia uma crítica contudente 
à dominação simbólica exercida pelo AIE igreja. Esse AIE, como mencionado anteriormente, foi 
responsável por regular o modo como os clérigos – trazidos por Valter Hugo em seu preâmbulo 
fictício – distanciam-se, de certo modo, da ideologia colonizadora. Contudo, mesmo nessa 
dissidência, permanecem inscritos nos trilhos dos AIE. É nos termos humanidade obscurecida e luz 
que entendemos a transposição da noção de salvação, a conversão ao Catolicismo, em que pesa 
a noção de um dos processos de aculturação, o reconhecimento à única fé aceita. Civilização e 
concepção de verdade, consequentemente, são a ordem social e a ideologia dominante imperando 
de forma harmônica, possíveis pela via primária da aculturação, dada na relação mútua entre 
aprendizado da língua colonizadora e conversão.

As relações interdiscursivas são postas como pontos observáveis na demonstração de sujeitos 
que instauram novos discursos na formação ideológica, mas que se ancoram em suas posições-
sujeitos e também no AIE para tal. É nesse sentido que a interdiscursividade, a nosso ver, é o ponto 
de partida para a construção fictícia de As Doenças do Brasil, alocada no pensamento anticolonizador. 
No entanto, para que se chegue ao pensamento anticolonial, demonstra as ranhuras da ideologia 
colonizadora pela via do discurso religioso imposto. Com isso, “O interdiscurso funciona, assim, 
como discurso-transverso, a partir do qual se realiza a articulação com o que o sujeito enunciador 
dá coerência ‘ao fio de seu discurso’” (Courtine, 2022, p. 75, aspas do autor). 



O discurso católico-cristão na conexão dos dizeres em As Doenças do Brasil, de Valter Hugo Mãe

Letras, Santa Maria, v. 70, p. 09-16, e88818, 2025  09

Outrossim, a formação discursiva católico-cristã funciona como a dominante por reverberar 
o AIE imposto na colônia, mas é ela, pelo discurso transverso, fruto do desdobramento dos sujeitos 
na ideologia, que instaura novos dizeres sobre a colonização.

Pêcheux (2014) categoriza modalidades de desmembramento do sujeito interessantes para 
nosso propósito. Categoriza, assim, as seguintes modalidades: identificação, contraidentificação 
e desidentificação. A identificação reconhece o “bom sujeito”, aquele que se identifica com os 
saberes da formação discursiva sem a ela se opor, evidente no excerto de Pero Vaz de Caminha, 
onde o discurso religioso colonizador está em consonância com um projeto de dominação. 
A contraidentificação é um entremeio, ao revelar um sujeito que instaura uma “separação 
(distanciamento, dúvida, questionamento, contestação, revolta...)” (Pêcheux, 2014, p. 199), com 
relação à formação discursivo-ideológica que o interpela. É nesse ponto, dado isso, que os discursos 
de Vieira e do Salvador são significados.

Para melhor exemplificar, como as relações Estado-Igreja trabalharam para que houvesse 
convergências entre seus discursos no ato de colonizar, o fato de não demonstrarem consonância 
com políticas de condução administrativa aloca-os como sujeitos discordes na formação ideológica. 
A terceira modalidade, a da desidentificação, ocorre via tomada de posição que não indica, de 
modo algum, a erupção de alguma interpelação. O que há é que ocorrem reiterados processos de 
contraidentificação do sujeito que faz com que haja afastamentos consideráveis, sendo assim, ele 
nega as matrizes de sentido das formações que antes o interpelava para se filiar à outra. 

A ideologia é “eterna” enquanto categoria, isto é, enquanto processo de interpelação 
dos indivíduos em sujeitos – não desaparece; ao contrário, funciona de certo modo às 
avessas, isso é, sobre e contra si mesma, através do “desarranjo-rearranjo” do complexo das 
formações ideológicas (e das formações discursivas que se encontram intrincadas nesse 
complexo) (Pêcheux, 2014, p. 202, grifos do autor). 

A recusa à “língua infértil do colonizador” no vestígio do antagonis-
mo ideológico 

Com o processo de independência política dos territórios reconhecidamente colonizados, 
vieram, no bojo das correntes de pensamento que visam repensar os legados ideológicos dos AIE´s 
colonizadores, o que chamaremos de ideologia anticolonial. Assim, surgiram contradiscursos que, 
de algum modo, opõem-se aos oficializados e autorizados pelos projetos de construção de nações 
que estiveram sob dominância europeia. 

Sendo uma palavra com vasta rede de acepções, que se amolda aos objetivos de estudo das 
várias áreas das Ciências Humanas, mas que, sucintamente, abrange uma variedade de reflexões, 
posturas e atitudes que questionam as mazelas dos territórios e dos povos que os constituem, 



Daróz, E. P.; Silva, R. L.

Letras, Santa Maria, v. 70, p. 10-16, e88818, 2025  10

anticolonialismo diz respeito à ruptura de práticas ratificadas pelo arbítrio dos Estados Modernos 
que se lançaram além-mar em busca de posses. 

Sob esse aspecto, o Anticolonialismo implica uma linha de pensamento que apresenta 
veementemente objeções ao estatuto colonial, seja ele situado no século XVI, seja ele 
percebido como fenômeno contemporâneo; esteja ele ligado a determinado período de 
nossa história ou relacionado à vida cotidiana de nossos dias (Chauvin, 2015, p. 05). 

É na relação com a língua, debruçada pelos estudos discursivos materialistas, que a ideologia 
dominante tem o seu lugar de conservação. O pensamento anticolonial recortado e entremeado 
por nós, na perspectiva analítico-discursiva, portanto, será centrado em um dilema instaurado 
pelo enredo do autor angolano-português: como aprender uma língua sem ser significado e sem 
significar mediante os dizeres nela já contidos? 

O enredo, narrado em terceira pessoa, apresenta o povo fictício abaeté, que identificamos 
como um grupo de povos originários que, conscientemente, sabe dos perigos de internalizar os 
significados da “língua branca”. O personagem Honra é o guerreiro abaeté incumbido de aprender 
a língua dos colonizadores para usá-la como arma de guerra. 

Os guerreiros submetiam Honra a rituais de purificação para que seu corpo aceitasse sem 
vulnerabilidade o uso de uma língua inimiga. Era fundamental que pudesse entoar sem 
estar abrigado nesse discurso, para o empunhar enquanto instrumento mas nunca lugar de 
caber. Não podes caber em palavra alguma. Terás de entoar como quem liberta a onça [...] 
E a palavra fará sua maldade porque está vocacionada para a maldade, mas tu terás de estar 
fora da palavra para que não te possam abater no instante em que coagular teu significado 
(Mãe, 2021, p. 67, grifos nossos). 

A citação acima exemplifica o que nos salienta Pêcheux (2014), é impossível haver discursos, 
ou seja, construção de sentidos, sem que eles sejam possibilitados pelo seu arrimo. É “[...] pois, 
sobre a base dessas leis internas que se desenvolvem os processos discursivos, e não enquanto expressão 
de um puro pensamento, de uma pura atividade cognitiva etc; que utilizaria ‘acidentalmente’ os 
sistemas linguísticos” (Pêcheux, 2014, p. 82, grifos do autor). Diz ele, referindo-se à materialização 
da ideologia (os sentidos) na língua. Pode-se dizer, portanto, que há uma consciência, por parte 
do povo abaeté, que é pela discursividade um dos caminhos para se instituírem as subjetividades 
de um grupo imperante no corpo social. 

Assim, podemos entender língua inimiga como um termo que revela oposição ideológica 
ao pensar o europeu colonizador; mas não só isso: incute-se, sobretudo, no papel da língua no 
processo de aculturação, a recusa enquanto luta. O ato de empunhar enquanto instrumento reforça 
que a peleja de sentidos travada no texto reflete a soberania de uma língua; saber utilizá-la no 
campo discursivo torna-se, portanto, essencial para combater as ideias que nela se inscrevem. O 



O discurso católico-cristão na conexão dos dizeres em As Doenças do Brasil, de Valter Hugo Mãe

Letras, Santa Maria, v. 70, p. 11-16, e88818, 2025  11

cabimento na palavra do outro seria justamente o modo simbólico de se deixar ser colonizado, 
uma vez que a palavra está vocacionada para a maldade.

Levando-se em conta que “a língua é condição de possibilidade do discurso” (ORLANDI, 
2020, p. 20) e que os discursos coadunam na perpetuação de práticas e das relações de força, há 
a consciência do povo abaeté em não se deixar ser dominado pela língua, sobretudo.

Podemos intuir que a ficção sugere que a língua encabeça a violência colonial 
para, então, extenuarem-se repressões que vão mais avante do contido nos discursos. 
Afinal, antes de se impor como língua de colonização, aquela que precisa ser reconhecida como 
coadunante das instituições, que são regionalizações do projeto de comando, ela já traz consigo 
resquícios dos AIE desde a Metrópole.

Conforme Mariani (2004): 

É um discurso que se impõe pela força e pela escrita, ou melhor, impõe-se com a força 
institucionalizada de uma língua escrita gramatizada que traz consigo uma memória, a 
memória do colonizador sobre a sua própria história e sobre sua própria língua (Mariani, 
2004, p. 24). 

Usar esse discurso incutido na língua como recurso para não ser ferido é o impasse que se 
cria nas tramas do narrado, como também em: “Subitamente, percorrendo o discurso branco que 
assomava à sua cabeça, Honra teve a impressão de estar dentro de uma identidade distinta que, 
talvez por esperança, poderia conferir-lhe uma robustez que não tinha ainda no discurso abaeté” 
(Mãe, 2021, p. 76). O que nos leva à questão posta sobre a recusa à língua, vista aqui como reiteração 
de sentidos que se lançam como contradiscuso à colonização. Além dos escritos pré-ficção, que 
são parte da obra, a tessitura narrativa demonstra, no receio do personagem de matriz indígena, 
como as formações discursivas podem, transversalmente, atualizar tanto a ideologia na qual se 
é interpelado, como a antagônica; dessa forma, algo do discurso do outro pode entremear-se ao 
que se aloca como distinto no campo discursivo-ideológico. 

A ideologia colonizadora no imaginário do povo abaeté

No capítulo O cadáver de todas as coisas está na língua, a narrativa introduz o encontro de 
um personagem negro com o grupo étnico indígena, a partir das intuições do líder do grupo, Pai 
Todo: “Vai abeirar a aldeia um curumim negro. Um negro. Conheci que será um pouco de corpo 
nocturno, assustado e com fome. Conheci que seu desespero pede aos abaeté piedade. A voz coral 
chefia piedade. Chefia perante a todos” (Mãe, 2021, p. 77). 

A partir daí, instaura-se, na narrativa, o contato entre as duas matrizes étnicas subjugadas 
pelo processo colonizatório, o que revela certos processos de significação formados pelo discurso 



Daróz, E. P.; Silva, R. L.

Letras, Santa Maria, v. 70, p. 12-16, e88818, 2025  12

dominante. É no encontro do povo abaeté com o personagem negro, Meio da Noite, que se delineará 
algo da dominância europeia ressoando no dizer do grupo indígena: a animalização do negro. 

O enredo mostra a relação conflituosa do encontro com o primeiro negro que chegara à tribo: 
“o primeiro negro que aparecera nas ilhas os guerreiros mataram. Movera no escuro, parecia 
a ausência num pé, tombou em seu gemido animal” (Mãe, 2021, p. 78, grifos nossos); mas que, 
segundo as fabulações encadeadas, foi essa morte que propiciou ao grupo indígena reconhecer 
um afinco ideológico entre eles e os povos negros. 

E o espírito do negro, confuso, reviveu numa arara azul que sobrevoou a tatajuba central 
do terreiro e ficou observando. Os abaeté acreditam que foi essa primeira arara enterne-
cida que levou maior consciência às araras que rondavam o terreiro, até que se fizesse a 
Arara Mais Consciente, animal observador em que Pai Todo lia com bastante precisão as 
intuições abençoadas que abundavam dos ancestrais (Mãe, 2021, p. 79). 

É válido, em nossa análise, retornarmos para a questão do discurso católico-cristão. Segundo 
Souza (2020), a colonização portuguesa, no Brasil, foi operada para a conversão dos povos indígenas 
ao Catolicismo, o que podemos entender como a representação edênica. Diferentemente, o 
trabalho escravo foi massivamente exercido pelo contingente trasladado para a escravidão pelo 
discurso de redenção incutido na ideia de pecado atrelado à cor. E é nesse processo de assegurar 
a escravidão como redenção do contingente escravizado que o discurso católico-cristão se revela 
como AIE perpetuante. Dentre tantas manifestações discursivo-ideológicas da ideia de absolvição 
advinda da sujeição à prática escravocrata, decidimos eleger Padre Antônio Viera como exemplo. 
Parafraseado na ficção aqui analisada e, como dito, contrário a algumas manifestações da colonização 
à sua época, Viera (Vieira, 1951, v. XI, p. 305) busca a justificativa religiosa e, por conseguinte, a 
ancoragem no AIE católico para asseverar: "oh se a gente preta tirada das brenhas da sua Etiópia, 
e passada ao Brasil, conhecera bem quanto deve a Deus, e a sua Santíssima Mãe por este que pode 
parecer desterro, cativeiro e desgraça, e não é senão milagre, e grande milagre".

É nessa construção discursiva de povo que precisa ser salvo – o que também acontece com 
os povos indígenas, porém pela via catequética – pela obediência ao sistema, submetendo-se às 
práticas da escravidão, que irão se perpetuar duas representações de pessoa negra. 

Para exemplificar, recorremos ao que diz Sodré (1999). Na construção representacional do 
negro escravizado, há a imagem do negro bom, o domesticado, o que não se rebela à condição a 
ele imposta. E, de modo inverso, a do negro mau, aquele que, mesmo na condição de domesticado, 
teria a “natureza” afeita à ira, a se rebelar contra os dogmas sociais dos AIE aos quais foi submetido. 

Assim, o negro passa a ser representado ora como “negro bom” (em geral, infantilizado, 
subserviente, sorridente, nos termos da representação social do “bom selvagem” de 
Rousseau, ora como “negro mau” (animalizado, homicida, impiedoso, mais ou menos 
conforme os traços do selvagem Caliban, personagem shakespereano de A tempestade 
(Sodré, 1999, p. 148, grifos do autor). 



O discurso católico-cristão na conexão dos dizeres em As Doenças do Brasil, de Valter Hugo Mãe

Letras, Santa Maria, v. 70, p. 13-16, e88818, 2025  13

Dito isso, verificamos que é na representação do negro animalizado, ou seja, na representação 
ideológica colonizadora, que o negro é visto pelo povo abaté. Assim, no encontro do personagem 
Meio da Noite com a etnia ficcionalizada, já há uma permissividade de contato físico, mas ainda 
resiste o ideário colonizador até que o sinta integrado à mesma formação ideológica. 

Quando chegaram ao terreiro, os guerreiros carregando o negro demasiado assustado, 
a comunidade cercou. Descobriram os olhos do animal e todos se assombravam, os que 
soam e o animal [...] e entoavam que era feroz, olhava com ferocidade, tinha mãos largas 
[...] Deve comer sem fogo, bichos ainda vivos que tenham o azar de abeirar sua mão, sua 
boca (Mãe, 2021, p. 81). 

Abre-se uma possibilidade de enxergar a significação do discurso hegemônico presente nos 
abaeté, representado pelo escravismo. Ressoa, desse modo, o ideário católico-cristão construído em 
torno da ideia de negro mau, uma vez que os dizeres abaeté vêm acompanhados de ressonâncias, 
na ideia de negro sem alma, que necessita-se redimir diante da fé que o construiu discursivamente 
sem alma: “Vejam os dentes, a força dos dentes, o amplo da boca, tão grande toca para um animal 
de tão pouco espírito” (Mãe, 2021, p. 81, grifos nossos).

Há, por parte do povo abaeté, a consciência de que o negro, dentro da estrutura colonial, 
manteve relações mais próximas ao branco, em razão de ter sido o principal agente da produção 
colonial, o que o pôs na condição animalizada: “O negro era um animal domesticado pelo branco. 
Traria seus vícios e chefias” (Mãe, 2021, p. 88). A narrativa é assertiva em demonstrar o processo 
de reluta à integração branca nos discursos abaeté e o negro é visto como uma ponte para os 
sentidos da língua inimiga, muito em decorrência das relações mais estreitas com a matriz branca. 

[...] mas o negro temeu e entoou, na suja língua branca, um pedido: – ‘Deus me ajude’. E 
seu bafo fedeu muito entre todos. E todos escutaram e sentiram aquele nojo e Honra en-
tendeu. Honra entoou: – ‘é a língua branca. A língua e o fedor da língua da língua branca, 
a palavra que apodrece na boca e apodrece a boca”’ (Mãe, 2021, p. 86). 

Esse imaginário do povo abaeté pode ser pensado como a força hegemônica na construção 
dos sujeitos, nos lugares em que são representados. O que evidencia a tese althusseriana de que a 
ideologia parte das condições materiais, das relações postas e mediadas pelos AIE's para as formações 
discursivo-ideológicas. Pois, ainda que antagonize ideologicamente com a matriz colonizadora e 
perceba na língua o poder simbólico de dominação, já há algo do discurso colonizador que perfaz o 
imaginário do grupo abaeté, que se calca numa construção religiosa de pessoa negra bestializada. 

A fé católica foi transformada, então, em meio de legitimação da posse de escravos, e 
mesmo o relacionamento entre senhores e escravos tinha seu cotidiano normatizado pela 
fé. A interação entre senhor e escravo se dava, afinal, a partir de fórmulas cerimoniais e 
hierárquicas que eram também expressões de fé (Souza, 2020, p. 49). 



Daróz, E. P.; Silva, R. L.

Letras, Santa Maria, v. 70, p. 14-16, e88818, 2025  14

A ideia de pertencimento à formação ideológica que se contrapõe ao colonial advém da 
noção do povo abaeté estar inserido no processo de subjugo da matriz colonizadora e reconhecer 
o negro também nesse vínculo. 

Fugi. Estou livre. Entendes o que falo, rapaz branco. Tu entendes o que falo. O guerreiro 
branco, ainda sem saber o que sentir acerca maneira de se lhe dirigir, descodificou: – ‘é 
em fuga, procura a liberdade’. Pai Todo sentiu: – ‘tem o inimigo comum’. O nosso inimigo 
comum. Aqui, é livre dele. Declaro o abandono dos ninhos (Mãe, 2021, p. 90). 

Reconhece-se, desse modo, por meio de liberdade, dita na língua suja, as afinidades das 
relações materiais de existência entre os indivíduos. Como bem exposto por Sodré (1999), ao 
trazer o caso da condenação pelo Vaticano de “Beata Mocinha”, em 1894, pelos seus fenômenos 
místicos. Mostra que “o argumento da Sagrada Congregação da Inquisição Universal era de 
que a religiosa, parceira do legendário Padre Cícero, provinha ‘do cruzamento de duas raças 
desprezíveis’ (o negro e o índio). Por isso, tinha ‘alma execrável’ (Sodré, 1999, p 149)”. Em que 
pesem as diferenças representacionais com que povos indígenas e negros foram significados pelo 
discurso dominante na colonização brasileira, a ideia de debilidade, de descompasso, sempre 
esteve marcada na/pela fé, sobretudo.

Considerações finais

A análise do romance As doenças do Brasil, de Valter Hugo Mãe, permitiu-nos evidenciar como 
a formação ideológica católico-cristã esteve intrinsecamente ligada ao processo colonizatório e 
como o discurso religioso ressoou, por meio de figuras eclesiásticas, como dissonante em algum 
aspecto da colonização. Os pré-escritos da narrativa evidenciam essa influência ao retomarem 
materialidades discursivas de autores como Frei Vicente do Salvador e Padre Antônio Vieira. Mesmo 
quando formulam críticas à administração colonial, seus discursos permanecem atravessados por 
formações discursivas que, em última instância, justificaram a posse da terra e a aculturação de 
povos nativos e transladados.

Nossa análise buscou demonstrar, por meio do resgate empreendido por Mãe na construção 
da obra, que a formação ideológica identificada permanece atuando nas subjetividades – tanto 
dos colonizados quanto do colonizador –, reproduzindo, assim, marcas persistentes do discurso 
colonial. A resistência do povo abaeté à língua colonizadora demonstra a compreensão simbólica 
dos meios de dominação, que se dão, após a representação material das condições reais dos 
indivíduos na estrutura, pela via discursivo-ideológica. Além disso, as contradições da formação 
ideológico-discursiva são postas no rastro da contradição, evidenciando que o discurso hegemônico 
encontra espaço para se infiltrar, mesmo quando é ele que se visa combater. 



O discurso católico-cristão na conexão dos dizeres em As Doenças do Brasil, de Valter Hugo Mãe

Letras, Santa Maria, v. 70, p. 15-16, e88818, 2025  15

Dessa forma, a Análise do discurso Materialista foi mediada para estabelecer vínculos e 
questionar os desdobramentos e permanências de uma ideologia regida por um AIE tão normatizador 
da organização colonial. A análise realizada demonstra como a formação discursiva católico-cristã, 
longe de atuar apenas no espectro religioso, foi e continua sendo um dos pilares de sentido de 
uma nação com a marca indelével de ter tido atuado no controle social pelas vias simbólicas da fé. 

A perspectiva discursiva adotada na leitura do romance contribui para problematizar as 
figuras vinculadas à fé, muitas vezes consagradas como símbolos de vanguarda em seus contextos 
históricos, mas que, a partir de suas interpelações, reatualizam enunciados fundantes da relação 
de unificação entre Igreja e Estado. Além disso, enfatiza-se a função da memória discursiva como 
elemento que permite o deslocamento e a reconfiguração dos sujeitos na e pela história.

Agradecimentos

À Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior (CAPES), pelo financiamento 
da bolsa na modalidade integral do mestrando Romero Lopes da Silva, por meio do Programa de 
Suporte à Pós-Graduação de Instituições Comunitárias de Ensino Superior (PROSUC) – Código de 
Financiamento 001.

Ao Programa de Pós-Graduação em Ciências da Linguagem da Universidade Católica de 
Pernambuco (PPGCL-UNICAP). 

Referências

ALTHUSSER, Louis. Aparelhos ideológicos de Estado. Tradução de Walter José Evangelista. 16. ed. Rio de 
Janeiro: Paz e Terra, 2023. 

CAMINHA, Pero Vaz. Carta a El Rei D. Manuel. Dominus: São Paulo, 1963. Disponível em: https://portalabel.
org.br/images/pdfs/carta-pero-vaz.pdf. Acesso em: 20 de ago. de 2024. 

CAMÕES, Luís de. Os lusíadas. E. ed. Lisboa: Ministério dos Negócios Estrangeiros; Instituto Camões, 2000. 

CHAUÍ, Marilena. Brasil: mito fundador e sociedade autoritária. 1. Ed. São Paulo: Editora Fundação Perseu 
Abramo, 2000. 

CHAUVIN, Jean Pierre. ANTICOLONIALISMO. Revista de Estudos de Cultura, [s.l.], v. 1, n. 03, p. 49-55. 
DOI: 10.32748/revec.v0i03.4773. Disponível em: https://periodicos.ufs.br/revec/article/view/4773/3993. 
Acesso em 15 de jul. de 2024. 

COURTINE, Jean-Jacques. Análise do Discurso Político: o discurso comunista endereçado aos cristãos. 2. 
ed. Tradução de Cristina de Campos Velho Birck et al. São Carlos: EDUFScar, 2022. 

EVARISTO, Conceição. Prefácio. In: MÃE, Valter Hugo. As doenças do Brasil. 1. ed. Rio de Janeiro: Biblioteca 
Azul, 2021. 

https://portalabel.org.br/images/pdfs/carta-pero-vaz.pdf
https://portalabel.org.br/images/pdfs/carta-pero-vaz.pdf
https://periodicos.ufs.br/revec/article/view/4773/3993


Daróz, E. P.; Silva, R. L.

Letras, Santa Maria, v. 70, p. 16-16, e88818, 2025  16

GANDAVO, Pero de Magalhães. Tratado da terra do Brasil. História da província Santa Cruz, a que 
vulgarmente chamamos de Brasil. Brasília: Senado Federal, Conselho Editorial, 2008. 

MÃE, Valter Hugo. As doenças do Brasil. 1. Ed. Rio de Janeiro: Biblioteca Azul, 2021. 

MARIANI, Bethania. Colonização lingüística. Campinas, SP: Pontes, 2004. 

ORLANDI, Eni. Análise de discurso: princípios e procedimentos. 13. ed. Campinas: Pontes Editores, 2020. 

PÊCHEUX, Michel. Papel da memória. In: ACHARD, Pierre et al. (org.). Papel da memória. Tradução de 
José Horta Nunes. Campinas, Pontes, 1999. 

PÊCHEUX, Michel. Remóntemonos de Foucault a Spinoza. In: TOLEDO, Mario Monforte (org.). El discurso 
político. México, Nueva Imagen, 1980. 

PÊCHEUX, Michel. Semântica e discurso: uma crítica à afirmação do óbvio. 5. Ed. Campinas: Ed da 
Unicamp, 2014. 

SODRÉ, Muniz. Claros e escuros: identidade, povo e mídia no Brasil. 2. ed. Petrópolis RJ: Vozes, 1999. 

SOUZA, Ricardo Luiz de. Catolicismo e escravidão: o discurso e a posse. 1. ed. Foz do Iguaçu: EDUNILA, 
2020. 

VIEIRA, Antônio. Sermões. Porto: Lello e Irmão, 1951. 


