
 Letras, v. 32, n. 65, p. 83-95, jul./dez. 2022 - DOI:10.5902/2176148570832 - ISSN 2176-1485
Submissão: 27/06/2022  Aprovação: 23/03/2023  Publicação: 11/07/2023

Artigo publicado por Letras sob uma licença CC BY-NC 4.0.

Artigo Original

Revista do Programa de Pós-Graduação em Letras
Universidade Federal de Santa Maria

65n.

Poéticas e retóricas dos séculos XVI a XVIII

O conceito de "proporção" em El Criticón de Gracián

The concept of “proportion” in Gracián’s El Criticón

Lucas Bento Pugliesi
Universidade Federal do Rio de Janeiro

Resumo: Este artigo intenta explorar a partir de uma breve passagem da novela alegórica El Criticón o sentido do 

conceito de “proporção” e as consequências epistemológicas de seu uso para Baltasar Gracián. À luz das práticas 

retórico-poéticas em voga no período de elaboração da obra (1651), espera-se pormenorizar o sentido técnico 

que o conceito pode apresentar, desnudando uma radical crise epistêmica que implicou uma reavaliação crítica 

da possibilidade de se conhecer ao longo do século XVII. Assim, o percurso arqueológico visa recolocar o central 

conceito de “proporção” em seus vínculos como uma teoria do conhecimento, conforme se apresenta na Crisi II do 

volume 1 do Criticón, partindo de tratados de arte retórica coevos e então refletir sobre a viragem que a obra parece 

operar sobre a categoria.
Palavras-chave: Epistemologia; Prosa do século XVII; Artes retóricas; Poética 

Abstract: This paper aims to explore, through the examn of a brief passage of the allegorical novel El Criticón, the 

meaning of the concept of “proportion” and the epistemological consequences of its use for Baltasar Gracián. In 

light of the rhetorical-poetic practices in vogue during the period of elaboration of the work (1651), it is expected to 

detail the technical meaning that the concept can present, revealing a radical epistemic crisis that implied a critical 

reassessment of the possibility of knowledge throughout the XVII century. Thus, the archaeological method aims 

to reevalute the central concept of “proportion” in its conection to a theory of knowledge, as presented in Crisi II of 

volume 1 of the Criticón, starting from contemporary rhetorical art treaties and then reflecting on the turn that the 

work seems to operate on the category.
Keywords: Epistemology; XVIIth century prose; Rhetorical arts; Poetics



Pugliesi, L. B. 

Letras, Santa Maria, v. 32, n. 65, p. 84-95, jul./dez. 2022  84

A opacidade do céu estrelado

O Criticón (1651) é um dos representantes da larga tradição de prosa ficcional do chamado 
“Século de Ouro espanhol”. Assim como a novela picaresca, representada por obras como La 
vida de Lazarillo de Tormes (1554), Vida del Pícaro Gúzman de Alfarache (1599) e La vida del Buscón 
(1626), a novela de Gracián conta um conjunto de peripécias que se centram no intervalo da vida 
de uma personagem, Andrênio, relatando o momento de inserção na cultura até o de sua morte. 
Diferentemente da tradição cômico-satírica, contudo, Andrênio é acompanhado por um guia, o 
homem mais velho, Critilo, o que gera a excepcionalidade e singularidade da obra que, a despeito de 
emular aspectos da picaresca, perfaz-se mais essencialmente como um texto moral. Se a picaresca 
narra, de forma majoritária, os infortúnios do homem comum, moralmente ambíguo, em uma 
sociedade regida pelo signo da decadência, o Criticón ambienta-se em um mundo análogo, regido 
pela tópica do grande teatro de falsas imagens, mas reveste-se da equipagem da ética, de modo a 
transformar a viagem do pícaro na peregrinação do sábio.

No primeiro capítulo da novela encena-se o encontro entre as personagens, Andrênio, 
representante do homem ordinário e, Critilo, o náufrago mais velho, sábio de profissão que, a 
partir de seu resgate, toma como missão guiar o jovem por uma peregrinação ascensional. Nas 
primeiras palavras do romance, Andrênio salva o corpo de Critilo que, então, intenta salvar a alma 
de seu pupilo. Se Andrênio surge, primariamente, como um homem desprovido de linguagem 
e criado por feras, sem qualquer conhecimento acerca do mundo civil para além das fronteiras 
da ilha onde nasceu, Critilo é rápido em educá-lo em um conjunto de saberes essenciais, acerca 
da lógica e da metafísica, antes que possa ser integrado ao mundo. Na Crisi Segunda, nomeada 
sugestivamente “O grande teatro do Universo”, a máquina do mundo é apresentada pela primeira 
vez ao discípulo. A essa altura, Critilo orienta Andrênio a realizar o gesto noético de contemplação 
do firmamento, detendo-se primeiramente no Sol, “la criatura que más ostentosamente retrata 
la magestuosa grandeza del Criador”1 (GRACIÁN, 1938 p. 121), enquanto “el más luciente espejo en 
quien las divinas grandezas se representan”2 (GRACIÁN, 1938, p. 122). Diante da magnanimidade do 
Sol enquanto representante máximo do artifício divino, Andrênio se esquece de si mesmo, em 
sorte de êxtase contemplativo. Seguindo a ordem da meditação astrológica dos corpos celestes, 
o homem desvia seus olhos, então, para as estrelas longínquas, momento no qual interrompe o 
relato de seu mestre:

—En lo que yo mucho reparé—dixo Andrenio—fué en su maravillosa disposición. Porque 
ya que el soberano Artífice hermoseó tanto esta artesonada abóbeda del mundo con tanto 
florón y estrella, ¿por qué no las dispuso, dezía yo, con orden y concierto, de modo que 
entretexieran vistosos lazos y formaran primorosas labores? No sé cómo me lo diga ni 
cómo lo declare.
—Ya te entiendo—acudió Critilo—, quisieras tú que estuvieran dispuestas en forma ya de 
un artificioso recamado, ya de un vistoso jardín, ya de un precioso joyel, repartidas con 
arte y correspondencia.
 

1   “a criatura que mais ostentosamente retrata a grandeza do Criador”
2   “o mais brilhante espelho no qual as divinas grandezas se representam”



O conceito de "proporção" em El Criticón de Gracián

Letras, Santa Maria, v. 32, n. 65, p. 85-95, jul./dez. 2022  85

—Sí, sí, esso mismo, porque a más de que campearan outro tanto y fuera un espectáculo muy 
agradable a la vista, brillantíssimo artificio, destruía con esso del todo el divino Hazedor 
aquel necio escrúpulo de averse hecho acaso y declarava de todo punto su divina providencia.
—Reparas bien—dixo Critilo—, pero advierte que la divina sabiduría que las formó y las 
repartió desta suerte atendió a otra más importante correspondencia, qual lo es la de sus 
movimientos y aquel templarse las influencias. Porque has de saber que no ay astro alguno 
en el cielo que no tenga su diferente propriedad, assí como las yervas y las plantas de la 
tierra: unas de las estrellas causan el calor, otras el frío, unas secan, otras humedecen, y 
desta suerte alternan otras muchas influencias, y con essa essencial correspondencia unas 
a otras se corrigen y se templan. La otra disposición artificiosa que tú dizes fuera afectada 
y uniforme: quédese para los joguetes del arte y de la humana niñería. De este modo, se 
nos haze cada noche nuevo el cielo y nunca enfada el mirarlo, cada uno proporciona las 
estrellas como quiere [...] (GRACIÁN, 1938, p. 124-5)3

Critilo oferece um quadro interpretativo cosmológico acerca do modo de disposição do céu, 
na esteira dos grandes tratados de astrologia filosófica que existiram, ao menos, até a época em 
que viveu Baltasar Gracián. No quadro de Critilo, a noite oferece-se ao sábio, enquanto dormem 
os néscios. Os labirintos cintilantes se revelam como mapas coesos que o teórico está disposto a 
deslindar. Mas é precisamente esta coesão que a visão contemplativa, ainda que não enformada de 
Andrênio, parece contestar. Andrênio tropeça na dificuldade de enunciar, diante de um sistema 
fechado oferecido por Critilo, mas sabe que, de alguma maneira, as coisas não são exatamente 
como lhe ensina seu mestre. Em outras palavras, a pretensa ordem não é suficientemente ordeira: 
se o Artífice ordenou o céu estrelado, por que não o fez mais belamente? Por que não deixou a 
unidade organizadora mais acessível? O problema para Andrênio é de cunho poético: falta ao 
céu, unidade de ação.

Contra a episteme oferecida por Critilo, isto é, o saber racionalmente estruturado, Andrênio 
sugere um problema de verossimilhança, certa falta de brilho, o que gera uma dúvida: dado o 
enigma da intransponibilidade da ordem cósmica, pode um néscio pensar – e nesse momento, 
Andrênio não é este néscio? –, de modo escrupuloso, que o mundo se fez ao acaso sem qualquer 
aporte de uma providência divina. Esta mensagem é enunciada com contemporizações, na forma 
do negativo. Ainda assim, diante da incompreensibilidade do céu, de seus signos visivelmente 
desarranjados, aventa-se a hipótese metafísica de que, talvez, não haja providência. Conforme 
diz o agudo aforisma 130 do Oráculo Manual, obra moral mais popular de Gracián, “o que não se 
vê é como se não existisse” (GRACIÁN, 2019, p. 89). Mas o como se é fundamental para que não 
se projete uma interpretação metafísica antiprovidencialista que seria não-enunciável em uma 
Espanha do século XVII sob a sombra do Santo Ofício.

3   “- No muito que notei – disse Andrênio – foi em sua maravilhosa disposição. Porque já que o soberano Artífice embelezou tanto essa artificiosa 
abóboda do mundo com tanto ornamento e estrelas, por que não as dispôs com ordem e conserto, de modo que tecessem entre si vistosos laços 
e formassem primorosos labores? Não sei como se explica, nem como o falei.
- Entendo-te – acudiu Critilo –, querias que estivessem dispostas em forma ou de um artificioso brocado, de um vistoso jardim, de uma preciosa 
joia, repartidas com arte e correspondência.
- Sim, sim, isso mesmo, porque para além de brilhar mais e ser um espetáculo muito agradável para a vista – brilhantíssimo artifício – destruiria 
de vez, o divino Fazedor, aquele néscio escrúpulo de haver-se feito ao acaso e declararia, de todo parte, sua divina providência.
- Reparas bem – disse Critilo –, mas há de advertir-se que a divina providência as formou e as repartiu desta sorte atendendo a uma outra corres-
pondência mais importante, aquela de seus movimentos e aquela do temperar-se às influências. Hás de saber que não há astro algum no céu que 
não tenha sua diferente propriedade, assim como as ervas e as plantas da terra. [...] A outra disposição artificiosa que tu reclamas seria afetada e 
uniforme: serviria apenas para os joguetes da arte e da pequenez humana. Deste modo, oferece-nos cada noite um novo céu e nunca se cansa de 
mirá-lo, cada um proporciona as estrelas como quer; de tal forma que esta variedade natural e grave confusão parecem tão grande que o vulgo as 
chama “inumeráveis”, e com isso se torna como um enigma, a suprema assistência.”



Pugliesi, L. B. 

Letras, Santa Maria, v. 32, n. 65, p. 86-95, jul./dez. 2022  86

Frente a hesitação de Andrênio, de sua asseveração de que com a pretensa falta de ordem a 
Providência parece se esquivar, Critilo esforça-se para demonstrar a força do enigma que se oferece 
aos intelectos doutos. É o enigma mesmo, emblema de uma falta de visibilidade para o néscio 
Andrênio que se torna para o douto Critilo, a marca da presença. É porque o enigma precisa ser 
decifrado, é porque a Providência precisa ser re-presentada pelo intelecto humano – conforme o 
enunciado Graciáno, a cada noite, cada um proporciona as estrelas como quer –, que a marca do 
Artificie se faz perceber. Não se pode perder de vista uma asseveração que essa passagem parece 
sugerir. Refiro-me ao fato de que, precisamente, ambas as personagens, mestre e discípulo, 
concordam que há um déficit de visível no céu estrelado: há algo em sua disposição que não está 
mais imediatamente disponível e, diante das artimanhas do Erro e do Engano, pode-se passar a 
vida sem acessá-lo.

A ordem astrológica não está despedaçada, mas elude o olhar e é esse golpe de vista, esta 
ilusão dos Engaños terrenos, que parece apontar à singularidade muito específica dos modos de 
saber da época de Gracián. Durante mais de um milênio, contra todas as atribulações sublunares 
em sua efemeridade, o céu permaneceu o mesmo, acessível, estável, legível. Por sua vez, o céu 
contemplado por Critilo e Andrênio é um céu em movimento. Não se pode falar em uma “ruptura” 
ou em um esfacelamento do pensamento que durante milênios garantiu a legibilidade do céu. Mas 
essa legibilidade parece em risco ao depender de uma tarefa árdua; uma empreitada pavimentada 
pelo insucesso dos néscios. Trata-se de um céu enigmático que não sugere uma ordem visível, mas 
sua ausência. Conforme a metáfora-mestra com a qual o texto de Gracián parece se digladiar, o 
mundo é o produto de um Artífice, uma obra de arte, de técnica, um artefato; mas é precisamente 
sua eficácia enquanto artefato que Andrênio parece questionar, o que é endossado por Critilo: a 
demanda de Andrênio por um céu mais ordenado, cuja visibilidade se fizesse mais imediata, é 
desprestigiado como um “mero joguete de artistas” em “sua pequenez humana”. A obra de Deus 
é muito abismal para que seja legível pelos parcos olhos humanos.

É nesta imagem, precisamente, que o hispanista norte-americano Alban Forcione enxerga 
o sintoma de uma crise, de uma radical crise epistêmica. Conforme lê o autor nessa imagem 
astrológica do Criticón, Andrênio insiste em uma imperfeição poética do cosmo em sua ordem 
(FORCIONE, 1997, p. 33). O cosmos é menos do que um bordado bem tramado ou do que um bem 
aparado jardim paras as inteligências:

Dentro das tradições que inspiraram a abertura do Criticón e informaram suas ficções 
filosóficas, parece que nos deparamos com algo totalmente novo e algo que convoca às 
próprias fundamentações metafísicas que essas tradições estavam tão preocupadas em 
estabelecer e proteger. A mais impressionante inovação está na transformação do sujeito 
contemplador, o “leitor” do Livro do Mundo, aquele, que desde o homem natural de Cicero 
ao Adão de Milton, foi posto diante de um texto “completo”, fundamentado metafisicamen-
te, tendo seu significado absoluto pré-ordenado, e tendo a obrigação de traduzir, imitar e 
incorporar esse significado e celebrar sua verdade. E com isso, dava-se a garantia de uma 
leitura subjetiva correta, ainda que limitada, figurada mais diretamente nas estrelas – a 
imagem da razão que simboliza a ponte entre a racionalidade que conecta o homem, o 
Criador, e o mundo criado. Contudo, em Gracián, encontramos o sujeito microcósmico,  
 



O conceito de "proporção" em El Criticón de Gracián

Letras, Santa Maria, v. 32, n. 65, p. 87-95, jul./dez. 2022  87

sempre idêntico a si mesmo, com seu ambiente cósmico e, essencialmente, com seus 
membros próximos da espécie, momentaneamente metamorfoseado em um indivíduo, um 
ser isolado a quem é dada a liberdade de dar contornos às estrelas e à substância cósmica 
“essencial” conforme lhe parece conveniente na ocasião. Nas construções moventes das 
“leituras” individuais, a monumentalidade construída do cosmos perde toda sua deter-
minação, suas figuras em mudança manifestam não mais os princípios estáveis de uma 
racionalidade uniforme, mas ao contrário, o esforço arbitrário e talvez, caprichoso, da 
imaginação humana em criar o “novo” em face do tédio, marca inescapável da sujeição 
humana à condição temporal. (FORCIONE, 1997, p. 35-6)4 

As asseverações de Forcione retiram consequências cosmológicas intensas dessa passagem. 
Diante de uma hesitação de um céu sempre em movimento que se oferece a cada um, de modo 
inaudito e imponderável, a cada nova noite, parece que a consistência da doutrina das semelhanças 
– os fundamentos metafísicos que por séculos animaram a contemplação dos céus – esmaeceu. É 
esta hesitação que torna a passagem do Criticón sui generis e a situa na encruzilhada de uma tensão 
epistêmica, entre o antigo modo de conceber a relação contínua, ainda que tortuosa, entre Criador, 
mundo e criatura, isto é, entre macrocosmo e microcosmo, e uma nova maneira de compreensão 
que parece entrever um descontínuo na ordem entre as palavras e as coisas, na qual as relações não 
parecem mais fundadas de partida, mas precisam ser inventadas, ou proporcionadas, à maneira 
da arte compositiva, como sugere Gracián. E é esta relação, portanto, da legibilidade do cosmo 
com as artes compositivas que se faz caso de investigar.

Proporção enquanto categoria nas artes retóricas modernas

A proporção empregada por “cada um” para fazer reluzir o céu estrelado, enquanto termo 
técnico posto no horizonte filológico das letras seiscentistas, pode ser lida a partir das artes 
retóricas em seus profícuos vínculos à lógica aristotélica. Nesse sentido, há três tratados que 
costumam delimitar as balizas de um pensamento sobre a proporção, o Delle Acutteza (1639) 
de Matteo Peregrini, o Cannocchiale Aristotelico (1654) de Emanuelle Tesauro e Agudeza y Arte de 
Ingenio (1648) do próprio Baltasar Gracián, reescrita de um tratado anterior (1642) mais breve. 
Pode-se somar a esses um quarto texto menos conhecido, mas certamente significativo em termos 
de circulação no século XVII, De acuto et arguto (1620) de Maciej Kazimierz Sarbiewski, poeta 
polonês. Esses tratados perfazem uma espécie de corpus teórico daquilo que se tem reconhecido 

4   Todas as traduções de textos estrangeiros são nossas. Conforme o original: “Within the traditions inspiring the opening of the Criticon and 
informing its philosophical fictions, we appear to be facing something entirely new and something that calls into question the very metaphysical 
foundations that these traditions were so concerned with establishing and protecting. The most astonishing innovation is the transformation of 
the contemplating subject, the “reader” of the Book of the World, who, from Cicero’s natural man to Milton’s Adam, was placed before a “com-
pleted” text, metaphysically founded, its higher meanings preordained, and given the obligation of translating, imitating, and incorporating 
these meanings and celebrating their truth. And the guarantee of that subject’s correct, and limited, reading was figured most directly in the 
stars—the images of reason that symbolized the mediating bridge of rationality connecting man, the Creator, and the created world. In Gracian 
we find that this microcosmic subject, ever identical with himself, with his cosmic environment, and with his essentially rational fellow members 
of the species man, has momentarily metamorphosed into an individual, an isolated lated being endowed with the freedom to shape the stars 
and the “essential” cosmic substance as he momentarily sees fit. In the changing constructions of individual “readings,” the monumentally con-
structed cosmos loses all determinacy, its shifting figures manifesting no longer the unchanging principles of a uniform rationality, but rather 
the arbitrary, and perhaps capricious, efforts of the human imagination to create “the new” in the face of the boredom that is the inescapable 
consequence of human beings’ subjection to temporality.”



Pugliesi, L. B. 

Letras, Santa Maria, v. 32, n. 65, p. 88-95, jul./dez. 2022  88

como uma “retórica da agudeza”, sob a qual a categoria de matriz aristotélica “proporção” exerce 
função de significativo destaque.

João A. Hansen, em um trabalho de recolha e mapeamento desses textos, entende que a 
“proporção” (proportio) é reimaginada no século XVI como um dos modos de fazer significar 
uma coisa, isto é, a proporção seria uma das formas seiscentistas de pensar modos de estabelecer 
relações entre palavras e coisas. Hansen elenca três modos, no âmbito da retórica, de pensar o ato 
de significar: pela convenção (relação arbitrária entre signos não relacionados, isto é a linguagem 
artificial humana), pela sinédoque (inclusão ou contiguidade entre significado e significante) e pela 
semelhança, propriamente dita. A modalidade da semelhança, pela qual se constituem os discursos 
ornamentados, isto é, a fala por imagens, aproxima duas coisas a partir de um elemento constitutivo 
entre ambas, subdividindo-se em três categorias: a atribuição que aproxima dois elementos por 
uma propriedade qualquer comum (uma qualidade como a cor, por exemplo, a brancura do lírio 
e a do pescoço da amada); a proporção que aproxima duas coisas que não possuem qualquer forma 
comum, mas “proporcionalmente análogas” (HANSEN, 2000, p. 300) e por fim, a proporcionalidade, 
da mesma natureza da proporção, mas qualitativamente mais intensa ao aproximar elementos 
muito distantes (que produzem alegorias, enigmas e anamorfoses) (HANSEN, 2000, p. 300).

Nos termos das artes retóricas, a proporção é o modo de construir relações que evidencia 
a “erudição de coisas distantíssimas” conforme Hansen resgata dos ditos de Tesauro (HANSEN, 
2000, p. 331). Dessa maneira podemos entender como a proporção diz respeito justamente ao modo 
de “inventar” semelhanças tênues que não são encontráveis na constituição mesma das coisas. 
Assim, proporcionado e desproporcionado passam a operar como valores que indicam a qualidade da 
aproximação compositiva entre coisas distantes e não relacionadas. A semelhança proporcionada é 
fundamental para se produzir um efeito de verossimilhança e decoro que, conforme Hansen tende a 
ler a partir de uma universalização do gênero epíditico entre os séculos XVI e XVII, deve possuir 
um efeito persuasivo (HANSEN, 2000, p. 337). Ou seja, a semelhança por proporção encontrada por 
poetas e oradores deve produzir um efeito de convencimento no público que lhe atribuiria então 
fidúcia. Nesse sentido, o ato de proporcionar, levado a cabo por um orador, diz respeito ao fazer 
coincidir semelhanças posicionais entre elementos disparatados; semelhanças que são, dessa 
forma, fundadas pelo discurso. Proporcionar-se o céu como se quer passa por um ato de invenção 
compositivo que permite estabelecer relações não-dadas de partida, mas fabricadas por meio da 
elocução. E é por esse ato de proporcionar que se pode produzir um efeito de persuasão.

Assim se pode engendrar as chamadas “agudezas”, o ornato engenhoso que produz deleite pelo 
encontro fortuito entre ideias distantes. Hansen salienta ainda que no contexto da Contrarreforma, 
as agudezas discursivas foram submetidas por uma série de tratados e bulas às chamadas “agudezas 
teologais”, isto é, o discurso sacro intentou “regrar” as agudezas fazendo coincidir a significação 
de coisas distantíssimas como um subproduto do artifício do Criador. Estas agudezas teologais, 
pensadas no contexto da pregação sacra, traduzem-se pela forma do ornato dialético, derivado 
da concepção aristotélica e depois ciceroniana, do entimema, isto é, o modo raciocinativo de 
decompor um termo em categorias constitutivas (o Aristóteles das Categorias lista dez: substância, 
quantidade, qualidade, relação, lugar, tempo, estado, hábito, ação e paixão) e, a partir disso, traçar 



O conceito de "proporção" em El Criticón de Gracián

Letras, Santa Maria, v. 32, n. 65, p. 89-95, jul./dez. 2022  89

analogias estruturais entre os acidentes categoriais que compõe um termo e outro, aparentemente 
distante deste. A forma do ornato dialético é constitutiva da analogia por proporção que se 
organiza pela aproximação entre dois elementos a partir de uma categoria comum que se lhes 
possa atribuir. Esta concepção pressupõe a hierarquização aristotélica do intelecto que entende a 
expressão como imagem das imagens mentais de conceitos (HANSEN, 2013, p. 29) de modo que a 
estrutura do entimema que aproxima, por um raciocínio lógico, termos aparentemente distantes,  
produz um modo de figurar o infinito no finito, isto é, o elemento sagrado na história humana 
(HANSEN, 2013, p. 29-30).

A expressão aguda, isto é, esta que pelo encontro material entre imagens mentais que 
aproximam do destinatário conceitos distantes, torna-se importante na medida em que permite, 
teologicamente falando, coligar o enunciador humano ao objeto divino:

Acredita-se então que o intelecto humano é como um espelho que, sempre idêntico a si 
mesmo, é simultaneamente sempre vário, exprimindo as imagens dos pensamentos das 
coisas postas à sua frente. Assim, o discurso interior do pensamento é entendido como 
um contexto ordenado de imagens, ou fantasmas, que existem na mente antes da repre-
sentação exterior. Quando são exteriorizados, o discurso e outras formas simbólicas são 
definidos como uma ordem de signos sensíveis copiados das imagens mentais como tipos 
do arquétipo. [...] O intelectualismo artificioso das obras seiscentistas decorre, por isso, 
não de afetação ou ludismo gratuito [...] mas de o modelo emulado ser sempre definido 
como um conceito análogo da Substância divina que é refigurado por conceitos distantes. 
(HANSEN, 2013, p. 30).

Nesse sentido, a metáfora, que emula em si o próprio procedimento constitutivo da linguagem, 
é vetor privilegiado por produzir novas (e inesperadas) associações entre imagens-conceito, e 
assim “faz ver, quando é representada exteriormente, a Causa que orienta a operação lógico-
dialético-retórica que a inventa” (HANSEN, 2013, p. 31). Encontrar a multiplicidade da natureza 
como presença divina, através da invenção elocutiva metafórica, não marca apenas os traços do 
Engenho divino, mas faz assemelhar a ele o intelecto humano capaz de produzir, discursivamente, 
a doutrina das semelhanças. Mas é fundamental pensar a respeito das teorizações modernas da 
retórica sobre as marcas de uma crise epistêmica: ao oporem-se modos falsos de proporcionar, 
na qual a metáfora brilha por si mesma, a modos verdadeiros, teologicamente fundados, corre-se 
o risco de se inferir um mundo no qual o intelecto humano pode proporcionar, ou seja, produzir 
significações (ainda que falsas) por seus próprios meios. Ainda que de forma não intencional, 
as teorizações contrarreformadas acerca da retórica tornam evidente o risco da composição de 
palavras completamente divorciadas de sua relação com as coisas.

Para que funcione, performativamente e se chegue ao fim do discurso em elogiar ou vituperar5, 
a semelhança por proporção deve persuadir. Esta relação, apesar de acentuada pela teorização do 
século XVII não é propriamente inédita, e sua arché pode ser rastreada até a Poética e a Retórica 
aristotélicas, conforme:

5   Conforme as prerrogativas do gênero epidítico, isto é, o gênero que na clássica tripartição entre os modos discursivos da retórica (rastreado 
até Aristóteles ou Cícero), é aquele que versa sobre as coisas existentes e presentes, elogiando-as ou censurando-as.



Pugliesi, L. B. 

Letras, Santa Maria, v. 32, n. 65, p. 90-95, jul./dez. 2022  90

O interesse em ressaltar que os discursos poético e retórico em Aristóteles apoiam-se 
na verossimilhança reside em que, do ponto de vista da elocução, a ação do entimema 
equipara-se à ação da metáfora (e também da antítese e da propriedade imagética da 
linguagem que faz a coisa “saltar à vista”). Logo, a metáfora possui ação argumentativa, 
e, mesmo considerando que a Retórica associa a relação da metáfora bem elaborada com 
um estilo elevado, há valorização equivalente tanto do plano argumentativo quanto do 
plano do ornato. “Na poesia, eikos e logos se equivalem”. O efeito da metáfora é equiparado 
ao de um silogismo específico, o entimema. [...] O conjunto desses aspectos elocutivos 
agudos constitui a metáfora conceituosa de Aristóteles [...] que será retomada pela poe-
sia seiscentista – por isso muitas vezes chamada de “conceptista” – na ideia de elocução 
arguta ou agudeza. (CARVALHO, 2007, p. 53)

O entimema aristotélico seria a forma retórica, argumentativa, do silogismo lógico-filosófico, 
portanto, como Aristóteles deixava entrever: “a imagem obtida é um entimema ou silogismo retórico, 
como diz Quintiliano, quando retoma os Analíticos de Aristóteles (I,II, 27, 70a 10): uma dedução 
baseada na semelhança de dois termos como um terceiro” (HANSEN, 2000, p. 320). Carvalho (2007) 
e Hansen (2000) extraem da Arte retórica de Aristóteles a base formal para pensar o aparecimento 
dessa escrita da agudeza que em larga medida, amplifica e expande as definições oferecidas pelas 
diversas retóricas da Antiguidade. Como sentencia ainda Carvalho “a percepção das semelhanças, 
seguida da construção argumentativa expressa em palavras adequadas, resume o procedimento 
verossímil que assegura o efeito persuasivo também na arte poética” (CARVALHO, 2007, p. 51).

É nesta chave que se pode entender a agudez: esta categoria que se espalhou pelas letras 
seiscentistas. A agudeza diria respeito precisamente a este efeito deleitoso produzido quando a 
translação, o entimema, encontra seu efeito persuasivo na mente do leitor, gerando um “efeito 
inesperado de maravilha que espanta” (HANSEN, 2000, p. 317). A semelhança por proporção é 
uma das formas de se produzir agudeza, de se produzir esse efeito de maravilha, espanto e deleite 
persuasivo no leitor. Gracián costuma ser lido nesse sentido como o teórico que mais longe levou 
o limite da agudeza, como aquele que a elevou aos píncaros, de forma a torná-la a finalidade 
central de qualquer discurso (CARVALHO, 2007, p. 143-4). À luz do sentido da “proporção” nas artes 
retóricas seiscentistas, pode-se pensar o giro teórico específico que Gracián atribuiu ao conceito.

Ingenio e concepto: Gracián e a epistemologia

Apesar das ressonâncias e similaridades emulativas que as obras técnicas de Gracián podem 
resguardar em relação a outros tratados de arte retórica do período, algumas diferenças surgem 
quando se leva em conta a maneira pela qual o autor visa apresentar sua própria empreitada. 
Como observa Yvancos (2014), o interesse de Gracián descrito em Agudeza y Arte do Ingenio, 
aquela que costuma ser considerada sua obra mestra de retórica, está em encontrar uma “nova 
casa para a agudeza” que não se limite nem à retórica, nem à dialética. Conforme argumenta o 
comentador, diferente de contemporâneos como Agrícola, Gracián entendia que a faculdade do 
juízo não se separa da invenção (YVANCOS, 2014, p. 131). Gracián diferente de toda a tratadística 



O conceito de "proporção" em El Criticón de Gracián

Letras, Santa Maria, v. 32, n. 65, p. 91-95, jul./dez. 2022  91

que o antecede não crê na possibilidade de uma divisão entre o juízo, capaz de delimitar silogismos 
que acertadamente relacionam logos a res, e o engenho (ingenio) que comporia a “flor eloquente”, 
a adequação proporcionada a partir de um ornato de palavra (GRACIÁN, 1725, p. 4).

Como se percebe, essa posição por si é heterodoxa, na medida em que para a opinião hegemônica 
contrarreformada de matriz aristotélica, só se pode conceber hierarquicamente a relação entre 
juízo e engenho, na medida em que as imagens elocutivas aparecem como figura exterior das 
imagens mentais que lhes antecedem logicamente enquanto causa. Como dito por Hansen (2000), 
“imagem de imagens mentais” anteriores. Como se percebe pelas primeiras linhas do tratado de 
Gracián, sua proposta não é “francamente aristotélica”, tendo em vista que o autor propõe uma 
relação de contiguidade, codependência e não-hierarquização entre juízo e engenho. Para além, 
esta “nova casa para a agudeza” implica uma reinvenção epistemológica que não entende que a 
lógica precede à poética, que a dialética é o suporte de imagens-mentais para o recobrimento 
ornamentado de imagens-sensíveis oferecidas pela tropologia poética. Gracián quer redefinir o 
campo mesmo de atuação do engenho, desprendendo-o de sua sujeição secular ao juízo. Nesse 
sentido, Agudeza y Arte de Ingenio não pode ser lido como uma arte retórica, mas, é preciso fazer 
justiça ao nome, pois trata-se uma Arte do Engenho enquanto faculdade mental intelectiva.

Yvancos (2014) torna patente a questão ao contrapor a argumentação de Gracián a dois 
importantes pensadores renascentistas, Agrícola (1443-1485) e Luis Vives (1492-1540). Como 
clarifica o comentador, segundo a posição de Agrícola, próxima à ortodoxia de Cícero e Quintiliano, 
a invenção retórica deveria se subordinar à lógica; por outro lado, Vives derivaria das discussões 
filológicas de seu tempo a percepção de que o sentido da palavra “não poderia se deduzir 
exclusivamente da definição lógica e abstrata da coisa”6 (YVANCOS, 2014, p. 136). Dessa maneira, 
como sentencia Yvanco, para Vives, o que torna “possível a realização das artes não é a atividade 
racional, demonstrativa, mas a atividade inventiva” (YVANCOS, 2014, p. 136)7. A posição de Gracián 
certamente está mais próxima de Vives, mas essa separação estanque entre juízo e invenção parece 
ser, precisamente, aquilo a que o pensador espanhol se opõe.  Gracián busca, segundo a tese de 
Yvancos, selar o abismo que, nas teorizações pregressas, separou o silogismo da elocução. Isto é a 
sede argumentativa dos tropos. Seu intento é, portanto, produzir uma arte, extraída da experiência, 
que possa delinear princípios formais regentes da união eficiente entre esses âmbitos: “Gracián 
quer vincular os conceitos ao artifício, isto é, propor que o Engenho não é somente uma qualidade 
substancial, alheia à arte, mas suscetível de ser reduzida à forma, ao artifício” (YVANCOS,  
2014, p. 138)8.

Em outras palavras, Gracián não está meramente propondo um novo pensamento sobre o fazer 
retórico, mas para além, submetendo o próprio pensamento à uma possibilidade de sistematização 
retórica ainda, entendendo como a faculdade raciocinativa não pode estar separada da faculdade 
imaginativa, que o conhecimento impende necessariamente nas capacidades engenhosas da 
imaginação. Para o autor, é preciso regrar não apenas a produção lógica de silogismos ou a 

6   “no podia deducirse exclusivamente de la definición lógica y abstracta de la res.”
7   “es porque lo que a su juicio hace posible la realización de las artes no es la actividad racional, demostrativa, sino la actividad inventiva”
8   “Gracián quiere vincular los conceptos al artificio, es decir, proponer que el Ingenium no sea solamente una cualidad sustancial ajena al arte, 
sino susceptible de ser reducida a forma, a artificio.”



Pugliesi, L. B. 

Letras, Santa Maria, v. 32, n. 65, p. 92-95, jul./dez. 2022  92

conveniência dos ornatos e tropos, mas pensar em uma sintaxe própria e eficiente que possa, 
experimentalmente, unir determinado silogismo a determinado ornato. Evidencia-se em seu 
projeto, que não se encerra sobre a verdade da dialética nem sobre o deleite da tropografia, uma 
tentativa de pensar as estruturas que regem a faculdade aperceptiva9 capaz de tornar aquilo que 
é complexo e divisível em algo simples e unido.

Quem levou mais longe as consequências epistemológicas da concepção de ingenium em 
Gracián foi o filólogo Emílio Hidalgo-Serna que se debruçou sobre as relações entre a episteme 
aristotélica e sua transvaloração no pensamento de Gracián. Como vimos, a opinião dominante 
tende filiar o elusivo concepto graciáno ao conceito aristotélico, ao que Serna assevera profundas 
diferenças. Para Aristóteles, é pela expressão do conceito (hóros) que os enunciados (logos) 
adquirem uma premissa consistente (prótasis), o que perfaz a demonstração em um tipo de discurso 
específico a episteme apedeiktiké (SERNA, 1980, p. 70).  O conceito é entendido como uma relação 
de predicação que afirma o ser, o que, como registra Serna não elimina ambiguidades e apresenta 
certa elasticidade imprecisa para um conceito tão fundamental à lógica aristotélica (idem, ibidem). 
Este discurso demonstrativo sobre o ser e a negação do não-ser, isto é, o estabelecimento de uma 
verdade, passa, portanto, pelos saberes dos princípios e, sobretudo, causas (idem, p. 71). O conceito 
aristotélico, eixo do saber racional, expressa “as essências e essas são reduções ou abstrações do 
que a razão pressupõe ou estabelece como fundamental nas coisas” (idem, p. 73)10. Este aspecto 
produz, para Aristóteles, o teor universalista do saber (episteme), precisamente o critério, como é 
sabido, que o faz afirmar a poesia (que imita de modo provável universais) como mais filosófica 
do que a história (a imitação verdadeira dos particulares) (Arist. Poet. 1451b).

Daqui se pode delinear os contornos singulares do conceito graciáno que, como discutido, 
fia-se no ingenium, na capacidade imaginativa e não no tipo de juízo analítico abstracionista que 
parte das coisas para a dedução de universais. Gracián inverte a ordem aristotélica, ao entender 
que o juízo analítico opera depois da atividade do engenho, isto é, da imaginação criativa. O engenho 
primeiro encontra as agudezas, isto é, as correspondências imaginadas entre coisas, mas também 
entre palavras e coisas, para a partir daí proceder com aporte do entendimento, de modo que “o 
conceito graciáno não é, portanto, um ato racional do entendimento ou do logos tal qual o vimos em 
Aristóteles” (SERNA, 1980, p. 75)11. Podemos compreender como Gracián parte da ornamentação 
em retórica, do pensamento por imagens para sugerir uma outra maneira filosófica de pôr em 
questão a demonstração enunciativa. Como sustenta Serna, a agudeza para Gracián não é um simples 
achado retórico, mas constitui o eixo das ações humanas a incluir o campo do saber (enquanto 
sutileza do pensar) e da ética (enquanto eixo definidor da razão prática). É por intermédio da 
agudeza que se pode conhecer, de um lado, e eleger o melhor curso de ação, por outro: “no caso do 
engenho, a ‘sutileza do pensar’ e a ‘coragem de entender’ não se realizam mediante a abstração e a 
partir de princípios universais, se não na visão e expressão conceitual das correspondências que 
unem ou relacionam objetos singulares entre si” (idem, p. 76)12. Isto abre espaço para entender 
9   Aquela que produz o conhecimento das ou a partir das coisas sensíveis. No caso da hipótese epistêmica de Gracián, é o engenho que organiza 
e produz conceptos que tornam a realidade passível de ser conhecida. 
10  “las esencias y éstas son reducciones o abstracciones de lo que la razón presupone y establece como fundamental en las cosas.”
11   “No es por lo tanto el concepto graciano un acto racional del entendimiento o del “lógos” tal y como hemos visto en Aristóteles.”
12   “En el caso del ingenio la “sutileza del pensar” y la “valentía del entender” no se realizan mediante la abstracción o a partir de principios 



O conceito de "proporção" em El Criticón de Gracián

Letras, Santa Maria, v. 32, n. 65, p. 93-95, jul./dez. 2022  93

como, conforme a sugestão de Forcione (1997), Gracián entende que o conhecimento advém de 
uma faculdade criativa e não de uma faculdade analítica: “por conseguinte, e posto que o universal 
não existe na natureza, o conceito engenhoso será apenas a expressão do saber do concreto e o 
expoente cognitivo do singular” (SERNA, 1980, p. 77)13.

Não se trata mais da demonstração do hóros enquanto premissa da epideixis, mas uma re-
presentação (mimesis) “da realidade na qual se respeitam as associações do ‘relativo’ em seu ser 
singular” (idem, p. 78)14. Gracián estaria submetendo a ciência (episteme) ao particular sobre o 
qual versa a retórica. Nesse sentido, o concepto fruto do engenho criativo funciona como uma 
espécie de “golpe de vista” que captura, de modo célere, o encontro insuspeito entre vizinhanças 
e o registra numa linguagem em seu teor relacional e particular. Essa correspondência, contudo 
– e esta é a diferença fundamental, o giro que Gracián introduz nas teses mais ortodoxas do 
libro mundi – não depende apenas do grau de correspondência percebido nos objetos, mas da 
habilidade do intelecto em conter e fixar na linguagem aquelas relações constatadas (SERNA, 
1980, p. 79). O engenho precede o juízo, precisamente porque sem esses momentos sintéticos 
de formação imagética (conceitos) não haveria um lastro, uma coisa pensada para que o juízo 
pudesse decompor. Para Gracián, o que o juízo analisa é uma representação registrada enquanto 
linguagem. De modo que a verdade não pode mais ser concebida como adequação entre logos e res, 
entre representante e coisa representada: “em Gracián esta verdade aparece e se torna patente na 
correlação e correspondência entre as coisas, manifesta-se a partir das diferenças e semelhanças 
entre os objetos, é advertida pelo engenho e expressa no conceito” (SERNA, 1980, p. 79)15.

O conceito (concepto) é um método e um modo de conhecer que não se restringe aos âmbitos 
retórico ou poético (apesar de extrair das teorizações retórico-poéticas sua força argumentativa). 
O conceito surge quando o engenho, enquanto faculdade aperceptiva, capta a correspondência das 
coisas e a fixa em uma linguagem por um ato de força, perfazendo uma espécie de universalização da 
inventio retórica como constitutiva da própria possibilidade de um conhecimento humano, enquanto 
ser temporal que vive entre as coisas particulares. Gracián submete as agudezas retóricas ao plano 
mais geral de um pensamento agudo. Ao tratar dos encarecimentos conceituosos assevera: “são os 
tropos e figuras retóricas a matéria, e como fundamento para que sobre eles levante os primores 
da agudeza, mas o que a Retórica tem por formalidade, esta nossa Arte, por matéria, sobre a qual 
derrama o esmalte de seu artifício” (GRACIÁN, 1725, p.78)16. A “nossa Arte”, da agudeza, tem por 
matéria, isto é, fundamento, aquilo que a retórica trata de modo formal.

Assim Gracián pode falar de uma agudeza do pensar, uma agudeza no falar, uma agudeza 
no agir ou em agudezas mistas que juntam esses planos de atuação (GRACIÁN, 1725, p. 5-7). Não 
se limitando a esses grandes campos, Gracián persegue as aparições da “agudeza” conforme seu 
casuísmo, suas manifestações absolutamente particulares e contingentes, o que torna difícil 

universales, sino en la visión y expresión conceptual de las correspondencias que unen o relacionan a los objetos singulares entre sí.”
13   “Por consiguiente, y puesto que lo universal no existe en la naturaleza, el concepto ingenioso será sólo expresión del saber de lo concreto y 
el exponente cognoscitivo de lo singular.”
14   “de la realidad en la que se respeten las asociaciones de lo “relativo” en el ser singular.”
15   “En Gracián esta verdad aparece y se patentiza en la correlación y correspondencia entre las cosas, se manifiesta a partir de las diferencias 
y semejanzas entre los objetos, es advertida por el ingenio y exprimida en el concepto.”
16   “Son los tropos y figuras retóricas materia y como fundamento para que sobre ellos levante sus primores la agudeza, y lo que la retórica tiene 
por formalidad, esta nuestra arte por materia sobre que echa el esmalte de su artificio.”



Pugliesi, L. B. 

Letras, Santa Maria, v. 32, n. 65, p. 94-95, jul./dez. 2022  94

pensar a disposição hierárquica tradicional às retóricas. Gracián retira os exaustivos exemplos de 
agudeza não apenas de discursos escritos sacros e profanos, composições poéticas e ficcionais, mas 
também dos atos de pessoas notáveis, sejam imperadores ou santos, de movimentos estratégicos 
na história, de lendas áureas, das vidas em seus ditos e feitos. A agudeza, portanto, não incide 
apenas enquanto categoria retórica. Se Aristóteles tornou retórica e poética disciplinas vizinhas à 
filosofia, operando, muitas vezes sob a égide do discurso demonstrativo de um conceito, Gracián 
inverte Aristóteles e traz a força da imagem como componente principal do discurso do ser, do saber 
humano e, portanto, da própria filosofia enquanto disciplina que se ocupa de tal problemática.

Neste sentido se pode compreender o aforismo número 251 de seu Oráculo Manual, “Há de 
se procurar os meios humanos como se não houvesse divinos e os divinos como se não houvesse 
humanos” (GRACIÁN, 2019, p. 146). O engenho funciona no pensamento epistemológico de Gracián 
como o limitador da ação humana, no campo do saber, mas também da vontade, no limite de uma 
natureza criada, mas cujo Artífice se esconde. Uma das primeiras lições ensinadas por Critilo a 
Andrênio, na Crisi III é precisamente que Deus está irremediavelmente absconditus (GRACIÁN, 
1938, p. 142). Nesse sentido pode-se compreender o porquê de, em sua existência feral alijado 
da linguagem, Andrênio sentir-se como um ser incompleto e deficitário. É a arte de produzir 
agudezas que remedia essa condição deficitária que vem suprir a falta e religar o humano ao 
mundo criado, permitindo sua integração ao sentido. A agudeza do engenho humano restitui a 
liberdade quase enquanto um órgão natural, o pharmákon diante da condição do exílio do Príncipe 
da Criação. O Deus absconditus entendido como causa do mundo criado opõe-se à physis, de modo 
que a subtração de Deus de sua criação, sua oposição a physis leva à “ausência de plenitude [que], 
paradoxalmente, gera riqueza ilimitada na variabilidade” (RUEDA, 2021, p. 992)17. A presença das 
criaturas, em sua capacidade autopoética, paga-se com a ausência de Deus, enquanto fundamento 
subtraído (idem, p. 987-990).

Penso que se pode, por fim, compreender o enigmático cada um proporciona como quer 
sentenciado pela máxima de Critilo. Conforme observa Gracián na abertura de Agudeza y Arte de 
Ingenio a “é a agudeza pasto da alma” (GRACIÁN, 1725, p. 2)18 e “entendimento sem agudeza, nem 
conceitos, é Sol sem luz, sem raios e em quantos brilham nas celestes luminárias são materiais 
como os do engenho” (idem, p. 2-3)19.  O brilho das estrelas é consubstancial à possibilidade do 
engenho em proporcioná-lo. Sem a atitude do engenho humano em coligar o brilho das luminárias 
estelares, o céu noturno apresenta-se apenas como um desarranjo confuso e incompreensível no 
qual nada se pode ler. O engenho intervém na criação, enquanto parte dela, para reordená-la e 
torná-la apreensível, produzindo seus mistérios no momento mesmo da elocução. Substitui-se uma 
razão das correspondências pela fabricação de sua possibilidade de representação. As semelhanças 
devem ser inventadas epistemologicamente à maneira que a retórica ensinou por séculos a inventar 
discursos. Sem ingenio não há nada a ser visto no céu contemplado por Andrênio.

17   “La ausencia de plenitud, paradójicamente, genera riqueza ilimitada en variabilidad.”
18   “és la agudeza el pasto del alma”
19   “Entendimiento sin agudeza ni conceptos es sol sin luz, sin rayos, y cuantos brillan en las celestes lumbreras son materiales con los
del ingenio.”



O conceito de "proporção" em El Criticón de Gracián

Letras, Santa Maria, v. 32, n. 65, p. 95-95, jul./dez. 2022  95

Referências

ARISTÓTELES. Poética. Trad: Ana Maria Valente. 3ª Ed. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian. 
2008.

CARVALHO, M. S. Poesia da agudeza em Portugal: Estudo retórica da poesia lírica e satírica escrita 
em Portugal no Século XVII. São Paulo: Humanitas Editorial: Edusp/Fapesp, 2007.

FORCIONE, A. K. “At the Threshold of Modernity: Gracián’s El Criticón” In SPADACCINI, N.; 
TALENS, J. Rhetoric and Politcs: Baltasar Gracián and the New World Order. Minneapolis/
London: University of Minnesota Press, 1997, p. 3-70.

GRACIÁN, B. A arte da prudência. Trad: Ivone Castilho Benedetti. 2ª Ed, 2ª tiragem. São Paulo: 
Martins Fontes, 2019.

GRACIÁN, B. Agudeza y Arte de Ingenio. Amberes: Na Casa de Juan Bautista Verdussen, 1725.

GRACIÁN, B. El Criticón. Tomo Primero. Edição crítica e comentários: M. Romera-Navarro. 
Philadeplhia: University of Pennsylvania Press, published in Co-operation with the Modern 
Language Association of America, London: Humphrey Milford: Oxford Universty Press, 1938.

HANSEN, J. A. “Retórica da agudeza”. Em Letras Clássicas, n. 4, p. 317-342, 2000.

HANSEN, J. A. “Instituição Retórica, Técnica Retórica, Discurso”. Em Matraga, Rio de Janeiro, v. 
20., n. 33, juz. / dez. p. 11-46, 2013.

RUEDA, L. S. “La physis del mundo en la concepción barroca de Baltasar Gracián” EM Hipogrifo, 
9.2, p. 981-997, 2021.

SERNA. E. H. “Filosofia del ingenio: El concepyo y metodo ingenioso em Baltasar Gracián” Em 
Revista de Filosfía, Vol. 18, n. 1, 1980.

YVANCOS, J. M. P. La Invención Literaria: Gracilaso, Góngora, Cervantes, Quevedo y Gracián. 1ª 
Ed. Salamanca: Ediciones Universidad de Salamanca, 2014.


	_GoBack

