
Resumo: 
 
Este artigo analisa a trajetória de Antônio Pitanga, 
figura central do Cinema Novo e do audiovisual brasi-
leiro, destacando sua relevância na luta antirracista e 
na construção de uma estética afro-moderno. Ao 
abordar sua inserção intelectual e artística desde os 
anos 1960, o texto evidencia o papel singular de Pi-
tanga como um dos poucos negros a participar ativa-
mente do movimento cinemanovista, denunciando o 
epistemicídio e a baixa representatividade negra nas 
produções da época. A discussão se estende à televi-
são, ressaltando o impacto da família Noronha em “A 
Próxima Vítima” (1995) e contrastando com a polêmi-
ca racista de “Pátria Minha” (1994), revelando as limi-
tações da representação negra sem o enfrentamento 
estrutural do racismo. Fundamentado na perspectiva 
de descolonização do ser e no conceito de sentipen-
sar, o artigo propõe uma crítica à imparcialidade euro-
centrada e evidencia como Pitanga redefine o concei-
to de sucesso, transcendendo a meritocracia branca e 
atuando como espelho para a comunidade negra. A 
análise destaca a importância da experiência, corpo-
reidade e ancestralidade africana na produção de 
uma estética decolonial, consolidando Pitanga como 
referência para o pensamento crítico e para a rein-
venção das bases do cinema negro brasileiro, em diá-
logo com as correntes afrodiaspóricas e a busca por 
justiça, reparação e restituição. 
 
 
 
Palavras-chave: Antônio Pitanga; Epistemicídio; Movi-
mento; Racismo; Cinema 

Revista InterAção —  

Artigos Dossiê 

Antônio Pitanga: resistência, ancestralidade e o 
contragolpe na capoeira da diáspora 

 
Antônio Pitanga: resistance, ancestry, and the counterattack 

in the capoeira of the diaspora 

Abstract:  
 
This article analyzes the trajectory of Antônio Pitanga, 
a central figure in Cinema Novo and Brazilian audio-
visual arts, highlighting his significance in the anti-
racist struggle and the construction of an Afro-
modern aesthetic. By addressing his intellectual and 
artistic involvement since the 1960s, the text empha-
sizes Pitanga’s unique role as one of the few Black 
individuals to actively participate in the Cinema Novo 
movement, denouncing epistemicide and the low 
Black representation in productions of that time. The 
discussion extends to television, underscoring the 
impact of the Noronha family in “A Próxima Víti-
ma” (1995) and contrasting it with the racist contro-
versy in “Pátria Minha” (1994), exposing the limita-
tions of Black representation without confronting 
structural racism. Grounded in the perspective of de-
colonizing the self and the concept of “sentipensar,” 
the article critiques Eurocentric impartiality and 
demonstrates how Pitanga redefines the notion of 
success, transcending white meritocracy and serving 
as a mirror to the Black community. The analysis high-
lights the importance of experience, corporeality, and 
African ancestry in the production of a decolonial aes-
thetic, establishing Pitanga as a reference for critical 
thought and for reinventing the foundations of Black 
Brazilian cinema, in dialogue with Afro-diasporic 
movements and the pursuit of justice, reparation, and 
restitution. 
 
 
Keywords: Antônio Pitanga; Epistemicide; Movement; 
Racism; Cinema  

 

Publicado por InterAção sob uma licença CC BY-NC-SA 4.0 

I Doutor em História do Tempo Presente pela Universidade Estadual de Santa Catarina; Professor, Universidade do Estado da Bahia       ,   

Salvador, BA, Brasil. 

denovac@gmail.com,        https://orcid.org/0009-0005-1175-6094 

Página 1            ISSN 2357-7975 

Adriano da Silva Denovac I 

 

IA., Santa Maria, v . 16, n. 5, e94106, p. 1 -25, nov. 2025  •           https://dx.doi.org/10.5902/2357797594106 
Submissão: 15/10/2025  •  Aprovação: 17/11/2025  •  Publicação: 24/11/2025 

mailto:denovac@gmail.com
https://orcid.org/0009-0005-1175-6094
https://orcid.org/0009-0005-1175-6094
https://dx.doi.org/10.5902/2357797594106
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://dx.doi.org/10.5902/2357797594106
https://ror.org/015n1m812


Página 2            ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

INTRODUÇÃO 

 

 O presente artigo se propõe a analisar a 

trajetória de Antônio Luiz Sampaio (Pitanga), figu-

ra indefectível do Cinema Novo e do audiovisual 

nacional, não apenas como um registro biográfico, 

mas como um locus de enunciação que articula a 

história do cinema brasileiro com a luta antirracis-

ta. Desde sua estreia em 1960 Pitanga se consoli-

dou como um ator atuante, sendo um dos poucos 

negros a participar intelectualmente do movimen-

to cinemanovista em seus primeiros anos, uma 

experiência que já sinalizava o epistemicídio cine-

matográfico e a baixa participação intelectual de 

pessoas negras nas produções da época. 

 Para além da trajetória no Cinema Novo, o 

artigo discute a presença de Pitanga em momen-

tos cruciais da representação negra na televisão, 

como o impacto da Família Noronha na novela A 

Próxima Vítima (1995), contrastando-a com a po-

lêmica racista de Pátria Minha (1994). Essa discus-

são lança luz sobre a fragilidade da representação 

sem o debate estrutural do racismo, apontando 

para a "mentira da democracia racial".  

 Nesse sentido, o trabalho se fundamenta 

na perspectiva da descolonização do ser, utilizan-

do o sentipensar como ferramenta epistemológi-

ca, o que implica em uma crítica da imparcialidade 

histórica eurocentrada. Busca-se evidenciar que a 

presença e a experiência de Antônio Pitanga se 

configuram como um espelho que reflete possibili-

dades para a comunidade negra, redefinindo o 

conceito de sucesso para além da meritocracia 

branca e atuando como uma chave para enfrentar 

o epistemicídio e a negação histórica do "direito 

de ser". 

 Antônio Luiz Sampaio nasceu em 1939 na 

cidade de Salvador, estudou arte dramática na 

Escola de Teatro da Universidade Federal da Bahia 

(UFBA), tem mais de 50 longas metragens em sua 

carreira, seu primeiro filme foi em 1960 no longa 

de Trigueirinho Neto, Bahia de Todos os Santos, de 

onde ele herdou o sobrenome artístico: Pitanga. 

 A carreira do artista está associada a 

história do cinema novo e do audiovisual nacional, 

mas ela também marca de maneira indefectível a 

presença do negro no cinema brasileiro e mundial: 

dois anos após estrear no cinema, ele 

protagonizava o clássico Barravento (1962) 

dirigido por Glauber Rocha. No mesmo ano, 

participou com destaque, em outra obra clássica, 

do diretor Nelson Pereira dos Santos, O Pagador 

de Promessas (1962); único filme brasileiro até o 

presente a ganhar a Palma de Ouro do importante 

Festival de Cinema de Cannes na França. Os dois 

filmes fazem parte dos primeiros anos do 

movimento cinemanovista, 1956 – 1972 (Gomes. 

1996), que se caracterizava pela crítica social e se 

constituiu em uma das correntes mais politizadas 

do cinema no século XX. É o único movimento 



Página 3            ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 5, e94106, p. 1-25, 2025 

cinematográfico brasileiro, até momento, a 

colocar cinema brasileiro no cenário mundial. 

Pitanga foi um dos atores mais atuantes no 

período, tendo trabalhado em 28 produções entre 

1960 e 1972. 

 O ator se declara como “o único negro 

desse conjunto do Cinema Novo, pensando 

igualmente que nem eles” (Pitanga, 2017). Por 

“eles” entenda-se a maioria branca, 

demonstrando seu lugar como pensante no 

movimento e denotando sua experiência como 

homem negro ocupando espaço de prestígio e 

visibilidade, algo raro no período histórico em 

questão. Tão raro que quando ele comenta sua 

participação, reforça que era o “único” negro 

participando intelectualmente, revelando que os 

negros e negras tinham baixa  participação 

intelectual ativa nessas produções; é epistemicídio 

cinematográfico, estavam ali apenas para serem 

vistos pelos brancos. 

 

O Cinema Novo é parte de uma corrente mais 

larga e profunda que se exprimiu igualmente 

através da música, do teatro, das ciências soci-

ais e da literatura. Essa corrente – composta 

de espíritos chegados a uma luminosa maturi-

dade e enriquecida pela explosão ininterrupta 

de jovens talentos – foi por sua vez a expres-

são cultural mais requintada de um amplíssimo 

fenômeno histórico nacional. (Gomes. 1996, p. 

100). 

 

 Importante destacar que na perspectiva 

histórica Pitanga não era o único preto de sua 

geração e tampouco do escopo do cinema novo a 

pensar e militar na luta antirracista, é a forma 

como ele lê e ressignifica esse passado no 

presente, tentando demonstrar seu lugar de 

importância e de alguma forma dando indícios do 

que foi a experiência racista na produção do 

cinema brasileiro. 

 Após o golpe civil-militar de 1964, o ator 

atuou em diversos filmes com crítica ao governo 

ditatorial tais como: Quando o Carnaval Chegar 

(1972), de Cacá Diegues, e Chico Rei (1985), de 

Walter Lima Jr, que faz parte de uma série de 

filmes dirigidos por cineastas e discípulos do 

Cinema Novo com objetivo de colocar a presença 

da pessoa negra como protagonista. Antônio 

Pitanga atuou em mais de 50 filmes entre 1960 e 

2020, também dirigiu o filme Na Boca do Mundo 

(1978) e mais recentemente, o filme Malês (2025). 

 Sua trajetória possibilita não apenas 

remontar uma parte da história do cinema 

brasileiro; do período pré-ditatorial até as 

vésperas das eleições indiretas no país e desse 

momento ao tempo presente. 

 Durante a ditadura civil-militar Pitanga fez 

uma incursão nas Áfricas, mas não como exilado. 

Segundo suas palavras sobre essa experiência: 

 

Eu não fui para Europa, como tantos amigos 

que tiveram que sair do país em 1964. Escolhi 



Página 4            ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

o exílio na África porque queria saber de qual 

África eu tinha vindo. Tinha noção de que a 

minha parte e da minha família foi queimada 

pelo Rui Barbosa. Aqueles papéis que eu pode-

ria buscar, eu não tinha mais. Saí do Brasil pela 

porta da frente, em missão cultural, em pleno 

governo Castelo Branco, porque tinha uns fãs 

no Itamaraty que admiravam o nosso trabalho. 

E eu escolhi passar quase dois anos caminhan-

do por alguns países que tivessem o dialeto, a 

língua, as danças, a culinária, mais próximos e 

que eu pudesse entender e me achar. Escolher 

a África já é uma atitude política (...). Com o 

apoio dos camaradas do Itamaraty, que eram 

fãs do Cinema Novo, consegui exibir três fil-

mes, Barravento, Ganga Zumba e Esse Mundo 

é Meu para os presidentes de países como 

Gana, Nigéria, Senegal. Queria mostrar tam-

bém como os negros brasileiros se comporta-

vam e como estavam. (Carta Capital, 2017) 

 

 Esse trecho retirado da entrevista em 

contraste com o filme Pitanga (2017) permite 

inferir algo importante: Antônio Pitanga também 

se lançou em seus personagens, como esse 

homem que se lançou às Áfricas em busca de sua 

origem na ideia de raiz, de ancestralidade. A 

pergunta que permeia os negros em diáspora: de 

que África eu sou descendente? Uma pergunta 

equivocada ao imaginar uma África no singular 

com um passado formatado na ideia de 

escravidão. Esse é mais um elemento interessante 

na vida de artista negro brasileiro, e no 

entendimento dessa proposta, é um evento que 

deve ser posto em contraste, quando pensamos a 

formação do pensamento negro no Brasil na 

perspectiva cinematográfica. 

 Como participante do Teatro Experimental 

do Negro - TEN1, Pitanga já tinha experiência de 

pensar formas de representação que rompessem 

com o sentido colonial da presença negra no 

cinema brasileiro. Já existe nesse movimento uma 

tentativa de desviar da estética colonial, da falsa 

percepção da realidade. O Tetro Experimental do 

Negro rompe com o tempo colonial, ou seja, com 

as formas de representação direcionadas ao 

tempo negado da colonialidade e convida a nos 

desprendermos da noção de espaço/tempo, em 

que a realidade é um simulacro, um momento de 

falsa aparência, do fim do corpo próprio e o da 

comunidade. O poder de subjetivação em nossa 

sociedade migrou para o mercado, assim a 

imagem de um corpo negro na tela pode deixar de 

ser um movimento de luta para se transformar 

outra vez em mercadoria. 

 O ator “se interessa por um presente que 

é o seu, em  um contexto em que o passado não 

está nem acabado, nem encerrado, em que o 

sujeito da sua narração é um “ainda aí”” (Rousso, 

2016, p.18). E nesse sentido é importante 

entender como a trama histórica de Pitanga se 

articula, mas a partir do locus de enunciação dele, 

que é muito mais que sua trajetória de vida. Nossa 

ideia e posição de localização geopolítica e pessoal 



Página 5            ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 5, e94106, p. 1-25, 2025 

é construída em relação ao cosmos e seus 

pluriversos. 

 

Afirmar o locus de enunciação significa ir na 

contramão dos paradigmas eurocêntricos he-

gemônicos que, mesmo falando de uma locali-

zação particular, assumiram-se como univer-

sais, desinteressados e não situados. O locus 

de enunciação não é marcado unicamente por 

nossa localização geopolítica dentro do siste-

ma mundial moderno/colonial, mas é também 

marcado pelas hierarquias raciais, de classe, 

gênero, sexuais etc. que incidem sobre o cor-

po. (Costa; Grosfoguel, 2016,) 

 

 Então a proposta aqui não é uma ponte 

com o passado, mas um presente aberto repleto 

desses passados, no aqui e agora, no 

entendimento de que na forja das histórias, 

Antônio Pitanga produz narrativas. Portanto, a 

ideia não é construir a biografia histórica de 

Antônio Pitanga, mas sim pensar a partir de 

diversas fontes e dentro de um recorte histórico a 

experiência de um indivíduo em relação a 

dinâmica estrutural, social, econômica, cultural 

etc. Pitanga atravessa momentos importantes na 

história do Brasil, como fica fica explícito no filme 

Pitanga (2017) dirigido por Beto Brandt e Camila 

Pitanga, onde o ator a partir do presente, 

articulando memória, esquecimento, dores, 

afetos, lutas, parcerias e imagens de arquivo 

remonta sua experiência no mundo. 

 Sentipensar que é o giro do olhar a partir 

do presente, o que traz no discurso de Pitanga 

apontamentos sobre o presente e não exatamente 

sobre o passado evocado nos filmes (Ferro, 2010), 

que expressam a luta antirracista. É a partir desta 

ideia que podemos tentar entender esse “negro 

em movimento”, que cria no tempo suas redes e, 

entre elas, com homens e mulheres negras. Essa 

pessoa em movimento constitui um pensamento 

movimento, algo que de alguma forma antecipa, 

prevê, dialoga com o pensamento afro-moderno 

discutido por Achille Mbembe (2013), o que não 

significa que ele seja um homem a frente de seu 

tempo, não se trata disso, Pitanga é um homem 

de seus tempos. 

 O autor constrói uma discussão sobre o 

nascimento de um pensamento mundo apontando 

aspectos em sua análise sobre o desenvolvimento 

do pensamento pós- colonial no tempo, afirmando 

que “ao longo das décadas de 1980/1990 que 

começa a operar-se uma convergência entre o 

pensamento pós-colonial, por um lado, e muitas 

outras correntes, e as genealogias particulares por 

outro” (Mbembe, 2013, p.65). Uma das correntes 

que o autor se refere é o pensamento afro-

moderno, no qual percebo tangências, conexões, 

semelhanças com a experiência e pensamento de 

Antônio Pitanga. 

 

Por outro lado, existe um pensamento afro-

moderno que se desenvolve na periferia do 



Página 6            ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

Atlântico e que, aliás toma essa formação 

oceânica como a própria unidade da sua análi-

se (...). A sua preocupação central reside na 

reescrita das múltiplas histórias da modernida-

de enquanto encruzilhada de fatos de raça e 

de fatores de classe. Nesse âmbito, esse pen-

samento afro- moderno interessa-se tanto 

pelas questões das diásporas quanto dos pro-

cedimentos através dos quais os indivíduos são 

submetidos a categorias infamantes, que lhes 

barram qualquer via de acesso ao estatuto de 

sujeitos na história. (Mbembe, 2013, p. 64) 

 

 No filme, ao se colocar no presente como 

um “capoeirista mental e da vida”, “um negro em 

movimento”, alguém que vive no 

“contragolpe” (Pitanga, 2017), o ator reúne uma 

chave de palavras para se definir que estão na 

relação com a experiência dele no tempo, e é no 

presente que ele evoca esse movimento, que 

executou a vida toda e segue executando. 

 Desde que as(os) primeiros (os) africanas

(os) aqui chegaram trazidos pela força colonial, as 

redes de relação foram cruciais para os processos 

de resistência ao longo da história. Lá no livro 

didático de quando éramos crianças, e até hoje, 

em alguns livros, parecia que só apanhavam, 

trabalhavam e sofriam. Sim, assim também era, 

mas não só isso, havia o extraordinário desejo de 

permanecer, de ser, até ser livre, um pensamento 

de longa duração, um desejo para si e para as 

gerações vindouras. Como aponta a historiadora 

Cláudia Mortari: 

 

o tráfico atlântico, o desenraizamento e a es-

cravidão dos africanos destruíram os vínculos 

que estes possuíam na África, mas não a cons-

ciência que permitiu a reinvenção das identi-

dades e o estabelecimento de novos vínculos 

familiares no contexto da diáspora. Alguns 

desses vínculos foram relativamente longos. 

(Mortari, 2007, p. 131) 

 

 Tais estratégias de sobrevivência e de rein-

venção das identidades estão entre nós até o pre-

sente. Entendo que quando Antônio Pitanga evoca 

para si o “movimento do contragolpe na capoei-

ra”, está falando segundo a perspectiva desse arti-

go, de reinvenção de identidades e lutas. Certa-

mente essa força ancestral já existia nas Áfricas e 

sabemos disso, pois, na imensa diversidade cultu-

ral do continente africano, a questão da ancestrali-

dade e o respeito as pessoas mais velhas é quase 

uma recorrência absoluta; mas aqui no mundo da 

diáspora2 ela se reorganizou frente à demanda 

colonial escravista. E quero dizer que esse artigo 

também é sobre cada lágrima e violência recebida, 

mas o que ela quer destacar de verdade3, é sobre 

a força de viver e sobreviver a tudo isso até o tem-

po presente.  

 É sobre ser um (uma) capoeirista na vida e 

contra golpear aqueles passados e esses presen-

tes, é meter o pé na porta do futuro. Me movo no 

sentido e no desejo de ser e de fazer história tal 



Página 7            ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 5, e94106, p. 1-25, 2025 

qual nossos ancestrais. Estamos todas e todos ine-

xoravelmente inscritos na história, o que falta defi-

nitivamente é toda a humanidade desfrutar de voz 

e vez no tempo narrado e no tempo vivido. 

 A História Amealha, conta, reconta, desve-

la, falseia, sob o pretexto de dar conta do social, 

do político, dos engendramentos do poder, do ser, 

em meio ao total da experiência humana no tem-

po. Mas o que é uma vida frente ao tempo? Mas o 

que é tempo? Certamente essas questões são an-

cestrais e sempre estiveram presentes em diversas 

culturas. Mas a questão é que a história produzida 

a partir de um viés ocidental/colonialista, onde 

tudo o que escapa da racionalidade cartesiana, 

iluminada, é considerado mito, exótico, bruxaria, 

relegado ao plano do curandeirismo ou da mais 

absoluta ignorância. Notadamente isso se dá para 

além da dificuldade de compreender as diferen-

ças, mas como projeto de poder para eliminá-las, 

desumanizá-las, escravizá-las, torná-las combustí-

vel para legitimar o sistema e “manter o macho 

adulto branco sempre no comando.”4 

 Evoca-se, para a História, uma consciência 

universal5, no entanto, o que escapa aqui é que a 

“consciência é uma atividade transcenden-

te” (Fanon, 2005). Não é possível circunscrevê-la 

ao modelo científico ocidental, a um único univer-

so de possibilidades. Mas é justamente a transcen-

dência da consciência uma das formas assassina-

das pela colonialidade do ser, isto é, seu senso de 

estar no mundo, sua relação de pertencimento, 

sua maneira de ver no diferente a possibilidade de 

compreender mundos e pessoas plurais.  

 Contudo, algumas pessoas rompem com o 

sentido colonial de ser, ou não se deixam encaixar 

no modelo; constroem formas plurais de ser e es-

tar no mundo e nos impressionam quando as per-

cebemos como agentes no tempo, quando sua 

própria forma de ser e viver converte-se em de-

núncia do processo opressivo e de exploração do 

capitalismo que tem o racismo interseccionado 

com a classe como base. Além de Antônio Pitanga, 

poderia citar mais uma miríade de pessoas negras 

que provocam e experimentam esse rompimento 

com a estrutura colonial, em diversos tempos, mas 

citarei apenas mais dois nomes, que são emblemá-

ticos no corredor atlântico: Carolina Maria de Je-

sus e Rosa Parks. 

 Na verdade, é mais que denúncia, é inspi-

ração e forma de luta, são pessoas frutos de seu 

tempo, mas com uma capacidade imensa de trans-

cendê-lo. Assim é Antônio Pitanga. Muito antes de 

Black Panther6 e Wakanda Forever7, minha gera-

ção e eu já tínhamos um herói negro, só que a 

maioria não viu. Esse herói estava lá - Antônio 

Sampaio ou Antônio Pitanga, sua geração e os que 

vieram antes, estavam lá e estão aqui, ele é guer-

reiro, é filho de Ogum. Ogunhê! 

 Todas as imagens usadas nesse artigo, es-

tão em tamanho de destaque. Parto do princípio 



Página 8            ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

de que imagem é texto e terá seu destaque nele. 

Imagens menores, na perspectiva aqui trabalhada, 

são postas enquanto ilustração. Suporte para o 

texto escrito, aqui não; você deve parar, observar, 

escutar e sentir as imagens em uma Lmirada de 

resistência. 

 A primeira memória/imagem de Antônio 

Pitanga que acessamos para propor a discussão 

desse artigo é do filme, Ganga Zumba (1963), di-

reção de Cacá Diegues; tenho nítido em minha 

lembrança aquele homem preto que aparecia na 

tela e enfrentava os brancos - a escravização era 

o pano de fundo. Pitanga marcou de forma im-

portante meu imaginário, e de boa parte dessa 

geração, que quase não tinha figuras negras em 

imagens potentes que não fossem as do terreiro, 

e outros espaços de presença majoritária de pes-

soas pretas. 

 No decorrer dos anos, Antônio Pitanga 

sempre me dava a sensação de força ancestral, eu 

ainda não sabia bem o quê, mas ela ali já repre-

sentava algo para mim e para minha geração. Ape-

sar de ser uma figura escassa, já que não íamos ao 

cinema e só fui ter acesso a este de forma um 

pouco mais regular, por volta dos anos 90. Depen-

dia sempre de alguma reprise na madrugada, que 

era possível descobrir no caderno de TV do jornal. 

A imagem a seguir é totalmente preta e branca na 

minha tela mental, com destaque para o branco. 

 

Figura 1 - Cena do filme Ganga Zumba (1963) 

 
Fonte: https://umarisoflora.wordpress.com/2015/01/17/

cinema-ganga-zumba-1963/ 

 

 O (re)encontro com Pitanga de forma mais 

consciente da importância da sua figura acontece 

em 1995, na novela A Próxima Vítima8, a primeira 

da Rede Globo de televisão a representar uma fa-

mília negra de classe média e bem-sucedida. Isso 

foi bastante impactante naquele momento históri-

co, pois pela primeira vez, víamos representações 

distantes dos estereótipos negros inicialmente 

construídos na literatura e no cinema e, posterior-

mente, expressos na televisão como sintoma do 

racismo estrutural e, também, do racismo delibe-

rado das produtoras e produtores, como ainda o 

é, apesar dos avanços. 

 

 

 

 

 

https://umarisoflora.wordpress.com/2015/01/17/cinema-ganga-zumba-1963/
https://umarisoflora.wordpress.com/2015/01/17/cinema-ganga-zumba-1963/


Página 9            ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 5, e94106, p. 1-25, 2025 

Figura 2 - Cena Próxima Vítima 

 
Fonte: Família Noronha – A Próxima Vítima (1995)9 

 

 Eis que surge no horário nobre da TV brasi-

leira10 a família Noronha. Antônio Pitanga inter-

pretou Cleber Noronha, contador com perfil de 

homem “íntegro e honesto”11 casado com a secre-

tária executiva, Fátima. Interpretada pela atriz Ze-

zé Mota. Eram os pais do gerente de banco Sidney 

(Norton Nascimento), do estudante universitário 

Jeferson (Lui Mendes), que era homossexual12, e 

Patrícia (Camila Pitanga), colegial que sonhava ser 

modelo. Sidney namorava a também secretária 

Rosângela (Isabel Filardis). A empregada da casa, 

Marinete (Catarina Abdala) era a única persona-

gem não negra no núcleo familiar13. Entretanto, se 

observarmos o sobrenome da atriz que interpre-

tou a empregada e seus traços fenotípicos, pode-

mos inferir que não se trata de uma branca euro-

peizada, do ponto de vista do imaginário colonial. 

Penso que, se essa empregada fosse uma atriz de 

renome como Vera Fischer, por exemplo, o impac-

to seria outro. 

 Para as pessoas negras era de fato um 

acontecimento. Entretanto, a partir de meu senti-

pensar (Escobar, 2014) no tempo presente, a tra-

ma histórica revela elementos que talvez demons-

trem o motivo pelo qual a novela não passou de 

uma peça solta, um discurso pífio do ponto de vis-

ta do impacto social, já que acabou não promo-

vendo um debate mais profundo sobre o racismo 

e tão pouco mudou a estrutura narrativa das no-

velas seguintes no que dizia respeito a representa-

ção das pessoas negras. Aliás, isso não aconteceu 

de forma eficaz até o tempo presente.  

 Entendamos melhor uma parte da trama 

daquele momento histórico: A Próxima Vítima foi 

apresentada pela TV Globo logo após a novela Pá-

tria Minha (1994/1995) de Gilberto Braga, que ha-

via causado polêmica por conta de uma cena de 

racismo, que mexeu com os movimentos negros, 

que há muito já questionavam o racismo da emis-

sora carioca. 

 A cena que causou a reação das entidades 



Página 10           ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

negras foi entre o empresário Raul (Tarcísio Meira) 

e o jardineiro Kennedy (Alexandre Moreno). O em-

presário interpretado por Tarcísio desconfia que 

Kennedy estivesse tentando roubá-lo, quando na 

verdade este estava admirando as gravatas do em-

presário. Então, entre outras violências, ele chama 

o jardineiro de "negro insolente” e faz comentá-

rios que trazem o preconceito explícito: "Você 

pensa que eu acredito em crioulo? Vocês, Ken-

nedy, quando não sujam na entrada, sujam na saí-

da" (Estadão, 2019)14, entre outras ofensas dessa 

natureza. Isso gerou uma reação imediata e sugiro 

que você pare a leitura nesse momento e se puder 

assista a cena em questão que está disponível na 

internet15, que é forte. 

 

Figura 3 – Cena da novela Pátria Minha, de 1994 

 
Fonte: Memória da TV. 

Legenda: Disponível em: https://memoriadatv.com.br/

noticia/4284/cena-forte-da-novela-patria-minha-gerou-

polemica-e-causou-represalias-a-globo-em-1994.html. Aces-

so: 17 nov. 2020. 

 Apesar do racismo “desde sempre” da Glo-

bo, a repercussão tomou proporções nacionais e 

houve reações. A advogada Vera Lucia Vassouras, 

de São Paulo, entrou com pedido de liminar 

(negado poucos dias depois) na 15ª Vara Cível da 

Capital pedindo a suspensão das cenas que con-

tassem com "referências racistas". Segundo Vera, 

a novela atentaria "contra a honra e a imagem dos 

cidadãos negros no País”. O Núcleo de Consciência 

Negra da Universidade de São Paulo (USP) se ma-

nifestou, por meio do sociólogo Luiz Carlos dos 

Santos, um de seus coordenadores. "Não adianta 

os autores da novela dizerem que queriam denun-

ciar o racismo com aquela cena absurda, porque o 

negro da novela não está discutindo nada, está 

quieto, é vítima sem voz", afirmou Santos. 

 Sueli Carneiro, então coordenadora execu-

tiva do Geledés, Instituto da Mulher Negra, tam-

bém entrou com uma notificação judicial no Foro 

Cível contra a Globo por "veicular imagens arcai-

cas" dos negros. "As cenas representam efetiva-

mente o cotidiano que os negros enfrentam. A 

controvérsia está na imagem dos personagens ne-

gros da novela, que são estereotipados", afirmava. 

Sueli Carneiro chegou a ter um texto publicado à 

época. Confira um trecho abaixo: 

 

"Essa atitude tão moderna da emissora e de 

seus autores de enfrentar o problema do racis-

mo se apoia em imagens arcaicas e ultrapassa-

das dos negros, que até o nível da historiogra-

https://memoriadatv.com.br/noticia/4284/cena-forte-da-novela-patria-minha-gerou-polemica-e-causou-represalias-a-globo-em-1994.html
https://memoriadatv.com.br/noticia/4284/cena-forte-da-novela-patria-minha-gerou-polemica-e-causou-represalias-a-globo-em-1994.html
https://memoriadatv.com.br/noticia/4284/cena-forte-da-novela-patria-minha-gerou-polemica-e-causou-represalias-a-globo-em-1994.html
https://acervo.estadao.com.br/pagina/#!/19941107-36910-nac-0014-ger-a14-not/busca/P%C3%A1tria+Minha+Racismo
https://acervo.estadao.com.br/pagina/#!/19941107-36910-nac-0014-ger-a14-not/busca/P%C3%A1tria+Minha+Racismo
https://acervo.estadao.com.br/pagina/#!/19941107-36910-nac-0014-ger-a14-not/busca/P%C3%A1tria+Minha+Racismo
https://acervo.estadao.com.br/pagina/#!/19941107-36910-nac-0014-ger-a14-not/busca/P%C3%A1tria+Minha+Racismo
https://tudo-sobre.estadao.com.br/usp-universidade-de-sao-paulo
https://www.geledes.org.br/tag/sueli-carneiro/


Página 11           ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 5, e94106, p. 1-25, 2025 

fia oficial, estão sendo objeto de críticas e revi-

sões. Impossível que os globais não o saibam. 

Os personagens brancos da novela são ricos, 

pobres ou de classe média. Generosos, egoís-

tas, progressistas, reacionários, ou seja, refle-

tem a multiplicidade de situações e atitudes 

presentes na sociedade. Diferentemente, os 

personagens negros estão congelados num 

único estereótipo: são humildes, indefesos e 

servis." (Estadão, 2019).16 

 

 O Diretor Gilberto Braga se defendeu di-

zendo ser antirracista, alguns atores e atrizes ne-

gras, assim como uma parcela da sociedade enten-

deram que a cena apenas representava a realida-

de. E você que assistiu a cena, sentiu o que? A Fi-

gura 3 é mais que a representação da dor, é a ex-

periência encarnada na “pele” da representação. 

Como expresso no relato de Alexandre Moreno, 

ator que protagonizou a cena: 

 

fiz a cena com muita vontade de ser represen-

tante dessa denúncia ao mesmo tempo pintou 

um certo constrangimento por estar ouvindo 

aquelas coisas o ator também ressaltou a rea-

ção de seu colega durante a gravação o Tarcí-

sio ficou desesperado sofreu a gente não para-

va de se abraçar17 

 

 Deslocados no tempo, podemos inferir que 

Sueli Carneiro (2019) estava correta, sobre o que 

disse na época, aquilo mais reforçou estereótipos 

do que gerou possibilidades libertárias. Em no-

vembro de 1994, ainda no calor do debate gerado 

pela novela de Gilberto Braga, quatro meses antes 

da estreia de a Próxima Vítima, e uma semana de-

pois de o Geledés/SOS Racismo entrar com uma 

notificação na Justiça contra Pátria Minha, em 

uma matéria sobre a novela que estrearia em al-

guns meses publicada no caderno ilustrada da Fo-

lha de S. Paulo18, Silvio de Abreu ao ser questiona-

do sobre a novela A Próxima Vítima e sua discus-

são sobre racismo a partir da família Noronha dis-

se: 

 

Resolvi criar a família para atender uma justa e 

antiga reivindicação do movimento negro", 

explica o autor. "Cleber, Fátima e os outros 

quatro personagens terão uma vida típica de 

classe média. Conviverão com os brancos em 

pé de igualdade, sem sofrer discriminação." 

Sílvio de Abreu ressalta que não concebeu a 

família de Sidney para discutir os preconceitos 

raciais no Brasil. Tampouco para aproveitar a 

polêmica em torno de "Pátria Minha" (...) O 

autor aponta, ainda, mais uma razão para colo-

car a família na história. "O país conta, hoje, 

com um bom time de atores jovens e negros. 

Por que não aproveitá-los? (Folha de S. Paulo, 

2019) 

 

 Percebemos aqui um descompasso entre o 

debate que a novela causou e as intenções do au-

tor supracitado. Do meu lugar, pois eu estava vivo 

na época e assisti a novela, o que me encantava 

era ver aquele monte de gente preta na TV viven-



Página 12           ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

do uma “vida boa”, de fato não havia situações de 

racismo, e a novela falava de um país que não 

existia. 

 Entretanto, aqui é condição central, pensar 

que as imagens da família Noronha apresentadas 

pela novela, e segundo as perspectivas desse arti-

go, dava a certeza de que não fazíamos parte da-

quilo tudo. No entanto, nos ver ali representados, 

também conferia uma falsa sensação de liberdade, 

pois as imagens evocavam para as pessoas pretas 

esmagadoramente pobres, uma possibilidade de 

ascensão social, mas sem discutir o racismo, como 

se isso fosse possível. Podemos inferir pelas fontes 

que a novela reforçou a mentira19 da democracia 

racial ao não expor a família a situações de racis-

mo, exatamente no sentido oposto a novela ante-

rior e que, também, foi um “tiro pela culatra”. 

 Foi assim que reencontrei Antônio Pitanga, 

só que dessa vez era colorido e a cor que predomi-

na na imagem de minha lembrança é preta. Então 

foi pela televisão que conheci Antônio Pitanga, 

pois no cinema só fui ter a oportunidade de assisti

-lo em 2017, quando vi ao filme documentário Pi-

tanga e pude entender melhor a força daquela 

presença e da minha conexão com ele. 

O artigo que aqui tento construir está na relação 

dele também comigo, pelo fato de ser um ho-

mem negro em espaço de destaque, é como se 

ele fosse um espelho que reflete possibilidades, 

para quem consegue mirá-lo. Já para as pessoas 

brancas, isso talvez não seja perceptível, pois o 

ser branco pode ser o que quiser. Ser uma pes-

soa branca, em outras palavras, também significa 

não ter que se pensar como humano, porque ele 

simplesmente o é. 

 Isso se dá entre outros aspectos devido a 

colonialidade do ser, ou seja, o resultado do im-

pacto do longo processo colonial nas linguagens, 

na construção das subjetividades, de populações 

indígenas e negras na América Latina e em todas 

as partes do globo em que o processo colonial eu-

rocentrado foi aplicado, construindo a ideia de 

uma inferioridade natural dessas populações. Par-

te do resultado disso no tempo presente está nos 

manicômios, nas cadeias, nos cemitérios, nas fave-

las, dentro de mim e dentro de você que lê esse 

artigo, se és uma pessoa negra: o direito de ser 

nos foi historicamente negado. 

 

[…] del “yo pienso, luego soy” somos llevados a 

la noción más compleja, pero a la vez más pre-

cisa, histórica y filosoficamente: “yo pienso 

(outros no piensan o no piensan adecuada-

mente), luego soy (outros no son, están des-

provistos de ser, no deben existir o son dispen-

sables) […] En el contexto de un paradigma 

que privilegia el conocimiento, la descalifica-

ción epistémica se convierte em un instrumen-

to privilegiado de la negación ontológica o de 

la sub-alterización. (Maldonado-Torres, 2007, 

p.144-145). 

 



Página 13           ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 5, e94106, p. 1-25, 2025 

 A partir do meu presente e com as ferra-

mentas reflexivas que possuo, faço a inferência de 

que é na chave da decolonização20 do ser que An-

tônio Pitanga entra na em perspectiva teórica, 

uma possibilidade de desconstrução da ideia de 

inferioridade. Através de seu trabalho, da forma 

como ele representa, desse homem preto, que 

mesmo em um papel subalterno, consegue cor-

romper o estereótipo que a imagem produz, atra-

vés de seu corpo e de sua forma de representar, 

hoje reconheço melhor a sensação que ele me 

causava. 

 Mas considerei importante, me colocar na 

relação, marcar meu encontro com ele, uma vez 

que o artigo é construído no diálogo entre dois 

homens negros, na perspectiva de pensar as pes-

soas negras em movimento, não só no passado 

evocado por nossas memórias, mas entender esse 

movimento no tempo presente. 

 Não é só com as formas de representação 

dadas pela colonialidade que Pitanga, como her-

deiro do Teatro Experimental do Negro - TEN, 

questiona, mas também a significação social de 

sucesso. Essa ideia não nos inclui, uma vez que é 

forjada essencialmente para o branco que confun-

de espaço de poder, privilégio e meritocracia com 

sucesso. É sob outra perspectiva que o sucesso de 

Pitanga, e outras personalidades negras, na indús-

tria cultural, pois o sucesso não é só sobre ele, é 

sobre nós em uma perspectiva temporal e de lon-

ga duração; se você pessoa negra que lê esse texto 

alcança o sucesso, o sinal que emitimos nesse jogo 

de tempo relacional é o mesmo. 

 

Sucesso (...) é algo ainda mais consistente e 

profundo. É o reflexo social que a realização 

pessoal de algumas personalidades pode ter. 

Ou seja, metas individuais, particulares, ao 

serem atingidas, podem transformar-se numa 

satisfação compartilhada e coletivamente ser-

vir de exemplo para a comunidade em geral. 

(Macedo Faustino, 2000, p. 15). 

 

 É uma História de sujeito para sujeito e não 

sujeito para objeto, há um diálogo na perspectiva 

de Patrícia Hill Collins (2019) que valida os conhe-

cimentos compartilhados21 nas perspectivas afro-

diaspóricas. Nossas realidades são absolutamente 

diferentes, entretanto, o racismo construído no 

processo de desumanização e a violência com que 

esse processo nos constitui é algo que comparti-

lhamos há séculos. E é nessa intersecção ou zona 

intermediária que estamos, que é a origem africa-

na, o passado de escravização no Brasil do qual 

somos herdeiros e reverenciamos essa ancestrali-

dade; é ela que sustenta nossa longa caminhada.  

 Notadamente, esse diálogo não só parte de 

uma outra episteme como também a produz. Esse 

movimento é uma reação ao epistemicídio histori-

camente construído sobre os saberes das popula-

ções subalternizadas. Construir e (re)encontar for-

mas próprias, que foram violentadas pelo proces-



Página 14           ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

so modernidade/capitalismo, é um caminho para 

minar e transpor o processo de epistemicídio que 

segundo Sueli Carneiro: 

 

É fenômeno que ocorre pelo rebaixamento da 

auto-estima que o racismo e a discriminação 

provocam no cotidiano escolar; pela negação 

aos negros da condição de sujeitos de conheci-

mento, por meio da desvalorização, negação 

ou ocultamento das contribuições do Conti-

nente Africano e da diáspora africana ao patri-

mônio cultural da humanidade; pela imposição 

do embranquecimento cultural e pela produ-

ção do fracasso e evasão escolar. A esses pro-

cessos denominamos epistemicídio (Carneiro, 

2005).22 

 

 Importante destacar que esse movimento, 

não elimina a figura da historiografia e os métodos 

que constituem a História como um campo de sa-

ber e ciência, entretanto, esse trabalho estará na 

tensão da objetividade versus subjetividade. Por-

tanto, abandono a ideia de recuo e imparcialidade 

histórica evocada por uma perspectiva epistemo-

lógica colonial e eurocentrada, como se fosse pos-

sível ver tudo de cima tal qual uma entidade im-

parcial. Não é possível e nem prudente tentar his-

toricizar nessa perspectiva única. 

 Não parece possível o recuo frente a expe-

riência de ser e viver socialmente essencializado 

como pessoa negra, nós compartilhamos essas 

experiências com Antônio Pitanga, então eu repito 

não é sobre ele, é sobre nós. Chega dos apaga-

mentos! Esse texto busca, na medida do possível, 

se construir na desobediência epistêmica, e eu 

busco me desconstruir e provocar os cânones co-

loniais da academia mergulhada no lodo da mo-

dernidade. Por isso, aciono o posicionamento do 

sentirpensar (Escobar, 2014). 

 O conceito discutido pelo antropólogo co-

lombiano Arturo Escobar, a partir dos estudos do 

sociólogo Orlando Fals Borda, Escobar propõe o 

sentipensar com a terra/território, em diálogo com 

os povos originários da América do Sul, no caso 

desse artigo: o território é o corpo. O corpo negro 

como território em movimento, no corredor atlân-

tico da diáspora. 

 

Sentipensar con el territorio implica pensar 

desde el corazón y desde la mente, o co-

razonar, como bien lo enuncian colegas de 

Chiapas inspirados en la experiencia zapatista; 

es la forma en que las comunidades territoriali-

zadas han aprendido el arte de vivir. Este es un 

llamado, pues, a que la lectora o el lector sen-

tipiense con los territorios, culturas y conoci-

mientos de sus pueblos —con sus ontologías—

, más que con los conocimientos des-

contextualizados que subyacen a las nociones 

de “desarrollo”, “crecimiento” y, hasta, 

“economía” (Escobar, 2014, p. 16). 

 

 Sugiro que você “sentipense” a canção 

Tempo Rei23, de Gilberto Gil; ela vai a lugares que 



Página 15           ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 5, e94106, p. 1-25, 2025 

serão apontados ou já foram nesse trabalho, en-

tretanto, ela chegará, se você permitir, a instancia 

do seu ser que meu texto não consegue chegar, 

pelo limite da própria escrita, porque os textos 

acadêmicos, são em grande medida elementos na 

estruturação da  dominação, dos tempos e dos 

sentimentos negados pela colonialidade/

modernidade/capitalismo, devemos nos separar 

do império da visão, e das múltiplas telas da mo-

dernidade que atomizam nosso viver, além da vi-

são temos mais quatro sentidos que também fo-

ram colonizados, e arrisco dizer que talvez existam 

ainda outros, mas não os conheceremos aqui de 

dentro da prisão sensorial. 

 

la estética moderna-colonial ha estado no sola-

mente pero en gran medida gobernada por la 

visión, por lo visual, por las percepciones visua-

les y esto obviamente está compaginado con 

un mundo en el que la representación visual se 

vuelve una forma central de poder. Entonces, 

podemos decir que la modernidad/

colonialidad ha controlado la representación 

del mundo y es en este control de la percep-

ción del mundo como imagen, dónde la visión, 

lo visual se vuelve central para la concepción 

de estética. (Vazquez, 2015, p. 80). 

 

 É possível pensar e articular algo diferente 

na direção oposta da discussão feita aqui, ou até 

mesmo, negando o que está sendo discutido. Mas 

a questão reside na polissemia, isto é, possibilida-

des múltiplas de leituras que as imagens ofere-

cem, o que as torna potencialmente uma ponte 

com os tempos negados e os tempos não relacio-

nais. Uma vez que esse movimento não é domina-

do, coordenado pelas estruturas da racionalidade 

moderna, que são as estruturas do ver, do pensar, 

do sentir, que entre outras, estão colonizadas.  

 Há dificuldade, às vezes, em reconhecer 

trabalhos que não chegam necessariamente ao 

concreto, quando na verdade ampliam perguntas. 

Essa estrutura pode ser um pouco incômoda, den-

tro dessa forma de pensar colonial, moderna, da 

academia, que quer chegar a fatos que precisam 

ter determinados padrões, que necessitam chegar 

a um determinante. Esse artigo, não necessaria-

mente chega num determinante, mas ele abre 

possibilidades múltiplas, e aí sim, entendendo que 

esse tempo é relacional, ou seja, estamos em uma 

relação de tempo-espaço, em que a presença e a 

concretude daquilo que eu posso medir não é a 

minha base para o debate, é o contrário, é justa-

mente entrar nesses outros campos, a partir de 

caminhos como, por exemplo, a ancestralidade; 

notadamente existem diversas possibilidades de 

romper, de produzir sentidos outros. 

 Antônio Pitanga constrói um “corpo” teóri-

co, rompe a perspectiva do corpo, como uma enti-

dade física, mas o corpo também como lugar de 

uma narrativa em si, repleta de marcas e insígnias 

que contam a história do corpo negro no mundo, 



Página 16           ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

do “capoeirista da vida”.  É um corpo que se torna 

um território de significado, um espaço epistêmico 

onde as experiências vividas se transformam em 

sabedoria. Utilizando seus movimentos e expres-

sões como instrumentos de subversão, Pitanga 

desafia as limitações impostas pela estrutura rea-

lista do cinema, rompendo com as convenções es-

tabelecidas e redefinindo os limites do possível. 

Antônio Pitanga produz Aesthesis: “em este senti-

do el artista supera y rebaza su individualidade su 

sentido de “autor/individuo” para entrar em rela-

cion, para abrir su cuerpo, su aesthesis a relacio-

nalidad de los tempo negados (Vazquez, 2016, 

p.82). 

 

Estamos hablando de um cuerpo que tiene 

uma dimensión relacional, um cuerpo que és 

memória viva, um cuerpo que no es uno sino 

que em su interioridade es multiple y em este 

sentido, es cuerpo  con iteririoridad histórica, 

es no um espacio sino um território mnemóni-

co, ancestral, em que el yo  no puede recono-

cerse como individuo, sino que deve entender-

se como relación, como comunidade (Vazquez, 

2016, p.82). 

 

 É um corpo movimento que experimenta o 

mundo, subverte narrativas e reivindica espaços 

de representação e expressão; essa concepção do 

corpo como um território de luta e expressão, es-

pelha a experiência pessoal de Pitanga, que vem 

da ancestralidade africana, que também é uma 

postura política e filosófica. Ancestralidade faz 

parte dos tempos negados, o que lhe roubou in-

clusive o status de ciência. Ancestralidade tam-

bém é sentipensar (Escobar, 2014). 

 Nessa chave, o sentipensar de Antônio Pi-

tanga não apenas reconhece a importância do cor-

po negro como um local de resistência e criação, 

mas também celebra sua vitalidade e poder trans-

formador. Trago aqui para efeito de análise uma 

passagem do filme Pitanga (2017), em uma con-

versa com o emblemático cineasta, um dos pre-

cursores do cinema negro brasileiro, Joel Zito Ara-

újo.24 É o momento em que ele chega, no que pa-

rece ser a casa de Joel Zito para uma conversa; 

nessa montagem entre cinema e história, vou re-

encaixa-la aqui. Pitanga ao subir as escadas de 

acesso a casa, onde Joel Zito o espera no portão, 

passa sem querer na frente da câmera: 

 

Antônio Pitanga: eu acabei de cometer o maior 

crime, passei na frente da câmera, mas como é 

cinema novo... 

Joel Zito: Mas você já é um Orixá Pitanga, já 

pode! 

Antônio Pitanga: dá uma gargalhada 

Corta! 

Sentados conversando, Pitanga no primeiro 

plano. 

Antônio Pitanga: eu sou Jesus Cristo eu sou 

Alah, ‘cê tá entendendo... 

Joel Zito: é o diretor criar a possibilidade de 

um negro ser um Deus... 

Pitanga: no próprio filme a Idade da Terra, eu 



Página 17           ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 5, e94106, p. 1-25, 2025 

sou Ogum, eu sou Davi, pra fazer ressuscitar 

aquele morto operário, que tá ali nos trilhos 

do trem. Eu clamo por todos eles em um corpo 

só, eu sou um cavalo (1:05:40 - 1:06:15) 

 

 Em algumas religiões de matriz africana a 

expressão “cavalo” significa que essa pessoa incor-

pora as entidades, sendo esse corpo um elo no 

tempo espaço, uma ponte entre a esfera espiritual 

e a esfera física, portanto, na leitura desse traba-

lho, está entre mundos, no mundo e para o mun-

do, pensamento-mundo (Mbembe, 2013, p. 64), 

em uma perspectiva tempo espaço, acessando os 

tempos negados pelas violências da colonialidade/

modernidade/capitalismo. 

 Esse ser mundo em movimento, capoeiris-

ta mental, que junto com sua geração sabe que 

um outro por vir, livre da experiência racista que a 

modernidade sustenta, passa por justiça, repara-

ção e restituição. É nessa perspectiva que Achillle 

Mbembe discute no livro A Crítica da Razão Negra 

(2019), mais precisamente no epílogo, onde ele 

traz o pensamento da construção de um “comum” 

para o mundo, um pensamento-mundo. O “ser 

mundo” são aquelas e aqueles que vieram antes, 

os que estão aqui e os que virão depois, que sa-

bem que, para que alcancemos o nosso intento, os 

contragolpes devem ter direções: “Reparação, res-

tituição e justiça são as condições para a elevação 

coletiva em humanidade. O pensamento acerca do 

que há de vir é um pensamento da vida e um pen-

samento em circulação, um pensamento da tra-

vessia, um pensamento-mundo” (Mbembe, 2019, 

p. 309). 

 Então esses seres mundo são aquelas e 

aqueles cujos corpos terrtórios, se movem no 

sentido de construir as “condições para a eleva-

ção coletiva em humanidade” (Mbembe, 2019, p. 

309). A essas condições acrescento a desconexão 

com o tempo da modernidade, com a liberação 

de uma outra Aesthesis (Mignolo, 2010) esse é 

um movimento central para tornar as outras três: 

reparação, restituição e justiça possíveis, uma vez 

que, é fora da prisão sensorial e do esquema 

mental da modernidade que podemos alcançar o 

status de humanidade, segundo a perspectiva 

discutida por Achille Mbambe no livro supracita-

do. E arte/educação são ferramentas centrais pa-

ra esse processo, escolas que estejam fora do 

atual esquema violento e punitivo, salvo as pou-

cas exceções. Uma arte fora dos cânones da mo-

dernidade, tem o poder de produzir um resultado 

concreto no mundo, com base na liberação dos 

sentidos negados. 

 Contudo é importante problematizar que 

estamos falando a partir da estrutura da moderni-

dade, onde arte e educação são mercadorias. A 

cultura está sempre envolvida com o poder e tor-

na-se política em duplo sentido (Giroux, 2003, p. 

19). É uma perspectiva complicadora para a extin-

ção da estrutura opressora. Notadamente essa 



Página 18           ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

discussão está na superfície, pois em termos de 

dissolução dessas estruturas existem outras vari-

antes fundamentais, a serem consideradas, contu-

do para o debate feito aqui, uma contribuição im-

portante é considerar a desconexão com o tempo 

da modernidade a partir de uma outra Aesthesis 

ou em colaboração com uma Asthesis Decolonial 

(Vazquez, 2015). 

 É nesse movimento interpretativo que 

aponto a episteme criada por Pitanga, e que no 

tempo presente ele reelabora sua experiência e 

aponta esses elementos a partir de uma estrutura 

fílmica, quando se diz, um ser que dança, um ca-

poeirista mental, um negro em movimento, um 

“cavalo”. São palavras mundo, que evocam uma 

dada forma de luta, que se constitui a partir de um 

sentinpensar conectado com um corpo movimen-

to/território e, portanto, motor de uma outra rela-

ção com espaço tempo, estética e as formas dadas 

pela eurocentrismo com relação ao fazer/sentir 

artístico. 

 

É também ao longo das décadas de 1980-1990 

que começa a operar -se uma convergência 

entre o pensamento pós-colonial, por um lado, 

e muitas outras correntes e as genealogias 

particulares (...) por outro lado, existe um pen-

samento afro moderno, que se desenvolve na 

periferia do atlântico que, aliás, toma essa for-

mação oceânica e transnacional  como própria 

unidade de sua análise(...) A sua preocupação 

central reside na reescrita das múltiplas histó-

rias da modernidade enquanto encruzilhada 

de fatos de raça e fatores de classe. Nesse âm-

bito, esse pensamento afro moderno interessa

-se tanto pela questão das diásporas quanto 

dos procedimentos através dos quais os indiví-

duos  são submetidos a categorias infamantes, 

que lhes barram qualquer via de acesso ao 

estatuto sujeito história. (Mbembe, 2014, p. 65

-66). 

 

 Esse estatuto de sujeito da história se con-

substancia, para Pitanga quando ele sai em missão 

cultural pelas Áfricas e para tentar descobrir de 

onde ele veio, nessa perspectiva muito antes do 

nascimento do pensamento decolonial, como pos-

sibilidades epistêmicas e na colaboração da des-

truição do sistema colonial/moderno/capitalista, 

Pitanga, sua geração e tantos outros corpos e co-

munidades nos mais variados tempos e cantos 

desse mundo que chamamos terra, já o eram! 

 Nomeamos esse processo de Epistemicidio 

(Carneiro, 2005). É na periferia do atlântico, como 

aponta Achille Mbembe, que Pitanga se reconhece 

melhor na diáspora, isso se dá pelo cinema, pela 

arte, que moveu e move Pitanga e arte é um pon-

to de inflexão para o pensamento afro moderno. 

“A experiência artística e estética desempenha um 

papel crucial nas reflexões da corrente” (Mbembe, 

2013, p.66), notadamente, porque a arte é poten-

cialmente transformadora do mundo em que vive-

mos, entretanto, essa arte só pode construir o 

mundo outro fora dos parâmetros kantianos da 



Página 19           ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 5, e94106, p. 1-25, 2025 

arte, do que é belo, do que é ser. De fato, Pitanga 

e sua geração não rompem por isso, mas seus cor-

pos clamavam por outra estética, por uma Aesthe-

sis liberadora de sentidos e possibilidades negadas 

pelo processo colonial. De alguma forma eles e 

elas “forçaram a porta da modernidade”, para que 

hoje pudéssemos avançar nessa perspectiva, e de 

fato, trazê-las para a concretude da experiência 

humana no tempo presente, obviamente não é 

uma tarefa conclusa, pelo contrário, há um longo 

caminho ainda para “sair da grande noite” de mais 

de 500 anos de dominação e tentativa de aniquila-

ção de nossos25 corpos e subjetividades. 

 

Esse pensamento afro moderno é um pensa-

mento do entremeio e do entrelaçamento. 

Reitera que só se pode apelar verdadeiramen-

te ao mundo quando, por força das circunstân-

cias, se permaneceu com os outros. Nessas 

condições, “entrar em si mesmo”, é antes de 

mais” sair de si mesmo”, sair da noite da iden-

tidade, das lacunas do seu pequeno mundo. 

Deparamo-nos, então, com um modo de ver o 

mundo, que assenta na afirmação radical da 

corpulência da proximidade, da deslocação, e 

mesmo do desmembramento. Noutros termos 

a consciência do mundo nasce da atualização 

daquilo que já era possível em mim, mas atra-

vés do meu cruzamento com a vida de outrem, 

da minha responsabilidade em relação à vida 

de outrem e dos mundos aparentemente lon-

gínquos e, sobretudo, de pessoas com as 

quais, aparentemente, não tenho qualquer 

ligação.  (Mbembe, 2013, p. 71). 

 O que esse artigo tenta elaborar é uma 

análise crítica da memória a partir de alguns ele-

mentos estéticos e discursivos oferecidos pelo 

ator Antônio Pitanga, sustentando que é um movi-

mento de resistência que se baseia na conexão 

com a ancestralidade africana como fonte de for-

ça, inspiração e sentido artístico. Desafiou as re-

presentações estereotipadas e coloniais do corpo 

negro no cinema e na vida, ao mesmo tempo em 

que, em um outro contragolpe, também se encai-

xou nesses estereótipos, entretanto, no presente 

ele elabora uma episteme negra, que é ele mesmo 

e todas as gerações de negros e negras em movi-

mento, um grande “corpo” em movimento e não 

uma “massa” em movimento. 

 Pitanga rompe com o sentido colonial da 

presença e da representação negra no audiovisual, 

o que se reflete em uma elaboração estética carre-

gada de propostas e sensibilidades múltiplas. A 

partir de uma abordagem interpretativa, que con-

ta com TEN (Teatro Experimental do Negro) em 

sua gênese e que influência em uma representa-

ção que não busca ser a repetição das formas eu-

rocentradas de estética e de modelo de represen-

tação, mas se constitui no movimento da capoeira, 

permeada pela experiência de ser negro no Brasil 

e no mundo, na perspectiva do pensamento afro-

moderno. 

 Outro ponto importante a destacar e que 

esse artigo busca de forma inicial  estabelecer é 



Página 20           ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

uma análise crítica e um apontamento concreto, 

que convida a academia, os espectadores (as) de 

uma forma geral, a repensar a representação visu-

al  na modernidade, na reconexão com os tempos 

e sentidos negados pela colonialidade, mas sobre-

maneira os fundamentos da narrativa e da cons-

trução estética audiovisual, na elaboração de um 

cinema negro brasileiro cada vez mais fundamen-

tado na construção de suas próprias bases, suas 

abordagens estéticas, permeadas pela experiência 

de ser negro no Brasil e no mundo, convida o es-

pectador a repensar não apenas a representação 

visual, mas também os próprios fundamentos des-

sa narrativa, inclusive com movimentos externos a 

ele de forma a produção de um cinema/

audiovisual culturalmente hibrido. 

 A episteme construída por Pitanga, aponta 

algumas possibilidades para entender esse negro 

em movimento, 'ser mundo', a partir de sua expe-

riência de vida, que permitem elaborar um discur-

so sobre essa forma de pensar/ser/lutar. 

 Antônio Luiz Sampaio nasceu em 1939 na 

cidade de Salvador, estudou arte dramática na Es-

cola de Teatro da Universidade Federal da Bahia 

(UFBA), tem mais de 50 longas metragens em sua 

carreira, seu primeiro filme foi em 1960 no longa 

de Trigueirinho Neto, Bahia de Todos os Santos, de 

onde ele herdou o sobrenome artístico: Pitanga. 

 A carreira do artista está associada a his-

tória do cinema novo e do audiovisual nacional, 

mas ela também marca de maneira indefectível a 

presença do negro no cinema brasileiro e mundi-

al: dois anos após estrear no cinema, ele prota-

gonizava o clássico Barravento (1962) dirigido 

por Glauber Rocha. No mesmo ano, participou 

com destaque, em outra obra clássica, do diretor 

Nelson Pereira dos Santos, O Pagador de Pro-

messas (1962); único filme brasileiro até o pre-

sente a ganhar a Palma de Ouro do importante 

Festival de Cinema de Cannes na França.  

 A episteme construída por Pitanga, aponta 

algumas possibilidades para entender esse negro 

em movimento, 'ser mundo', a partir de sua expe-

riência de vida, que permitem elaborar um discur-

so sobre essa forma de pensar/ser/lutar. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

 Ao refletir sobre a trajetória de Antônio 

Pitanga e a construção de uma estética afro mo-

derna no cinema brasileiro, evidencia-se que sua 

atuação transcende a mera presença diante das 

câmeras. Pitanga representa uma ruptura com os 

paradigmas coloniais, propondo novos modos de 

existência e expressão artística, em que o corpo 

negro assume protagonismo e agencia sua própria 

narrativa. O movimento de resistência, fundamen-

tado na ancestralidade africana e na vivência peri-

férica, revela-se como força motriz para a criação 

de sentidos e possibilidades anteriormente nega-



Página 21           ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 5, e94106, p. 1-25, 2025 

das pelo processo colonial. 

 A análise crítica dos elementos estéticos e 

discursivos presentes na obra de Pitanga aponta 

para a necessidade de revisitar e reinventar os 

fundamentos do audiovisual nacional. Sua trajetó-

ria inspira a busca por uma linguagem que seja, ao 

mesmo tempo, plural, híbrida e enraizada na ex-

periência negra brasileira. Ao tensionar fronteiras 

e desafiar estereótipos, o legado de Pitanga e de 

sua geração permanece como referência para a 

elaboração de um pensamento crítico, que não 

apenas denuncia as marcas da colonialidade, mas 

também projeta novas possibilidades. O caminho 

para a superação dos limites impostos pela histó-

ria colonial é longo, mas o movimento iniciado por 

Pitanga e por tantos outros corpos e comunidades 

evidencia que a transformação é possível e está 

em curso, impulsionada pela arte, pela memória e 

pela afirmação radical da vida. 

 Considera-se por fim que a força de sua 

figura reside na sua capacidade de transcendência, 

característica que o insere no contexto do pensa-

mento afro-moderno (Mbembe, 2013). Pitanga 

não é apenas um ator; ele é um fractal que con-

tém em sua experiência individual a história coleti-

va da luta pela humanidade. 

 Portanto, a contribuição central deste arti-

go reside na validação da experiência de vida e da 

performance de Pitanga como uma episteme legí-

tima. Sua figura reforça que, para se alcançar o 

tempo almejado, aquele que exige reparação, res-

tituição e justiça, o primeiro passo é reconhecer e 

lutar contra a colonialidade do ser que nos nega o 

"direito de ser" no tempo narrado e no tempo vivi-

do. O trabalho de Pitanga é, em essência, um con-

vite permanente à desobediência epistêmica e ao 

fim definitivo dos apagamentos. 

 

REFERÊNCIAS 

 

COSTA, Joaze Bernardino; GROSFOGUEL, Ramón. 

Decolonialidade e perspectiva negra. Sociedade e 

Estado, v. 31, n. 1, Brasília, jan./abr. 2016. Disponí-

vel em: http://www.scielo.br/scielo.php?

script=sci_arttext&pid=S0102-

69922016000100015. 

 

COLLINS, Patricia Hill. Pensamento feminista ne-

gro: conhecimento, consciência e a política do 

empoderamento. São Paulo: Boitempo, 2019. 

 

ESCOBAR, Arturo. Sentipensar com a terra: novas 

leituras sobre desenvolvimento, território e dife-

rença. Medellín: Ediciones UNAULA, 2014.  

 

FANON, Frantz. Os condenados da terra. 1ª 

reimpr. Juiz de Fora: Ed. UFJF, 2005. 

 

FERRO, Marc. Cinema e história. São Paulo: Paz e 

Terra, 2010. 

http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0102-69922016000100015
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0102-69922016000100015
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0102-69922016000100015


Página 22           ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

GIROUX, Henry. Introdução; Repensando a políti-

ca cultural. In: Atos impuros: a prática política dos 

estudos culturais. Porto Alegre: Artmed, 2003.  

 

GOMES, Paulo Emílio Sales. Cinema: trajetória e 

subdesenvolvimento. São Paulo: Paz e Terra, 1996.  

 

MACEDO, Aroldo; FAUSTINO, Oswaldo. A cor do 

sucesso. São Paulo: Editora Gente, 2000. 

 

MALDONADO-TORRES, Nelson. Sobre a coloniali-

dade do ser. Revista da Sociedade Brasileira de 

Estudos Interdisciplinares, 2007. 

 

MBEMBE, Achille. Crítica da razão negra. Brasil: N-

1 Edições, 3. ed., 2019. 

 

MBEMBE, Achille. Sair da grande noite: ensaio so-

bre a África descolonizada, 2013. 

 

MIGNOLO, Walter. Aesthesis decolonial. Calle, 14, 

v. 4, n. 4, jan.-jun. 2010. 

 

MORTARI, Claudia. Os africanos de uma vila por-

tuária do sul do Brasil: criando vínculos parentais 

e reinventando identidades. Desterro, 1788/1850. 

2007. Tese (Doutorado em História) – Pontifícia 

Universidade Católica do Rio Grande do Sul, Porto 

Alegre. 

 

PITANGA. Documentário. Direção: Beto Brant; Ca-

mila Pitanga. Brasil, 2017.  

 

ROUSSO, Henry. A última catástrofe: a história, o 

passado e o contemporâneo. Rio de Janeiro: FGV, 

2016. 

 

VASQUEZ, R.; BARRERA, M. Aesthesis decolonial y 

los tiempos relacionales. Entrevista a Rolando Vá-

zquez. Calle 14, v. 11, n. 18, 2015. 

 

NOTAS 

 

¹“Teatro Experimental do Negro (TEN) surgiu em 

1944, no Rio de Janeiro, como um projeto idealiza-

do por Abdias Nascimento (1914-2011), com a pro-

posta de valorização social do negro e da cultura 

afro-brasileira por meio da educação e arte, bem 

como com a ambição de delinear um novo estilo 

dramatúrgico, com uma estética própria, não uma 

mera recriação do que se produzia em outros paí-

ses.” Fonte: Fundação Cultural Palmares. Disponí-

vel em: https://www.gov.br/palmares/pt-br/

assuntos/noticias/teatro-experimental-do-negro-

ten. Acesso em: 04 jul. 2024. 

 

2“O termo “Diáspora” serve também para desig-

nar, os descendentes de africanos nas Américas e 

na Europa e o rico patrimônio cultural que cons-

truíram.” (Lopes, 2004, p. 236) 

https://www.gov.br/palmares/pt-br/assuntos/noticias/teatro-experimental-do-negro-ten
https://www.gov.br/palmares/pt-br/assuntos/noticias/teatro-experimental-do-negro-ten
https://www.gov.br/palmares/pt-br/assuntos/noticias/teatro-experimental-do-negro-ten


Página 23           ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 5, e94106, p. 1-25, 2025 

3Aqui me refiro a verdade interna dessa tese, pois 

compreendo que a experiência histórica é compos-

ta por “verdades” e essa tese faz parte desse turbi-

lhão de possibilidades verdadeiras.  

 

4“É chegada a hora da reeducação de alguém. Do 

Pai do Filho do espírito Santo amém. O certo é lou-

co tomar eletrochoque? O certo é saber que o cer-

to é certo. O macho adulto branco sempre no co-

mando. E o resto ao resto, o sexo é o corte, o sexo. 

Reconhecer o valor necessário do ato hipócrita, 

riscar os índios, nada esperar dos pretos.” Frag-

mento da canção O Estrangeiro (1989), composi-

ção de Caetano Veloso 

 

5Considero “consciência universal” uma expressão 

limitadora, pois esse universal refere-se a modelos 

fixos de ser e estar. É imperativo pensar em Pluri-

verso como espaços outros de existências. Antônio 

Pitanga e toda sua geração buscam esses espaços 

outros, como capoeiristas da vida! 

 

6Filme da Marvel que arrebatou plateias negras no 

mundo inteiro, é o nono filme de maior bilheteria 

de todos os tempos, e o filme de maior bilheteria 

de um diretor afro-americano. Fonte: https://

en.wikipedia.org/wiki/Black_Panther_(film). 

 

7Tradução livre: Wakanda para sempre, referência 

ao filme Black Phanter (2018). 

8“Produzida e exibida pela Rede Globo no horário 

das oito de 13 de março a 3 de novembro de 1995, 

em 203 capítulos. Escrita por Sílvio de Abreu, com 

colaboração de Alcides Nogueira e Maria Adelaide 

Amaral, com direção de Jorge Fernando”  

 

9Fonte: Facebook - Mix Bastidores TV. Disponível 

em: https://www.facebook.com/mixbastidoresTV/

photos/a.307140589943926/565157494142233/?

type=3. Acesso em: 12 out. 2023. 

 

10A novela chegou a atingir 51 pontos de audiência 

algo entre 10 milhões de lares. Disponível em: 

https://pt.wikipedia.org/wiki/A_Pr%C3%

B3xima_V%C3%ADtima_(telenovela). Acesso em: 

10 nov. 2020 

 

11Na contramão das narrativas novelescas de até 

então. 

 

12Uma intersecção explosiva entre raça e gênero 

que gerou profundo incômodo na sociedade con-

servadora e racista do Brasil. 

 

13Fonte: Memória Globo. Disponível em: https://

memoriaglobo.globo.com/entretenimento/

novelas/a-proxima-vitima/personagens/. Acesso 

em: 10 nov. 2020 

 

 

https://en.wikipedia.org/wiki/List_of_highest-grossing_films#Highest-grossing_films
https://en.wikipedia.org/wiki/Black_Panther_(film).
https://en.wikipedia.org/wiki/Black_Panther_(film).
https://pt.wikipedia.org/wiki/Rede_Globo
https://pt.wikipedia.org/wiki/Novela_das_oito
https://pt.wikipedia.org/wiki/Novela_das_oito
https://pt.wikipedia.org/wiki/S%C3%ADlvio_de_Abreu
https://pt.wikipedia.org/wiki/Alcides_Nogueira
https://pt.wikipedia.org/wiki/Maria_Adelaide_Amaral
https://pt.wikipedia.org/wiki/Maria_Adelaide_Amaral
https://www.facebook.com/mixbastidoresTV/photos/a.307140589943926/565157494142233/?type=3
https://www.facebook.com/mixbastidoresTV/photos/a.307140589943926/565157494142233/?type=3
https://www.facebook.com/mixbastidoresTV/photos/a.307140589943926/565157494142233/?type=3
https://pt.wikipedia.org/wiki/A_Pr%C3%B3xima_V%C3%ADtima_(telenovela)
https://pt.wikipedia.org/wiki/A_Pr%C3%B3xima_V%C3%ADtima_(telenovela)
https://memoriaglobo.globo.com/entretenimento/novelas/a-proxima-vitima/personagens/
https://memoriaglobo.globo.com/entretenimento/novelas/a-proxima-vitima/personagens/
https://memoriaglobo.globo.com/entretenimento/novelas/a-proxima-vitima/personagens/


Página 24           ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

14Fonte, Estadão 20/11/2019. Disponível em: 

https://emais.estadao.com.br/noticias/tv,dia-da-

consciencia-negra-a-presenca-do-negro-em-

novelas-na-tv,70003089701. Acesso em: 11 nov. 

2020. 

 

15Disponível em: https://www.youtube.com/

watch?

v=xn3SCumw9g8&feature=emb_logo&ab_channel

=RodrigoMartins. 

 

16Fonte, Estadão 20/11/2019. Disponível em: 

https://emais.estadao.com.br/noticias/tv,dia-da-

consciencia-negra-a-presenca-do-negro-em-

novelas-na-tv,70003089701. Acesso em: 11 nov 

2020. 

 

17Fonte: Memória da Tv. Disponível em: https://

memoriadatv.com.br/noticia/4284/cena-forte-da-

novela-patria-minha-gerou-polemica-e-causou-

represalias-a-globo-em-1994.html. Acesso em: 17 

nov. 2020. 

 

18Fonte: Folha de São Paulo (10/11/1994). Disponí-

vel em: https://www1.folha.uol.com.br/

fsp/1994/11/10/ilustrada/5.html. Acesso em: 10 

nov. 2020. 

 

19Tomo aqui a palavra mentira no lugar de “Mito”, 

pois este não é sinônimo de mentira. Compartilho 

com o pensamento de Beatriz do nascimento, que 

tanto o mito como a ideologia possuem funda-

mentos reais, isto é, estão calcados na experiência 

das relações entre as pessoas, são como algo que 

vem do passado sendo reelaborados nas situações 

presentes. Mas nem o mito nem a ideologia resol-

vem de todo os conflitos e as diferenças ordena-

das dentro de determinadas sociedades 

(Nascimento, 2022 p. 64.) 

 

20Com a compreensão de que decolonizar, é dife-

rente de descolonizar. De forma sintética, pode-

mos dizer que a descolonização significa o proces-

so de luta por liberdade política contra o colonia-

lismo, já a decolonização significa mais além, na-

quilo que Fanon (2005) apontava: é preciso liber-

tar o colono que existe dentro de nós, qual seja, as 

permanências da colonialidade também na estru-

turação do ser... 

 

21Na obra citada a autora faz uma discussão sobre 

o feminismo estadunidense na perspectiva epistê-

mica, entretanto a ideia de diálogo apresentada 

pela autora é pertinente nessa análise, pois tam-

bém se trata de episteme negra. 

 

22Fonte: Portal Geledés. Disponível em: https://

www.geledes.org.br/epistemicidio/. Acesso em: 24 

nov. 2020. 

 

https://emais.estadao.com.br/noticias/tv,dia-da-consciencia-negra-a-presenca-do-negro-em-novelas-na-tv,70003089701
https://emais.estadao.com.br/noticias/tv,dia-da-consciencia-negra-a-presenca-do-negro-em-novelas-na-tv,70003089701
https://emais.estadao.com.br/noticias/tv,dia-da-consciencia-negra-a-presenca-do-negro-em-novelas-na-tv,70003089701
https://www.youtube.com/watch?v=xn3SCumw9g8&feature=emb_logo&ab_channel=RodrigoMartins
https://www.youtube.com/watch?v=xn3SCumw9g8&feature=emb_logo&ab_channel=RodrigoMartins
https://www.youtube.com/watch?v=xn3SCumw9g8&feature=emb_logo&ab_channel=RodrigoMartins
https://www.youtube.com/watch?v=xn3SCumw9g8&feature=emb_logo&ab_channel=RodrigoMartins
https://emais.estadao.com.br/noticias/tv,dia-da-consciencia-negra-a-presenca-do-negro-em-novelas-na-tv,70003089701
https://emais.estadao.com.br/noticias/tv,dia-da-consciencia-negra-a-presenca-do-negro-em-novelas-na-tv,70003089701
https://emais.estadao.com.br/noticias/tv,dia-da-consciencia-negra-a-presenca-do-negro-em-novelas-na-tv,70003089701
https://memoriadatv.com.br/noticia/4284/cena-forte-da-novela-patria-minha-gerou-polemica-e-causou-represalias-a-globo-em-1994.html
https://memoriadatv.com.br/noticia/4284/cena-forte-da-novela-patria-minha-gerou-polemica-e-causou-represalias-a-globo-em-1994.html
https://memoriadatv.com.br/noticia/4284/cena-forte-da-novela-patria-minha-gerou-polemica-e-causou-represalias-a-globo-em-1994.html
https://memoriadatv.com.br/noticia/4284/cena-forte-da-novela-patria-minha-gerou-polemica-e-causou-represalias-a-globo-em-1994.html
https://www1.folha.uol.com.br/fsp/1994/11/10/ilustrada/5.html
https://www1.folha.uol.com.br/fsp/1994/11/10/ilustrada/5.html
https://www.geledes.org.br/epistemicidio/
https://www.geledes.org.br/epistemicidio/


Página 25           ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 5, e94106, p. 1-25, 2025 

23Disponível em: https://www.youtube.com/

watch?

v=kiCeHMnDoA4&list=RDkiCeHMnDoA4&start_ra

dio=1. Acesso: 10/10/2025. 

 

24“Joel Zito Almeida de Araújo (Nanuque, Minas 

Gerais, 1954). Diretor, roteirista, escritor e pesqui-

sador. É tido como um dos responsáveis pela im-

plantação do chamado cinema negro, tanto na fic-

ção quanto no documentário, com filmes que de-

batem o racismo e a desigualdade entre negros e 

brancos. O tema também se encontra em suas 

pesquisas universitárias, particularmente, na pre-

sença dos afrodescendentes no audiovisual.” Fon-

te: Geledés. Para saber mais sobre Joel Zito: Dispo-

nível em: https://www.geledes.org.br/joel-zito-de-

araujo/. 

 

25Quando digo nossos, me refiro, aos pretos (as) 

africanos (as) e em diáspora, aos povos indígenas 

brasileiros, aos povos originários das américas, as 

pessoas pobres, as prostitutas, as bichas, as(os/es) 

trans, a toda a massa de corpos subalternizados 

nessa longa noite de mais de 500 anos. 

 

 

https://www.youtube.com/watch?v=kiCeHMnDoA4&list=RDkiCeHMnDoA4&start_radio=1
https://www.youtube.com/watch?v=kiCeHMnDoA4&list=RDkiCeHMnDoA4&start_radio=1
https://www.youtube.com/watch?v=kiCeHMnDoA4&list=RDkiCeHMnDoA4&start_radio=1
https://www.youtube.com/watch?v=kiCeHMnDoA4&list=RDkiCeHMnDoA4&start_radio=1
https://www.geledes.org.br/joel-zito-de-araujo/
https://www.geledes.org.br/joel-zito-de-araujo/

