
Resumo: 
 
Este artigo propõe uma abordagem ladinoamefricana 
para o Direito Internacional, fundamentada nas con-
tribuições político-jurídicas e epistêmicas de intelectu-
ais negras brasileiras. A leitura ladinoamefricana do 
Direito é realizada por meio do diálogo entre o campo 
“Direito e Relações Raciais”, inaugurado pelas juristas 
Dora Bertúlio e Eunice Prudente, e a produção da 
filósofa Lélia Gonzalez, que formulou a categoria 
Améfrica Ladina. O estudo mobiliza epistemologias e 
metodologias críticas decoloniais, e o feminismo afro-
latino-americano. A pesquisa tece um complexo 
analítico transdisciplinar, colocando leituras jurídicas 
em diálogo com as historiográficas, sociológicas e 
filosóficas. A primeira seção apresenta o processo de 
mecanização e desumanização das mulheres negras, 
mediado por normas e políticas internacionais, a 
serviço do capital. A segunda seção explora a funda-
ção do campo insurgente “Direito e Relações Raciais”. 
A terceira destaca o potencial das contribuições de 
Lélia Gonzalez para a formulação de uma abordagem 
ladinoamefricana para o Direito Internacional. Por 
fim, são propostos os conceitos de justransnacional-
ismo negro e o de panamefricanismo como ferramen-
tas para nomear as agências contra o racismo sistêmi-
co e epistêmico global, e como chaves de disputa do 
Direito Internacional. 
 
 
 
Palavras-chave: Abordagem ladinoamefricana ao Di-
reito Internacional; Direito e relações raciais; Justrans-
nacionalismo negro; Panamefricanismo; Mulheres 
negras 

Revista InterAção —  

Artigos Dossiê 

O Direito Internacional em disputa: por uma 
abordagem ladinoamefricana 

 
International law under dispute: toward a 

Ladinoamefrican approach 

Abstract:  
 
This article proposes a Ladinoamefrican approach to 
international law, grounded in the political-legal-
epistemic contributions of Black Brazilian women in-
tellectuals and the concept of Black justransnational-
ism. The Ladinoamefrican reading of law is woven 
through the field of “Law and Race Relations,” pio-
neered by legal scholars Dora Bertúlio and Eunice 
Prudente, and the work of philosopher Lélia Gonzalez, 
who formulated the Améfrica Ladina category. The 
study draws on decolonial critical epistemologies and 
methodologies, as well as Afro-Latin American femi-
nism. It constructs a transdisciplinary analytical frame-
work, bringing legal readings into dialogue with histo-
riographical, sociological, and philosophical perspec-
tives. The first section examines the mechanization 
and dehumanization of Black women, mediated by 
international norms and policies in service of capital. 
The second section explores the establishment of the 
insurgent field of “Law and Race Relations.” The third 
highlights the potential of Lélia Gonzalez’s contribu-
tions to shaping a Ladinoamefrican approach to Inter-
national Law. Finally, the concepts of Black justrans-
nationalism and panafricanism are proposed as tools 
to name the agencies against global systemic and ep-
istemic racism, and as keys to disputing international 
law. 
 
 
 
Keywords: Ladinoamefrican approach to international 
law; Law and racial relations; Black justransnationa-
lism; Panamefricanism; Black women  

 

Publicado por InterAção sob uma licença CC BY-NC-SA 4.0 

I Doutora em Direito Internacional pela Universidade Federal de Santa Catarina; Professora, Universidade Federal de Santa Catarina        , 

Florianópolis, SC, Brasil. 

karine.silva@ufsc.br,        https://orcid.org/0000-0001-9212-8818 

Página 1            ISSN 2357-7975 

Karine de Souza Silva I 

 

IA., Santa Maria, v . 16, n. 5, e93557, p. 1 -31, nov. 2025  •           https://dx.doi.org/10.5902/2357797593557 
Submissão: 5/09/2025  •  Aprovação: 10/11/2025  •  Publicação: 24/11/2025 

mailto:karine.silva@ufsc.br
https://orcid.org/0000-0001-9212-8818
https://orcid.org/0000-0001-9212-8818
https://dx.doi.org/10.5902/2357797593557
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://dx.doi.org/10.5902/2357797593557
https://ror.org/041akq887


Página 2            ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

INTRODUÇÃO 

 

Durante quase quatro séculos de escravi-

dão nas Américas, os corpos das mulheres ne-

gras1 foram transformados em instância central 

do sistema colonial capitalista. Dos seus ventres, 

nasciam os futuros trabalhadores escravizados 

que retroalimentavam a complexa cadeia de pro-

dução que enriqueceu a Europa e as elites coloni-

ais. Nesse esquema nefasto, o Direito Internacio-

nal foi acionado como instrumento de governan-

ça racial e de gênero, com o fito de facilitar o con-

trole de corpos e dos territórios invadidos. Além 

das normas, o repertório de poder colonial incluía 

políticas, discursos, teorias, instituições e práticas 

de alterização que reduziram as vidas negras a 

objeto comercializável rentável no mercado inter-

nacional. Em síntese, o corpo negro foi a primeira 

commodity do capitalismo.  

O Direito, enquanto tecnologia de racializa-

ção e generificação de corpos, produziu identida-

des e posicionalidades hierarquizadas, a partir da 

negação ontológica de sujeitos que passaram a ser 

controlados por diversos mecanismos de gestão de 

violência e de exclusão sociopolítica e jurídica. 

Malgrado todas as tentativas de imobilizar as for-

ças antagônicas para explorar o seu trabalho e in-

terditar o acesso às esferas decisórias, as mulheres 

negras sempre se insurgiram contra a desumaniza-

ção em todos os contextos, e conceberam enge-

nharias inventivas de sobrevivência e de leituras 

de mundo e do Direito. 

Este artigo objetiva propor uma abordagem 

ladinoamefricana para o Direito Internacional par-

tindo das contribuições político-jurídicas e epistê-

micas de intelectuais negras brasileiras. A leitura 

ladinoamefricana do Direito é realizada por meio 

de uma tecelagem que entrelaça os fios do campo 

‘Direito e Relações Raciais’, fundado pelas juristas 

Dora Bertúlio e Eunice Prudente, com a produção 

da filósofa Lélia Gonzalez, formuladora da catego-

ria Améfrica Ladina que surgiu para designar a re-

levância das culturas africanas e indígenas2 para 

construção da região denominada como América 

Latina pelos colonizadores. 

A base teórica da pesquisa se funda em 

epistemologias e metodologias críticas pós-, anti- e 

decoloniais, e aciona o feminismo afro-latino-

americano, pois são repertórios importantes para 

compreender o impacto do colonialismo e da colo-

nialidade nas experiências subjetivas e intersubje-

tivas, e para visualizar as estratégias coletivas de 

luta. O estudo tece um complexo analítico trans-

disciplinar colocando as leituras jurídicas em con-

versação com as historiográficas, sociológicas e 

filosóficas. O primeiro tópico apresenta o processo 

de comoditização e desumanização das mulheres 

negras mediado por políticas e normas internacio-

nais, para serviço do capital. O segundo tópico ex-

põe a fundação do campo insurgente “Direito e 



Página 3            ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 5, e93557, p. 1-31, 2025 

Relações raciais” pelas juristas negras Eunice Pru-

dente e Dora Bertúlio. A terceira seção explora o 

potencial da contribuição da filósofa Lélia González 

para abrir caminhos para uma abordagem ladinoa-

mefricana do Direito Internacional. Por fim, são 

propostos os conceitos de justransnacionalismo 

negro e panamefricanismo como ferramentas para 

nomear os agenciamentos contra o racismo sistê-

mico e epistêmico global, e como chaves de dispu-

ta do Direito Internacional. 

A cultura jurídica latino-americana de Direi-

to Internacional (DI), ao apropriar-se largamente 

das bases racistas, classistas e patriarcais coloniais, 

apagou as escrevivências3 e as agências das mulhe-

res negras das narrativas sobre as tessituras das 

relações mundiais de poder. Assim, ressalta-se o 

potencial heurístico das três autoras para interpre-

tar e transformar o mundo, para promover justiça 

reparatória e, sobretudo, para compor uma histo-

riografia ladinoamefricana do DI a partir de escri-

tas, memórias e protagonismos antirracistas e fe-

ministas. O olhar atento à imbricação das estrutu-

ras capitalista-racista-patriarcal é fundamental pa-

ra compreender a dialética das relações mundiais 

de poder, bem como entender o Direito como um 

campo que sempre foi disputado, interpelado e 

acionado por subjetividades marginalizadas nas 

lutas travadas contra as forças opressoras. 

 

DIREITO INTERNACIONAL, O CORPO 

FEMININO NEGRO E O CAPITALISMO 

 

A colonização foi o acionamento de uma 

complexa estrutura para a dominação, para a ex-

ploração do corpo, do trabalho e dos territórios 

ocupados. Mas o seu significado mais profundo foi 

a negação sistemática de qualquer atributo de hu-

manidade às pessoas negras. A desumanização foi 

resultado da violência brutal, em seu estado natu-

ral, como adverte Frantz Fanon. A violência se 

constituiu como ‘a práxis fundadora da sociedade 

colonial’ (MATA, 2021, p. 19). Ela é a mediação re-

al de todas as dimensões materiais e simbólicas 

das relações entre colonizador-colonizado4. A vio-

lência multifacetada que está na ‘sociogênese do 

colonialismo’ (FANON, 2008; FAUSTINO, 2020) im-

pacta multidimensionalmente os campos político, 

cultural, econômico e social; afeta a intersubjetivi-

dade e a subjetividade; e incide nas produções 

normativas, nas doutrinas e no funcionamento das 

instituições (KILOMBA, 2020; SILVA. 2023).  

Nessa medida, o Direito Internacional (DI) 

moderno foi instrumentalizado para homologar o 

colonialismo, a escravidão e o tráfico atlântico, e 

para viabilizar a produção de um sistema de po-

der brancocêntrico cis-héteropatriarcal. Ao figu-

rar como tecnologia do capitalismo destinada à 

promoção de uma governança mundial racial-

genderizada, o DI resultou de arranjos narcísicos 



Página 4            ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

da masculinidade branca vocacionados para o 

controle de vidas e terras para facilitar e garantir 

a distribuição de recursos entre as elites capita-

listas dos países centrais. Assim, a sociedade in-

ternacional moderna foi fundada por meio de 

pactos da branquitude (BENTO, 2002) e da mas-

culinidade, configurando a existência de um con-

trato de dominação que não apenas social, é 

também racial e de gênero mediado pelo Direito 

(MILLS, 2023; SILVA, 2023).  

O comércio negreiro, o sistema da planta-

tion e as relações comerciais transatlânticas foram 

eventos determinantes para a acumulação capita-

lista. De fato, a descoberta de ouro e prata na 

América, a escravização e a transformação do con-

tinente africano em “reserva de caça comercial de 

pele-negra, constituem momentos fundamentais 

da acumulação primitiva” (MARX, 2017, p. 821). A 

plantation, com suas altas cifras de exportação, 

viabilizou a revolução industrial5, as revoluções 

burguesas e o desenvolvimento capitalista. Além 

de facilitar o acúmulo do capital, o sistema fundou 

um esquema descomunal de gestão laboral e de 

produção destinado à exportação, à integração 

econômica e à divisão internacional (sexual e raci-

al) do trabalho, que se constituiu como padrão das 

relações de classe. Uma novidade deste processo 

de acumulação foi a mutação do corpo em máqui-

na laboral e a sujeição das mulheres para reprodu-

zir essa forma de trabalho. (FEDERICI, 2023, a; FE-

DERICI, 2023, b; WILLIAMS, 2012).6 

O corpo foi uma instância onde as estrutu-

ras reguladas pela colonização se materializaram 

(MALDONADO-TORRES, 2020). Assim, o corpo, en-

quanto locus central da acumulação capitalista, foi 

posicionado como um polo destinatário de forças 

sociopolíticas, econômicas e jurídicas que o trans-

formaram em uma máquina de trabalho. Mas, ‘em 

nenhuma esfera a tentativa de reduzir o corpo das 

mulheres a uma máquina foi mais sistemática, bru-

tal e normalizada do que na escravidão’ (FEDERICI, 

2023b, p. 28). Ou seja, a mecanização dos corpos 

de mulheres não brancas foi um processo diferen-

ciado e mais avassalador que o das demais. Isso 

comprova que a história e a temporalidade são 

desigualmente vivenciadas nos espaços, como 

afirmou Milton Santos (2008). E o corpo é um es-

paço, um território. Segundo Santos, “é como se a 

flecha do tempo se entortasse no contato com o 

lugar” (2008, p. 39). 

A propósito, uma pesquisa realizada por 

Benton Wishart e Trevon D. Logan (2024) consta-

tou que mulheres brancas no sul dos Estados 

Unidos não somente apoiavam a escravidão co-

mo atuaram nos negócios escravistas como com-

pradoras e vendedoras. Elas foram responsáveis 

por mais de 30% do total das transações no ma-

ior mercado do país que comercializava pessoas. 

Os autores também afirmam que “as mulheres 



Página 5            ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 5, e93557, p. 1-31, 2025 

brancas eram especialmente propensas a serem 

proprietárias envolvidas em transações com mul-

heres escravizadas, onde eram listadas como 

proprietárias em quase 40% das transações”. 

Elas, inclusive, preferiram comprar mulheres 

negras, em vez de homens, porque essas gera-

vam mais lucro quando se reproduziam. Assim, o 

comércio negreiro era parte da atividade 

econômica de brancas, e constituiu-se uma im-

portante fonte de renda para a conquista de in-

dependência financeira (JONES-ROGERS, 2019). 

O capitalismo é, simultaneamente, um mo-

do de acumulação e um sistema de dominação, 

uma engrenagem de exploração do trabalho defi-

nidora de uma ordem racial-gendrada. Neste es-

quema, as mulheres negras, subjetivadas como 

objetos a serviço do capital, sofreram o sequestro, 

a comercialização, o desterro, a despersonaliza-

ção, a sexualização, o historicídio, e os mais dife-

rentes modos de desumanização. O trabalho se 

transformou em sinônimo de suas existências. 

O útero negro foi posicionado como epi-

centro do capitalismo durante séculos. Submetidas 

a uma cultura de estupros massivos, além de obri-

gadas a parir, as negras testemunharam seus filhos 

serem mercantilizados, explorados, torturados e 

assassinados. Em nenhum outro momento da his-

tória as mulheres foram compelidas a parir em es-

cala industrial como no tempo escravista. A procri-

ação alimentou uma cadeia de enriquecimento 

não apenas local, mas mundial, uma vez que o cor-

po feminino negro foi utilizado como elo de uma 

rede global de fornecimento de trabalhadores - 

sua prole - para a indústria escravista que expan-

dia o mercado financeiro. Nesse teatro de horro-

res, uma mulher negra podia ser mais lucrativa do 

que um homem por seu potencial reprodutivo, em 

termos de rendimento do capital investido 

(FEDERICI, 2023a).7 A capacidade reprodutiva era 

elemento nuclear para fixação de valor de merca-

do de uma mulher na economia da plantation. 

bell hooks relata que, nos Estados Unidos, 

mulheres negras eram tratadas como “criadoras 

de animais”. As mulheres “estéreis eram vítimas 

de grandes abusos físicos e psicológicos” e uma 

“procriadora” valia mais do que uma que não pro-

criava. Aquelas que se recusavam “escolher um 

homem para acasalar têm homens forçados es-

colhidos pelos seus capatazes ou donos”. Os anún-

cios de compra e venda usavam as expressões 

“escravas procriadoras”, “mulher fértil”, “período 

de reprodução”, “demasiado velha para procri-

ar” (hooks, 2020, p. 76). 

Um relatório sobre fatos ocorridos nos 

Estados Unidos, apresentado em Londres, na 

Convenção Geral Anti-Escravatura, em junho de 

1840, noticiava: 

 

“Um dia o dono mandou as mulheres para den-

tro do celeiro; ele então entrou entre elas, de 

chicote na mão e disse que pretendia chicoteá-



Página 6            ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

las todas até à morte. Elas começaram imedi-

atamente a chorar, “o que fiz? o que fiz”? Ele 

respondeu “maldita, eu deixarei que saibas o 

que fizeste, vocês não procriam, eu não tenho 

um novo escravo de nenhuma de vós há vários 

meses.” (hooks, 2020, p. 76) 

 

Em suma, o corpo negro foi, simultanea-

mente, a primeira mercadoria e a primeira máqui-

na do capitalismo. As mulheres foram mecanizadas 

de múltiplas formas, mas, sobretudo, por meio do 

trabalho não remunerado e pela transformação de 

seu corpo em objeto sexual e em máquinas de re-

produção, sendo obrigadas a ter filhos como ne-

nhum outro grupo feminino, ao mesmo tempo em 

que eram privadas do exercício do direito à mater-

nidade, vivenciando processos de alienação mater-

nal (FEDERICI, 2023a). 

O célebre discurso de Sojourner Truth, 

“Ain’t I a Woman?” (“Eu não sou uma mulher?”), 

proferido em 1851 na Convenção dos Direitos da 

Mulher em Akron, Ohio, antecipa a centralidade 

do trabalho produtivo e reprodutivo das mulheres 

negras para a reprodução do capital, bem como a 

brutal expropriação desse trabalho. Ao declarar 

que a maioria de seus filhos foi vendida para a 

escravidão, a ativista atesta que a reprodução das 

mulheres escravizadas constituiu um trabalho es-

sencial ao capitalismo: elas produziam literalmente 

“mercadorias humanas” para alimentar o mercado 

e a expansão do sistema. Nesse sentido, ela prefig-

ura a formulação posterior do marxismo clássico 

ao demonstrar que essas mulheres não apenas 

eram exploradas como força de trabalho produti-

vo, mas tinham sua própria capacidade reproduti-

va expropriada — geravam filhos e filhas cuja ven-

da sustentava diretamente a acumulação de capi-

tal. Assim, Truth expõe que as mulheres negras 

escravizadas, enquanto parte da classe tra-

balhadora, eram despossuídas não só dos meios 

de produção, mas do próprio corpo e da 

descendência, como se pode observar em sua pró-

pria narrativa: 

 

“Olhem para meus braços! Eu arei e plantei, e 

juntei a colheita nos celeiros, e homem algum 

poderia estar à minha frente… Eu pari treze 

filhos e vi a maioria deles ser vendida para a 

escravidão, e quando eu clamei com a minha 

dor de mãe, ninguém a não ser Jesus me ouviu! 

E não sou uma mulher? (Davis, 2016, p. 71). 

 

A comoditização das mulheres negras foi 

uma agenda compartilhada pelo Estado e pelo ca-

pital que, juntos, apropriaram-se de sua capacida-

de procriativa para serviço da reprodução da força 

de trabalho e do mercado laboral. O útero negro 

era o produtor da vida e da morte, era o núcleo 

que alimentava o necrocapitalismo e o trânsito de 

riquezas sul-norte. Assim, a rentabilidade econô-

mica das elites brancas foi sustentada pela fertili-

dade dessas mulheres. A reprodução de vidas es-



Página 7            ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 5, e93557, p. 1-31, 2025 

cravizadas se transformou em assunto de interesse 

político nacional e internacional, principalmente, 

após o final do tráfico de pessoas africanas, uma 

vez que era necessário garantir o estoque dessa 

mão de obra para manter as cifras do comércio 

mundial.8 A reprodução era regulada pelo princípio 

do direito romano partus sequitur ventrem (a prole 

segue o ventre) que definia que o status legal da 

mãe era transmitido para a descendência. Logo, o 

ventre dessa mulher era locus de herdabilidade da 

condição de cativeiro, e esse feto já era vítima de 

especulação financeira (SILVA, I., 2025). 

O papel reprodutivo dessas mulheres foi 

decisivo política e economicamente, sem o qual a 

escravidão não poderia se sustentar e, muito me-

nos, as cifras de lucros com a produção e o comér-

cio, sobretudo o agrário mundial. No Brasil, por 

exemplo, o tráfico foi proibido em 1831, mas con-

tinuou ocorrendo ilegalmente durante décadas. 

Pouco antes da promulgação da Lei Feijó de 1831, 

houve um incremento na quantidade de mulheres 

nas grandes propriedades cafeicultoras e uma pro-

gressão no preço de jovens ‘crioulas’ e africanas 

em relação ao dos escravizados do sexo masculino 

(SILVA, I. 2025).  Entre a interdição do tráfico e a 

abolição formal da escravatura em 1888, o traba-

lho escravo se sustentou pelo uso da capacidade 

reprodutiva das mulheres e pelo ingresso ilícito de 

pessoas no território brasileiro. Tais medidas servi-

am para assegurar o abastecimento de produtos 

para o mercado europeu que dependia desse ne-

gócio odioso (HERNÁNDEZ REYES, 2018; FEDERICI, 

2023a). 

No corpo da mulher negra intersectam-se 

as opressões de classe, gênero e raça. A hipersexu-

alização e a cultura do estupro eram justificadas 

por manobras discursivas que produziam identida-

des coletivas essencializadas, narradas como pro-

míscuas, inescrupulosas, avessas aos códigos mo-

rais cristãos, incapazes de domesticar as paixões, 

portanto dadas à devassidão. Animalizadas, meni-

nas e mulheres negras estavam excluídas das cate-

gorias mulher e humano, pois seriam impermeá-

veis aos atributos da honra impostos pela socieda-

de colonial que outorgava o estatuto de humani-

dade apenas às mulheres brancas (DEL CAMPO 

TEJEDOR, 2023).9 10  

A colonialidade de gênero (LUGONES, 

2007) define a forma como o poder transitava si-

multaneamente no plano microfísico do corpo e 

do trabalho, e no macrofísico, isto é, na dimensão 

normativa e nos valores impostos pelos setores 

dominantes. Todo o processo de brutalização foi 

mediado pelo Direito que, juntamente com outros 

instrumentos como discursos, práticas e institui-

ções, fabricou uma engenharia intrincada de iden-

tidades que articula masculinidade e raça como 

eixos determinantes para alterização de seres as-

sociados à suposta ausência de racionalidade, que 

seriam, portanto, passíveis de colonização e de 



Página 8            ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

controle. Raça e gênero, então, definem a maneira 

pela qual subjetividades, intersubjetividades e po-

sicionalidades são performadas hierarquicamente. 

Ou seja, as discursividades explícitas e implícitas 

nos arranjos jurídicos e políticos internacionais en-

cenaram uma outridade colonizável, e fixaram lu-

gares de subordinação e de superioridade nas rela-

ções de poder sistêmicas. 

Mas, desde sempre, as mulheres negras 

reagiram às violências tridimensionais de raça-

gênero e classe (GONZALEZ, 1998). Elas transmuta-

ram todo o ‘arsenal de raiva contra as opressões 

pessoais e institucionais’ que as originaram, trans-

formando-o em poderosa fonte de energia a servi-

ço do progresso e da mudança (LORDE, 2021). Pa-

ra escapar da autodestruição, corpos negros se 

obrigaram a orquestrar a dor convertendo o silen-

ciamento em linguagem e agenciando o sofrimen-

to para produzir conhecimento situado e engaja-

do, e tecnologias engenhosas de sobrevivência e 

de luta por justiça social, racial e de gênero. 

Do ventre negro floresceram inúmeras 

alternativas de enfrentamento do esquema inter-

nacional de gestão da violência. Mulheres se va-

leram da prática de aborto para desafiarem a im-

posição de procriação da economia mundial es-

cravista. Em África, elas lideraram exércitos, co-

mo o caso da Rainha Nzinga11 que confrontou 

militarmente as forças portuguesas. Nas Améri-

cas, também maquinaram fugas, pagaram alforri-

as, fizeram uso de cartas, de manifestações cultu-

rais e artísticas, de discursos, de redes de solida-

riedade, e de instrumentos jurídicos para debelar 

o status quo reinante. Apesar das restrições de 

acesso ao sistema de justiça, elas tensionaram 

contra as opressões demonstrando alto nível de 

consciência política e jurídica.  

Nas colônias, elas confrontaram os siste-

mas jurídicos destinados a controlar e a dominar 

sua força de trabalho e sua sexualidade. Do lugar 

da marginalidade, apesar de todas as limitações e 

do esquema de guerra articulado internacional-

mente contra seus corpos, mulheres negras resisti-

ram à objetificação, ao não-lugar, ao desempode-

ramento e ao silenciamento. Elas mostraram po-

tência na leitura de mundo e consciência de direi-

tos humanos muito mais sofisticada e vanguardista 

que as de sua época. No Brasil, comandaram qui-

lombos, fizeram uso de instrumentos legais para 

defender o direito de existir dignamente, como foi 

o caso de Esperança Garcia12. Elas peticionaram 

por liberdade pessoal e da sua prole, demonstran-

do maturidade jurídica (SILVA, 2025; GONZALEZ, 

1988; NASCIMENTO, 1981). 

Mulheres africanas traficadas para o Brasil 

após a proibição do tráfico, enviaram petições pa-

ra o consulado britânico exigindo liberdade 

(MOTA, 2017). Neste caso, elas lançaram mão de 

artifícios para fazer aplicar tratados internacionais. 

Nos Estados Unidos, o Welfare Mothers Move-



Página 9            ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 5, e93557, p. 1-31, 2025 

ment, primeiro movimento de libertação de mu-

lheres, foi formado em sua ampla maioria por ne-

gras (FEDERICI, 2023b). 

A experiência vivida no corpo impacta a 

forma como se produz resposta, teorias, políticas, 

sociabilidades e estratégias contra opressão. Nesse 

sentido, a disputa pela produção do Direito se dá a 

partir do lugar que ocupamos, de nossas vivências 

(PIRES, 2018). De modo inventivo, cada geração de 

ativistas amadureceu estratégias de sobrevivência 

e libertação. Apesar do sistema mundial de exclu-

são das mulheres negras nos espaços decisórios cis

-heteropatriarcais brancos internacionais, elas se 

organizaram em diferentes geografias e temporali-

dades. Mobilizando o corpo como território inter-

nacional, elas se insurgiram, aliançaram e interpe-

laram a política e o poder em esferas globais. Elas 

aderiram às lutas anticoloniais, antiescravistas, an-

tirracistas e antipatriarcais. Na contemporaneida-

de, elas têm atuado dentro e fora do marco das 

instituições multilaterais, como as Conferências 

mundiais de mulheres da ONU, disputando a for-

mulação de políticas e normas de DI. 

Dessa forma, o Direito precisa ser compre-

endido a partir das experiências sócio corporais, 

das disputas, das relações de poder. Da zona de 

não-ser (FANON, 2008) surgem outras formas de 

produzir política, de entender e de disputar o Di-

reito. Desse lugar são moduladas linguagens, tec-

nologias de sobrevivência e movimentos que dão 

conta de outras formas de ser e estar no mundo e, 

por isso, que podem auxiliar a pensar a vida a par-

tir de outras lógicas. 

O conceito “imagens de controle” formu-

lado por Patrícia Hill Collins (2019), explica que as 

mulheres negras ainda têm sido silenciadas, con-

finadas em estereótipos essencializados, aprisio-

nadas em lugares sociais imaginários de assujei-

tamento, porque elas transformaram as lutas por 

emancipação em projeto global que enfrenta as 

hierarquias múltiplas e imbricadas que integram 

a matriz colonial de poder capitalista.  Neste sen-

tido, é pertinente esclarecer que os estereótipos 

são construídos no âmago das relações de poder. 

As imagens de controle são instrumentais à supe-

rexploração do trabalho, à captura de subjetivi-

dades, e à permanência do status quo racial-

classista e de gênero, naturalizando as desigual-

dades, e cumprem a função de apagar as agên-

cias antissistêmicas. Portanto, é importante visi-

bilizar os estratagemas concebidos por esses gru-

pos - inclusive os de natureza epistêmica, consi-

derando que as imagens de controle podem e 

devem ser remodeladas. 

Mulheres negras propuseram ferramentas 

libertadoras acessando arquivos não ocidentais, 

contracoloniais, que possuem a potência para 

transformar o amanhã, porque partem de outras 

intersociabilidades, outras dialogicidades e racio-

nalidades, e da convivência intercultural. Essa 



Página 10           ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

‘experiência histórica diferenciada’ (CARNEIRO, 

2003, p. 1) das vidas gendradas e racializadas pos-

sibilitou a elaboração de leituras de mundo impor-

tantes para se repensar o Direito Internacional e 

sua história, a exemplo da produção epistêmica 

das juristas Eunice Prudente e Dora Bertúlio. 

 

INTELECTUAIS NEGRAS BRASILEI-

RAS13, O DIREITO INTERNACIONAL E 

AS RELAÇÕES RACIAIS  

 

A grande dependência europeia dos recur-

sos naturais e dos frutos do trabalho escravo fun-

dou uma arquitetura internacional de controle de 

corpos. Assim, as estruturas de poder cis-hétero-

branco-patriarcais se utilizaram de normas, dis-

cursos, instituições e da doutrina do DI para via-

bilizar o projeto de governança racial e de gêne-

ro. O Direito interno e o internacional desempe-

nharam um papel central no processo de raciali-

zação14 e generificação15 de pessoas africanas e 

indígenas para exploração do trabalho e controle 

de territórios. Mas a resistência se deu também 

na seara da justiça. Nas instâncias internacionais, 

as mulheres negras fundaram o que denomino de 

justransnacionalismo negro, que é o ativismo en-

gajado contra o racismo sistêmico global e as 

opressões interseccionais16, mobilizando narrati-

vas, epistemes, recursos jurisdicionais ou não, 

alianças, incidências políticas e ações de advo-

cacy, dentro e fora das linhas institucionais e das 

fronteiras estatais. Nesse terreno, elas vindica-

ram mudanças normativas, discursivas, doutriná-

rias, comportamentais e disputaram o Direito.  

Na academia jurídica, mulheres negras têm 

agenciado o corpo marcado pelas dores do racis-

mo imbricado para produzir abalos na estrutura de 

poder dominante, provocando rebeliões epistêmi-

cas e político-institucionais. A partir da formulação 

de bases epistemológicas e metodológicas engaja-

das e situadas, elas têm produzido uma contracul-

tura jurídica, revelando que o racismo sempre es-

teve introjetado na cultura e no sistema de justiça. 

A disputa pelo Direito e pelos seus sentidos 

e alcances pulsa das vivências desse corpo que vi-

veu os horrores da objetificação, da mecanização, 

e da comercialização. Ele é o espaço-tempo conti-

nuum de regulação-emancipação, de violências e 

lutas. O corpo é território onde o passado e 

presente coexistem. Segundo essa lógica, Milton 

Santos (2000) nos ensina que o território não se 

resume a uma espacialidade física, mas é uma 

“acumulação desigual de tempos”, onde temporal-

idades e dinâmicas históricas se encontram e co-

municam, deformando a linearidade do tempo. 

Barreiras estruturais seculares dificultaram 

o acesso de grupos marginalizados ao sistema de 

justiça, às carreiras jurídicas e diplomáticas, e à 

circulação plena nos centros decisórios investidos 



Página 11           ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 5, e93557, p. 1-31, 2025 

de poder deliberativo. Assim, tanto as instituições 

jurídicas e políticas internacionais, quanto as aca-

dêmicas foram constituídas como o locus de poder 

e atuação da branquitude. 

Na academia brancocentrada e elitizada 

latino-americana, intelectuais negras têm atuado 

como “forasteiras de dentro”. Este conceito for-

mulado por Patrícia Hill Collins (2016) demonstra 

a perspectiva peculiar de mulheres negras para 

enfrentar desafios e produzir leituras críticas do 

mundo e das estruturas. A condição de dupla ex-

periência (trafegando fora e dentro das arenas 

de poder) lhes permite olhar e sentir as estrutu-

ras por diversos ângulos e, por isso, elas conse-

guem produzir conhecimento de maneira criativa 

e complexa. Nesse sentido, é relevante observar 

que elas podem estar formalmente inseridas em 

determinado contexto, como os círculos universi-

tários, mas são frequentemente posicionadas em 

situação de marginalidade.  

No Brasil, duas juristas negras, Eunice Pru-

dente e Dora Bertúlio, fundaram, na década de 

1980, um campo de estudos/práticas denominado 

“Direito e Relações Raciais”. Este campo tem pro-

duzido um cabedal analítico próprio emancipador 

de caráter transdisciplinar, à medida que nasceu e 

tem se desenvolvido a partir de uma fertilização 

cruzada com categorias elaboradas pelo pensa-

mento radical de intelectuais e ativis-

tas antirracistas nacionais e internacionais. 

A contribuição teórica das duas autoras 

precisa ser compreendida no contexto das histori-

cidades nacional e internacional dos anos de 

1970/80. Nesse período, as alianças antissistêmi-

cas reagiam às investidas das potências imperialis-

tas para manutenção de seus interesses no mun-

do. A paisagem mundial era ilustrada por regimes 

autoritários, como as ditaduras militares na Améri-

ca Latina, e o apartheid na África do Sul, todos pa-

trocinados por nações poderosas ocidentais, no 

marco da guerra fria. Contra isso, no rescaldo dos 

movimentos de libertação nacional na África e na 

Ásia, e da luta por direitos civis nos Estados Uni-

dos, e/ou contra o etno-eco-genocídio dos povos 

originários, as resistências indígenas, negras e an-

tissistêmicas se articulavam, e se transnacionaliza-

vam, produzindo várias formas de contestações 

políticas e acadêmicas. As feministas negras se or-

ganizavam internacionalmente, denunciando o 

capitalismo racial-patriarcal. Em todos os casos, o 

Direito, tanto interno como o Internacional, foi 

uma engrenagem em disputa, pois, ao mesmo 

tempo em que foi utilizado para servir aos interes-

ses hegemônicos da branquitude, foi interpelado 

pelos movimentos contra-hegemônicos para pro-

duzir cenários libertadores. 

Na Faculdade de Direito da Universidade de 

Harvard, nos idos de 1970/80, em um país que ain-

da ostentava as cicatrizes das leis Jim Crow17, inte-

lectuais negras e negros, influenciados pelo ativis-



Página 12           ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

mo político de feministas e pela luta pelos direitos 

civis da década de 1960, formularam a Teoria Críti-

ca de Raça (TCR), que se expandiu por meio dos 

escritos de Derick Bell, Patrícia Williams, Richard 

Delgado, Kimberlé Crenshaw etc. A TCR ofereceu 

chaves importantes - tais como a multidimensiona-

lidade e a interseccionalidade - , não apenas para 

entender a realidade racial dos EUA, mas para con-

ceber ferramentas libertadoras com potencial de 

“reescrever o idioma do Direito Internacional”, 

que tem sido o de dominação, conforme alerta 

Makau Mutua (2000; SILVA, 2019). 

Na mesma década, no contexto da ditadura 

militar brasileira, os movimentos negros e indíge-

nas denunciavam o genocídio e o etnocídio, e des-

mascaravam o mito da democracia racial e o racis-

mo por denegação que, segundo Lélia González 

(2020), é um tipo de racismo mascarado, não ad-

mitido, que é peculiar das sociedades latino-

americanas. A militância também ressaltava o pro-

tagonismo dos componentes não-brancos na for-

mação socioeconômica e política do Brasil e da 

região (MOURA, 2020; NASCIMENTO, 2019; NASCI-

MENTO, 1985). Nesse interstício, são gestadas as 

pesquisas de Eunice Prudente e Dora Bertúlio. 

Em 1980, Eunice Prudente defendeu a sua 

dissertação de mestrado na Universidade de São 

Paulo, cujo título foi “Preconceito racial e igualda-

de jurídica no Brasil”. O texto denunciava a per-

missividade do Direito com relação ao racismo e 

criticava a performação do negro como ser inferi-

or. Na ocasião, ela defendeu a criminalização das 

condutas discriminatórias fundadas na raça, maté-

ria que foi inserida na Constituição de 1988. Pru-

dente demonstrou como o Direito garantiu a ex-

ploração de vidas negras e indígenas, operacionali-

zou a escravidão racial no Brasil e possibilitou o 

cometimento de um catálogo de violências, como 

estupros, linchamentos, torturas, assassinatos, 

cerceamento de liberdades individuais e coletivas, 

a obstrução de garantias a direitos, como a forma-

ção de núcleo familiar etc. Paralelamente, o Direi-

to foi acionado, no mesmo período histórico, para 

garantir privilégios da branquitude, que o instru-

mentalizou por meio de um discurso liberal unila-

teral e seletivo (PRUDENTE, 1980; SILVA, 2020). 

Apesar de não haver se engajado explicitamente 

nos coletivos feministas e anticapitalistas, a produ-

ção de Prudente se destaca pelo pioneirismo da 

crítica à ontológica racial do Direito. 

Dora Lúcia Lima de Bertúlio (1949-2025), 

uma militante do movimento negro brasileiro, de-

fendeu a agenda antirracista em várias partes do 

mundo. Ela se graduou em Direito na Universidade 

Federal do Paraná e foi procuradora federal. Reali-

zou estudos de pós-graduação na Universidade de 

Harvard, trabalhou nos Estados Unidos e em paí-

ses africanos em projetos devotados à justiça raci-

al e participou ativamente da construção normati-

va na Conferência Mundial das Nações Unidas con-



Página 13           ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 5, e93557, p. 1-31, 2025 

tra o Racismo, a Discriminação Racial, a Xenofobia 

e a Intolerância Correlata, ocorrida em Durban, na 

África do Sul, em 2001. 

A obra mais conhecida de Bertúlio, intitula-

da Direito e Relações Raciais: uma introdução críti-

ca ao racismo, foi resultado de sua pesquisa de 

mestrado defendida em 1989 no Programa de Pós-

Graduação em Direito da Universidade Federal de 

Santa Catarina.18 Na dissertação, a autora promo-

ve uma virada epistemológica neste estudo inova-

dor de caráter transdisciplinar. Ela introduz uma 

narrativa carregada de práxis, mobilizando o pen-

samento negro radical de diversas áreas do conhe-

cimento, colocando-o em diálogo com o Direito e 

referenciando intelectuais/ativistas como Amílcar 

Cabral, Nelson Mandela e Frantz Fanon. Contun-

dente, ela afirma que o Direito era a principal viga 

de sustentação da branquitude no poder, demons-

trando como o Direito produzia e reproduzia o ra-

cismo, e viabilizou a geração de desigualdades ra-

ciais e sociais, desde a formação do Brasil até os 

tempos da redemocratização, que é o contexto no 

qual o manuscrito foi elaborado. Ela desmascara a 

instrumentalização das normas para a atração de 

imigrantes brancos e, consequentemente, a pro-

moção da política de embranquecimento no Brasil, 

que também ocorreu em outros países latino-

americanos. Assim, comprova-se como os interes-

ses e privilégios da branquitude são mantidos via 

legis e conquistados por meio da violência racial 

(BERTÚLIO, 2019). 

As suas agências e andanças pelo mundo 

fizeram de Bertúlio uma internacionalista/

justransnacionalista, ainda que não formalmente 

reconhecida na academia brancocentrada. Ela 

mostrou uma leitura acurada da política internaci-

onal, pois desvelou como as teorias jurídicas higie-

nizaram os horrores da escravidão, o colonialismo, 

o imperialismo, silenciaram sobre as guerras de 

libertação nacionais, acumpliciaram-se com as in-

vestidas do supremacismo branco na América do 

Norte e na África do Sul e invisibilizaram as ten-

sões raciais na Europa, América e África. Ela ates-

tou como as ideologias racistas estavam introjeta-

das na produção, apreensão e aplicação do Direito, 

não sendo essa condição inerente ao Brasil, uma 

vez que se espalhava pelo conjunto das sociedades 

ocidentais. A autora enfatiza que embora as resis-

tências e as reivindicações por direitos tenham se 

dado em uma temporalidade paralela a eventos 

como o tráfico, a escravidão, o colonialismo, as 

guerras de libertação nacional e os conflitos raciais 

por todo o Atlântico, a doutrina jurídica internacio-

nal optou por ignorar, naturalizar e camuflar as 

bases raciais das nossas sociedades. 

A dissertação também desvela como o im-

perialismo, a supremacia branca e a exploração 

do capital se conectam com o Direito. Ela tam-

bém mostra a justaposição entre normas e even-



Página 14           ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

tos internacionais e os domésticos, exemplifican-

do a Revolução haitiana (1791 – 1804), a Confe-

rência de Berlim (1884 – 1885), as leis racistas 

Jim Crow (1877-1965) e o projeto UNESCO sobre 

relações raciais na década de 1950, e revelando 

como esses impactaram mutuamente o meio in-

terno e externo. 

Dora Bertúlio introduziu pioneiramente o 

tema da branquitude no Direito, formulando críti-

cas ao racismo epistêmico, ao apagamento das 

resistências negras, ao eurocentrismo na academia 

e no judiciário, e à impotência dos arcabouços le-

gais de agir sobre a materialidade. Ela inaugura o 

tema do racismo institucional no campo jurídico, 

demonstrando como o judiciário e as outras insti-

tuições jurídico-políticas, englobando as faculda-

des e a polícia, gerenciam o racismo. De modo es-

pecial, ela critica a influência doutrinária racial-

colonial da Europa e dos EUA no Direito positivo 

das ex-colônias e demonstra a existência de pacto 

internacional da branquitude, subscrito por juris-

tas europeus e estadunidenses, para silenciar so-

bre o colonialismo, o imperialismo e o racismo nos 

seus debates sobre justiça. Nesta linha, ela visibili-

za o caráter retórico das Declarações burguesas, 

com seus falsos princípios de democracia, liberda-

de e igualdade (BERTÚLIO, 2019). 

A autora nos oferta os mecanismos de en-

frentamento, e ruma na direção da post-crítica, 

uma vez que propõe estratégias de combate às 

violências de Estado. Esse estudo minucioso da 

legislação brasileira do pós-abolição, conectado 

com as articulações do contexto internacional, nos 

induz a atestar a existência de um necrodireito sis-

tematicamente acionado pelas instituições moder-

nas contra os corpos dissidentes do sistema racial-

patriarcal moderno ocidental. Como proposta, ele 

recomenda a inclusão do estudo das relações raci-

ais em todas as esferas do Direito, em todas as di-

mensões, no ensino, na prática judiciária, legislati-

va e administrativa, uma vez que o racismo é um 

elemento estrutural das nossas sociedades e está 

incrustado nas instituições. Do mesmo modo, re-

comenda atenção às explorações de classe, raça e 

de gênero de forma simultânea. 

Trinta anos após os escritos fundacionais, o 

campo de estudos se consolidou com uma nature-

za rizomática, frutuosa, com muitas capilaridades 

em todas as áreas do Direito e que tem mobilizado 

a teoria como um lugar de dor e luta, de cura e 

transformação do mundo (hooks, 2019). 

O “Direito e Relações Raciais” evoluiu te-

cendo uma crítica genuína ao Direito, desnudando, 

inclusive, as limitações da própria teoria que se 

autodenomina como crítica, mas que escapa do 

enfrentamento às imbricações de gênero, raça e 

classe. Seu caráter é contra-hegemônico porque 

reconhece a produção teórica e jurídica nascida 

das margens, da experiência corporal, das lutas 

nacionais e internacionais, desde dentro e fora dos 



Página 15           ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 5, e93557, p. 1-31, 2025 

espaços institucionalizados da nossa região, como 

nos quilombos, nos palenques, nas aldeias, nos 

terreiros, nos clubes sociais negros, nas irmanda-

des. Bertúlio e Prudente, ao conceberem um cabe-

dal potente de resistência, formaram um movi-

mento “quilombista jurídico” (JESUS, 2023). 

A disputa quilombista pelo Direito é, tam-

bém, uma disputa pela história, considerando 

que a história do DI “foi escrita por mãos bran-

cas”, parafraseando Beatriz Nascimento (2021),19 

e que a tradição legal intelectual latino-

americana de índole brancocentrada omitiu o 

protagonismo das pessoas indígenas e negras na 

formação sociopolítica e jurídica da América Lati-

na. Nós fazemos parte de uma história jurídica 

ladinoamefricana que foi manufaturada a partir 

de nosso lugar quilombista (NASCIMENTO, 2021; 

NASCIMENTO, 1985)20 e insurgente. 

Contra uma agenda global racista-

patriarcal, regulada pelo DI, despontou uma agen-

da transnacional contra-hegemônica. As insurgên-

cias contra os pressupostos do DI moderno exis-

tem desde o início da invasão e do sequestro, mas 

a academia organiza tais contestações como co-

nhecimento teórico-científico crítico no século XX, 

sobretudo a partir das “Third World Approaches to 

International Law” / Abordagens do Terceiro Mun-

do ao Direito Internacional (TWAIL), dos estudos 

pós-coloniais e decoloniais, e da Teoria Crítica da 

Raça, entre outros. Contudo, ainda é insipiente a 

incorporação do pensamento e dos pontos de vista 

afrodiaspórico e indígena. Por isso, torna-se urgen-

te promover a escovação da História do DI “a con-

trapelo” (BENJAMIN, 1985), ou seja, a partir das 

narrativas que foram apagadas.  

As percepções das duas juristas são plena-

mente aplicáveis ao DI e devem ser acionadas para 

combater a ontológica racial deste campo. Assim, 

do mesmo modo que o Direito Internacional crítico 

se enriquece com o diálogo com a TCR estaduni-

dense, conforme proposto por Mutua (2000), a 

interlocução entre as TWAIL e o campo de Direito 

e Relações Raciais brasileiro, é promissora e poten-

te. Além disso, a produção intelectual negra brasi-

leira, para além da seara jurídica, pode aportar ele-

mentos para proposição de uma Abordagem La-

dinoamefricana do Direito Internacional. O DI tam-

bém se beneficia se adotar uma lógica transfron-

teiriça, transdisciplinar, dialógica. Neste sentido, a 

escrevivência nascida do ventre de outra intelectu-

al negra brasileira, a filósofa Lélia Gonzalez possibi-

lita-nos articular o campo do Direito Internacional 

e Relações Raciais a partir de categorias forjadas 

pelo feminismo negro afrolatinoamericano. Essa 

intercomunicabilidade é um exercício profícuo que 

possibilita a construção de um Direito Internacio-

nal Ladinoamefricano. 

 

 



Página 16           ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

LÉLIA GONZÁLEZ E A ABORDAGEM 

LADINOAMEFRICANA 

 

A filósofa Lélia Gonzalez21 (1935-1994) foi a 

militante do movimento negro brasileiro que mais 

transitou nos circuitos mundiais das lutas anticolo-

niais e feministas no século passado. A trajetória 

política dela, nas décadas de 1970 e 1980, se en-

trelaça com a história dos movimentos negros e de 

mulheres em perspectiva global. A articulação em 

redes da professora brasileira impulsionou o fluxo 

transfronteiriço de ideias e informações, e copro-

duziu mudanças na política internacional, atuando, 

assim, como justransnacionalista feminista negra. 

Entre os anos 1970 e 1990, a militância das 

mulheres negras alinhou duas agendas nas plata-

formas internacionais: a feminista e a antirracista. 

Elas aproximaram os dois temas ainda separados 

nas plataformas do feminismo hegemônico e, so-

bretudo, no institucionalismo internacional. 

Gonzalez afirmava que os processos inter-

nos influenciam os mundiais e vice-versa, e que “o 

racismo e a discriminação racial não são atributos 

exclusivos da sociedade brasileira” (GONZALEZ, 

1998). Gonzalez tinha certeza de que o racismo era 

um elemento da política internacional, portanto “a 

luta do povo negro no Brasil é um aspecto de uma 

luta muito mais ampla: a luta dos negros no mun-

do.” (GONZALEZ, 1985). 

Ela circulou pelas águas de Calunga Gran-

de22 (SILVA, 2025) com desenvoltura e assiduida-

de, transitando inúmeras vezes entre as Américas, 

Europa e África. Representou o Movimento Negro 

Unificado e o NZINGA – Coletivo de Mulheres Ne-

gras, primeiro grupo feminista negro do Brasil, do 

qual foi cofundadora. Envolveu-se ativamente em 

debates nas organizações multilaterais, palestrou 

em universidades estrangeiras, integrou redes de 

mulheres e diaspóricas, fazendo parte da história 

dos movimentos negro e feminista globais. Partici-

pou de mecanismos da ONU, a exemplo das Confe-

rências Mundiais da Mulher, coproduzindo normas 

internacionais, disputando o DI e a política interna-

cional. Lélia atuou no palco global “feminizando a 

raça e enegrecendo o gênero” (BARRETO, 2021). 

Interdisciplinarizando os saberes da socio-

logia, antropologia, história, filosofia e psicanálise, 

a brasileira produziu análises sobre política global 

e sobre a América Latina, versando sobre diversos 

temas, nomeadamente capitalismo, escravidão, 

colonização ibérica, eurocentrismo, migrações, 

apartheid, lutas de libertação nacional, o patriarca-

do latino-americano, opressões de raça, classe e 

gênero, e as resistências políticas, culturais e soci-

ais dos povos latinos. 

O justransnacionalismo de Gonzalez revela 

outra perspectiva além do Estado e do masculino 

como produtor de política e de direito internacio-

nal, e aponta para as possibilidades de 



Página 17           ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 5, e93557, p. 1-31, 2025 

“desocidentalização” do DI. Seus escritos produzi-

ram ferramentas epistêmicas para entender a ma-

triz de opressão global radicada nas interconexões 

de raça, gênero e classe, e para construir estraté-

gias globais de enfrentamentos. Para tanto, ela 

apresenta a amefricanidade e o feminismo afro-

latino-americano como dispositivos de solidarieda-

de, como recurso para as lutas emancipatórias. 

Lélia, apesar de não ter feito formação 

jurídica e, portanto, não ter sido reputada como 

autora de Direito, produziu bases para enegrecer 

as dinâmicas de produção de um DI crítico. O ati-

vismo dela se inscreve no contexto de agência de 

uma série de movimentos sociais, políticos e cul-

turais racialmente definidos que tem transforma-

do a forma de pensar o meio internacional, a re-

gião latino-americana per si, ressaltando sua ín-

dole multirracial e pluriétnica, suas políticas capi-

talistas brancocentradas coloniais, as resistências 

contra-coloniais, enfim suas culturas, identidades 

e sua posição no mundo. Tais movimentos têm 

desafiado as narrativas oficiais sobre nação, fron-

teiras, raça, identidade, gênero, e sobre o que se 

considera como internacional, inaugurando epis-

temologias complexas, dissidentes, plurais, dis-

putando espaços, propondo categorias e leituras 

próprias, gestando mecanismos alternativos de 

poder, construindo e propondo agendas, políticas 

e normas de direitos humanos a partir de um 

ponto de vista vanguardista e não eurocentrado. 

Essas redes têm historicamente racializado a po-

lítica e o Direito Internacional. 

Em 1988, Lélia publicou o texto “Por um 

feminismo latino-americano” na Revista chilena 

Isis Internacional, no qual ela apresenta pela pri-

meira vez a categoria “amefricanas”. Nesse tra-

balho, ela enfatiza a transtemporalidade das lu-

tas por libertação, ainda vigentes. A autora mobi-

liza a psicanálise para articular uma crítica ao mo-

vimento feminista, apontando o racismo por 

omissão dessa vertente que apenas insurge-se 

contra o capitalismo patriarcal, silenciando sobre 

o racismo sofrido por mulheres não-brancas. Ar-

gumenta que feminismo latino-americano, ao 

desconsiderar a natureza patriarcal-racista do 

sistema, cai na armadilha do racionalismo univer-

sal abstrato, e se desloca da realidade de uma 

região plurirracial e multicultural. Considerando 

que esse esquecimento da dimensão racial está 

inscrito em um padrão de poder herdado da co-

lonização ibérica que estrutura as sociedades hie-

rárquicas dessa região, ela desenvolve uma cate-

goria própria para nomear a especificidade da 

experiência simultânea de opressão-rebelião das 

mulheres negras que sempre precisam enfrentar 

a tríade discriminatória: raça, gênero e classe.  

Ela evidenciou que as desigualdades tridi-

mensionais impactam fortemente as trabalhado-

ras amefricanas e ameríndias, que são as “mais 

oprimidas e exploradas em uma região depen-



Página 18           ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

dente de um capitalismo patriarcal-racista”. Os 

três marcadores se interconectam em um siste-

ma que “transforma as diferenças em desigualda-

des” (GONZALEZ, 1988a, p. 314). Mas, em rea-

ção, nos anos de 1980, elas já estavam organiza-

das regionalmente, em toda a América, nos movi-

mentos populares, negros e indígenas, propondo 

novas discussões, reconstruindo suas identidades 

e a história desses povos, desmascarando as vi-

gas estruturais da dominação que aprisiona a es-

magadora maioria da força de trabalho em uma 

espécie de cinturão socioeconômico de precari-

zação. Ou seja, em 1988, Lélia antecipa o que foi 

conceituado como interseccionalidade por Kim-

berlé Crenshaw em 1989.23 

O racismo por omissão praticado pelo femi-

nismo branco hegemônico latino-americano, se-

gundo Lélia, faz parte de um sistema de domina-

ção fundado na ideologia do embranquecimento 

vigente nas sociedades de colonização ibérica. Es-

se esquema de alienação endêmico das sociedades 

latinas motiva a negação do racismo, a inferioriza-

ção dos não-brancos e, paralelamente, induz a su-

periorização do componente branco. A cegueira 

das feministas brancas latino-americanas omitia a 

natureza multirracial das nossas sociedades, e des-

nudava as contradições de um movimento que se 

dizia libertador, mas que excluía a maioria das mu-

lheres que formam o imenso proletariado afro-

latino-americano. Ao associar classe, gênero e raça 

ao poder no âmbito regional, ela desmascara a ar-

quitetura de dominação internacional. 

A brasileira convocou todas as mulheres 

latinas a aderirem às lutas antissistêmicas, questio-

nando as lógicas estruturais do padrão capitalista 

dependente. Com isso, apela para a construção de 

uma solidariedade regional interracial, mobilizan-

do teoria e prática feministas, para a edificação de 

um novo feminismo: aberto, plural, “luminoso e 

iluminado” (GONZALEZ, 1988a, p. 318). Ela alicer-

ça, assim, as bases para a descolonização do movi-

mento feminista e desenvolve um tipo alternativo 

de sociabilidade, propondo um modelo de regio-

nalismo para dar sequência às lutas por emancipa-

ção iniciadas pelas nossas antepassadas amerín-

dias e amefricanas. Esse é o formato de integração 

que ultrapassa linhas fronteiriças nacionais, que 

sobrevive a mudanças e aos voluntarismos de go-

vernos, é resiliente às crises políticas e econômi-

cas, e independe de normas internacionais. A no-

ção de integração regional da América Latina via 

feminismo se soma à sua formulação de amefrica-

nidade, denotando o caráter transnacional e ino-

vador de seu pensamento. 

 

 

 

 

 

 



Página 19           ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 5, e93557, p. 1-31, 2025 

AMEFRICANIDADE E 

PANAMEFRICANISMO 

 

Em outro texto publicado no mesmo ano 

de 1988, ao ressaltar a preponderância das matri-

zes ameríndias e africanas na sociocultural regio-

nal, Gonzalez (1988b) propõe o neologismo Amé-

frica Ladina por considerar que a presença da 

‘latinidade’ aqui é minoritária. Invocando a psica-

nálise, ela argumenta que a nossa região é mais 

africana e ameríndia do que latina. O Brasil perten-

ce a uma América Africana, ao contrário do que se 

afirma na ordem do inconsciente, que é um país 

fundado exclusivamente na cultura europeia, ou 

seja, branca. O racismo, enquanto sintoma da neu-

rose cultural nacional, degenera a primazia da in-

fluência africana na nossa cultura. A latinidade 

dessa América Africana por sua inexistência altera 

o ‘t’ pelo ‘d’ para se assumir como uma Améfrica 

Ladina.24 Ela também atesta que “todos os brasilei-

ros são ladinoamefricanos”, e não somente os pre-

tos e pardos, sendo uma das marcas é a africaniza-

ção do português falado no Brasil, que ela denomi-

na “pretuguês” (GONZALEZ, 1998b, p. 322). 

No mesmo texto, ela concebe a categoria 

político-cultural da amefricanidade, que também 

tem como elemento orientador a integração regio-

nal, mas de caráter hemisférico. Segundo ela: 

“experiência comum dos descendentes de africa-

nos na América pode ser apreendida e unificada 

pela amefricanidade, uma categoria que, no longo 

processo de resistência, remete à construção de 

toda uma identidade étnica” (GONZALEZ, 1998b). 

A categoria político-cultural da amefricani-

dade ultrapassa as concepções modernas de Esta-

do-nação, uma vez que, segundo Gonzalez: 

“quando falo do nosso povo e da nossa cultura, me 

perdoem, não fico dentro dos limites estreitos de 

uma posição nacionalista (GONZALEZ, 1984, p. 

226). Segundo ela, a categoria em si guarda impli-

cações democráticas porque o “termo nos permite 

transcender as limitações de caráter territorial, 

linguístico e ideológico, abrindo novas perspecti-

vas para um entendimento mais profundo dessa 

parte do mundo onde ela se manifesta: A AMÉRI-

CA como um todo (Sul, Central, Norte e Insular).” 

Entender a América como uma espacialidade afro-

centrada, nos permite atingir consciência de nós 

mesmos enquanto descendentes de africanos. Na 

diáspora há uma história comum, que nos liga e 

que difere daquela vivenciada por africanos do 

continente. A experiência dos ancestrais é “fonte 

revificadora de nossas forças”, mas construímos 

um repertório próprio inventivo, criativo e heroico 

de enfrentamento ao extermínio e à escravização 

(GONZALEZ, 1988b, p. 329-331). 

A amefricanidade é uma proposição contra-

hegemônica que supera a inscrição puramente ge-

ográfica porque acolhe historicidades e dinâmicas 

culturais: “adaptação, resistência, reinterpretação 



Página 20           ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

e criação de novas formas, abrindo novas perspec-

tivas para um entendimento mais profundo dessa 

parte do mundo onde ela se manifes-

ta” (GONZALEZ, 1988b, p. 329). Ou seja, engloba as 

disputas para sobrevivência e as múltiplas formas 

como as identidades são experienciadas, construí-

das e reinterpretadas neste espaço-lugar. A cate-

goria tem notável força epistêmica porque nos 

convoca a observar outras racionalidades, outras 

maneiras de ser, de estar e de existir no mundo, 

de pensar e de produzir conhecimento partindo 

das vivências combativas do racismo das pessoas 

que foram marginalizadas pelo empreendimento 

colonial. Desse modo, ela nos interpela a perceber 

outras centralidades não brancocentradas. 

Uma leitura mais atenta dos dois artigos 

supracitados deixa evidente que em sua herme-

nêutica está um manifesto anti-imperialista à inte-

gração regional por via da coordenação de lutas 

antissistêmicas protagonizadas por mulheres, ain-

da que a pensadora não tenha sido considerada 

pelo pensamento dominante do campo da integra-

ção regional. Importante observar que ela escreve 

no contexto da década de 1980, quando foi institu-

ída a Associação Latino-Americana de Integração 

(ALADI), que se propunha a fundar uma zona de 

preferências econômico-comerciais na região. En-

quanto a Amefricanidade confronta o imperialismo 

dos Estados Unidos, que se autodenominam Amé-

rica, a Améfrica Ladina confronta o projeto político 

das elites crioulas que usaram o termo “América 

Latina” para performar uma identidade regional 

baseada em uma americanidade com perfil euro-

peu, excluindo presenças africanas e indígenas. 

A amefricanidade é a proposição de unifica-

ção da diáspora africana nas Américas, em parale-

lo com o panafricanismo. Das interlocuções afrodi-

aspóricas e com panafricanistas do continente afri-

cano, ela observa as peculiaridades das Américas. 

Aliás, ela ressignifica a ideia de panafricanismo, 

reescrevendo e adaptando a ideia de unidade afri-

cana às vivências e resistências político-ideológicas 

dos povos da diáspora em todo o continente ame-

ricano. Essas experiências diferem daquelas dos 

povos que se mantiveram em solo africano. Des-

tarte, a amefricanidade é uma categoria 

“intimamente relacionada àquelas de panafricanis-

mo, negritude”, cujo valor metodológico é o de 

“resgatar uma unidade específica, historicamente 

forjada no interior de diferentes sociedades que 

formaram uma determinada parte do mun-

do” (GONZALEZ, 1988b, p. 330). É uma “unidade 

específica para os negros fora da África” (VIANA, 

2006, p. 186), que remete a um regionalismo he-

misférico de modelo não-hegemônico, recuperan-

do as formas ideológicas, as resistências históricas, 

as ricas experiências produzidas, as inventividades 

nas lutas contra a escravidão, contra o extermínio, 

capaz de combater transnacionalmente o imperia-

lismo e o racismo que têm como fim a “exploração 



Página 21           ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 5, e93557, p. 1-31, 2025 

socioeconômica dos americanos de todo o conti-

nente” (GONZALEZ, 1988b, p. 330). 

As contra-narrativas de Lélia Gonzalez em 

conversação com as de Dora Bertúlio e Eunice Pru-

dente nos convocam a deslocar o centro das rela-

ções internacionais para a Améfrica Ladina, a partir 

das lentes de mulheres negras. Além de mostrar 

leituras qualificadas das realidades nacionais e 

mundial, elas propuseram outras formas de socia-

bilidade, outras categorias importantes para trans-

formar o futuro. 

Seguindo os caminhos abertos por Gon-

zalez, em especial partindo das formulações da 

amefricanidade e Améfrica Ladina, proponho o 

conceito de panamefricanismo para nomear as 

insurgências e redes antissistêmicas, e interpelar 

os povos da região a ativar estratégias de coopera-

ção, união e solidariedade.  O panamefricanismo 

se distingue do panamericanismo, do panafricanis-

mo, bem como da amefricanidade porque não é 

nem exclusivamente afro, nem só georreferencia-

do. Ele é um princípio orientador da abordagem 

ladinoamefricana de DI. Pensar a região em ter-

mos panamefricanistas nos permite ler e transfor-

mar as realidades locais acolhendo as lutas imbri-

cadas antirracistas, antipatriarcais, anticoloniais e 

anticapitalistas de todos os povos, sobretudo dos 

negros, indígenas, de mulheres, de pessoas dissi-

dentes do “cis-tema” gênero-sexualidade, traba-

lhadoras/es, campesinas/os etc. Esses enfrenta-

mentos simultâneos, enquanto elos integracionis-

tas que nos unem, são também parte da base prin-

cipiológica do DI nascido na Améfrica Ladina. Para 

avançar neste campo, a branquitude, o racismo, a 

raça e as interseccionalidades devem ser conside-

radas como categorias analíticas de DI. 

A reivindicação não é por inclusão dos su-

jeitos inferiorizados e suas narrativas como apên-

dices na história do DI. Eles precisam ser reconhe-

cidos a partir do lugar que ocupam, que é de sujei-

tos políticos, históricos e, consequentemente, de 

Direito. Suas discursividades são potentes para re-

escrita da história do DI. Entrelaçar esses fios das 

tramas ladinoamefricanas é uma forma de compor 

uma diferenciada historiografia das lutas antirra-

cistas globais protagonizadas por vozes que foram 

silenciadas pelas hegemonias jurídicas. A aborda-

gem Ladinoamefricana de DI reintegra as memó-

rias fragmentadas do feminismo internacional, das 

mobilizações anticoloniais, dos movimentos dias-

póricos e das disputas pelo Direito Internacional. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Mesmo que se possa atestar que a forma-

ção de uma consciência crioula sobre o DI tenha se 

preocupado em teorizar a construção da região 

desde o século XIX (OBREGÓN, 2006), as narrativas 

regionais não contemplaram as mulheres e as po-

pulações racializadas como não-brancas e traba-



Página 22           ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

lhadoras. Essas foram bloqueadas de acessar os 

canais de formulação e aplicação das fontes do DI, 

as carreiras legislativas, diplomáticas, judiciárias e, 

inclusive, acadêmicas. Isso se deve a uma arquite-

tura jurídica intencionalmente edificada para alijar 

essas coletividades dos mecanismos de manipula-

ção e gestão da governança global. Por isso, o Di-

reito precisa ser entendido a partir de uma con-

cepção que extrapole as noções positivistas, para 

englobar as relações sociais e, sobretudo, as traje-

tórias globais de corpos dissidentes nas suas lutas 

por emancipação. Isso obriga-nos a denunciar as 

contradições do Direito e a sua instrumentalização 

pela branquitude para garantia de privilégios para 

seu grupo, como fizeram Prudente e Bertúlio. 

A exclusão das mulheres negras dos meca-

nismos oficiais de produção do Direito Internacio-

nal não as impediu de tensionarem contra as polí-

ticas e normas, e que mesmo limitadamente per-

formassem no palco mundial. Elas produziram en-

genhosas tecnologias sociais e jurídicas para so-

breviver ao genocídio de cinco séculos, provocan-

do ruptura nos discursos dominantes sobre o in-

ternacional, o Direito, a região e o regionalismo. 

Por isso, suas produções formam uma contracultu-

ra jurídica que precisa ser reconhecida como abor-

dagens críticas do Direito. Esses agenciamentos 

que rasuram o sistema são retalhos da história do 

DI ladinoamefricano e das lutas mundiais por direi-

tos. O comprometimento de intelectuais negras 

em conectar classe, raça, gênero e território é um 

marco crucial para fundar uma nova episteme. 

A história do DI regional precisa ser revisi-

tada, inclusive a partir do reencontro com suas 

fontes mainstream para que se possa desnudar as 

relações de poder inscritas na sua produção. Esse 

exercício é necessário para se revelar os interesses 

em jogo, o peso dos relatos oficiais na formulação 

de discursos, de normas e nos processos de alteri-

zação, especialmente colocando luzes sobre quem 

foi silenciado, o que se calou e o porquê. Isso de-

manda, adicionalmente, problematizar quem tem 

o direito de ter seu nome registrado nos anais da 

história, e, portanto, o direito de memória. Fundar 

uma historiografia crítica, não apologética, requer 

a ampliação do que se entende por Direito, englo-

bando as suas complexidades, não o resumindo à 

norma positivada. Ademais, o exercício de revisitar 

o passado não pode ser cego às hierarquias de 

classe, raça e gênero, e deve partir, sobretudo, das 

tradições intelectuais negras e indígenas. 

Améfrica Ladina, Amefricanidade e feminis-

mo afro-latinoamericano são categorias transnaci-

onais que permitem compreender as realidades. A 

abordagem ladinoamefricana costurada com as 

linhas do campo “Direito e Relações Raciais” cons-

titui-se como uma potente contribuição para o DI 

porque se trata de um projeto epistêmico e políti-

co. Ela permite expor as opressões instrumentali-

zadas pelos arcabouços jurídicos na nossa região, 



Página 23           ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 5, e93557, p. 1-31, 2025 

reconhecendo o Direito como produtor e reprodu-

tor do racismo e do cis-heterossexismo. Com as 

lentes ladinoamefricanas é possível enxergar como 

as mulheres foram, e continuam sendo, penaliza-

das interseccionalmente pelo sistema juscapitalis-

ta, posto que as estruturas coloniais seguem ati-

vas. Do mesmo modo, a lupa ladina mostra as ne-

gras movimentando-se no tabuleiro de poder, pro-

tagonistas da história mundial e regional, formado-

ras de um “quilombismo jurídico” (JESUS, 2023) 

ladinoamefricano, como é o exemplo da Rede de 

Mulheres Afro-Latino-Americanas, Afro-

Caribenhas e da Diáspora, fundada em 1992. 

A vocação inter, transdisciplinar e 

“indisciplinar” das categorias gonzaleanas pode 

oxigenar o campo do DI, entregando outras meto-

dologias e aportes teóricos para compreender as 

especificidades, os desafios e as potencialidades 

da região. Por terem sido gestadas pelas dinâmicas 

de resistências coletivas contra-hegemônicas, 

construídas em alianças com movimentos sociais, 

elas aportam concepções inovadoras para os pro-

cessos de ensino-aprendizagem, para a criação de 

novas práxis e para a própria crítica ao DI. 

Por se tratar de uma proposta interseccio-

nal, a abordagem Ladinoamefricana de DI se colo-

ca frente a frente com as TWAIL, expandindo o 

que se considera como Direito, racializando inter-

seccionalmente e aprofundando a crítica ao impe-

rialismo e ao patriarcado partindo das particulari-

dades regionais. Além disso, antes das TWAIL, os 

feminismos latino-americanos já haviam ressalta-

do que as hierarquias não são apenas entre o eixo 

Norte-Sul, mas dentro do próprio Sul (do então 

chamado terceiro mundo). 

A abordagem gonzaleana ainda ressalta a 

multiplicidade étnica e o papel dos movimentos 

sociais na manufatura da região e, por isso, pode 

iluminar a formação de novas solidariedades ladi-

nas a fim de confrontar os neoimperialismos atu-

ais, para tensionar contra as subalternizações 

impostas pela colonialidade, combater as desi-

gualdades entrelaçadas - raciais, sociais, patriar-

cais, ecológicas, epistêmicas - e, portanto, para 

encarar os desafios que persistem neste canto 

das Américas em várias agendas, como desenvol-

vimento, meio ambiente, direitos humanos etc. 

Assim, ela tem potencial de transformar o cená-

rio global e, inclusive, subverter o que se enten-

de por internacional, porque ela funda uma nova 

política de narratividade. 

A proposta panamefricana é democrática 

porque conecta todas as lutas regionais simulta-

neamente anticapitalistas, antirracistas, antipa-

triarcais, anticapacitistas e antiecocidas, e inclui 

todas as vidas sem distinção e convoca especial-

mente para o aliançamento de pessoas indíge-

nas, negras, brancas, ciganas, migrantes, árabes, 

judias, muçulmanas, trabalhadoras, da floresta, 

com deficiência, amarelas, campesinas, e as dissi-



Página 24           ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

dentes do sistema gênero-sexualidade, incluindo 

as trans e travestis. Em alianças, podemos edifi-

car estratégias conjuntas, para produzirmos cole-

tivamente sociabilidades emancipatórias e cons-

truirmos outra sociedade.  

Por fim, reconhecer o justransnacionalismo 

negro é fundamental para colocar os fios faltantes 

na composição do tecido jurídico que não foi so-

mente formado com a agência do colonizador. Ele 

foi desde sempre disputado. Enxergar os enfrenta-

mentos, para além dos resultados e dos vitoriosos, 

amplia a visão de mundo. Disputar, além de resis-

tir, significa também questionar, denunciar e com-

bater o sistema provocando fraturas e, sobretudo, 

apresentar propostas libertadoras que possibilitem 

os bem-viveres coletivos. 

 

AGRADECIMENTOS 

 

Esta pesquisa foi realizada com recursos do 

CNPq. Externo meus agradecimentos a Cleber Ju-

lião, Edmo Cidade de Jesus e Patrick Suhre da Rosa 

pela leitura e pelas trocas. 

 

REFERÊNCIAS 

 

BARRETO, Raquel. Lélia Gonzalez, uma intérprete 

(negra) do Brasil. In: MAIA, Andréa Casa Novo 

(org.). Recortes do feminino. 1. ed. [S.l.]: Telha, 

2021. 

BENJAMIN, Walter. Sobre o conceito de história. 

In: BENJAMIN, Walter. Obras escolhidas. v. 1. São 

Paulo: Brasiliense, 1985. 

 

BENTO, Maria Aparecida Silva. Pactos narcísicos 

no racismo: branquitude e poder nas organizações 

empresariais e no poder público. 2002. Tese 

(Doutorado) - [S.l.: s.n.], 2002. Disponível em: [URL 

não fornecida]. Acesso em: 19 jun. 2022. 

 

BERTÚLIO, Dora Lucia de Lima. Direito e relações 

raciais: uma introdução crítica ao racismo. 1989. 

Dissertação (Mestrado) - Universidade Federal de 

Santa Catarina, Florianópolis, 1989. Disponível em: 

https://repositorio.ufsc.br. Acesso em: 15 maio 

2024. 

 

BERTÚLIO, Dora Lucia de Lima. Direito e relações 

raciais: uma introdução crítica ao racismo. Rio de 

Janeiro: Lumen Juris, 2019. 

 

CARNEIRO, Sueli. Enegrecer o feminismo: a situa-

ção da mulher negra na América Latina a partir de 

uma perspectiva de gênero. In: TAKANO (org.). Ra-

cismos contemporâneos. [S.l.]: Takano, 2003. Dis-

ponível em: https://www.patriciamagno.com.br. 

Acesso em: 14 maio 2024. 

 

 

https://repositorio.ufsc.br
https://www.patriciamagno.com.br


Página 25           ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 5, e93557, p. 1-31, 2025 

COLLINS, Patricia Hill. Pensamento feminista ne-

gro: conhecimento, consciência e a política do 

empoderamento. 1. ed. São Paulo: Boitempo Edi-

torial, 2019. 

 

COLLINS, Patricia Hill. Aprendendo com a outsider 

within: a significação sociológica do pensamento 

feminista negro. Revista Sociedade e Estado, Bra-

sília, DF, v. 31, n. 1, p. 99-127, jan./abr. 2016. DOI: 

http://dx.doi.org/10.1590/S0102-

69922016000100006. 

 

DAVIS, Angela. Mulheres, raça e classe. Tradução 

de Heci Regina Candiani. São Paulo: Boitempo, 

2016. 

 

FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Sal-

vador: UFBA, 2008. 

 

FAUSTINO, Deivison Mendes. A disputa em torno 

de Frantz Fanon: a teoria e a política dos fanonis-

mos contemporâneos. São Paulo: Intermeios, 

2020. 

 

FEDERICI, Silvia. O corpo, o capitalismo e a repro-

dução da força de trabalho. In: FEDERICI, Silvia. 

Além da pele. Tradução de Jamile Pinheiro Dias. 

São Paulo: Elefante, 2023a. 

 

FEDERICI, Silvia. Calibã e a bruxa. Tradução de Co-

letivo Sycorax. São Paulo: Elefante, 2023b. 

 

GONZALEZ, Lélia. A mulher negra na sociedade 

brasileira: uma abordagem político-econômica. In: 

RIOS, Flavia; LIMA, Márcia (org.). Lélia Gonzalez: 

por um feminismo afro-latino-americano. Rio de 

Janeiro: Zahar, 2020. p. 49-64. 

 

GONZALEZ, Lélia. A categoria político-cultural de 

amefricanidade. In: GONZALEZ, Lélia. Primavera 

para as rosas negras. Diáspora Africana: Editora 

Filhos da África, 2018a. p. 321-334. 

 

GONZALEZ, Lélia. Homenagem a Luiz Gama e Ab-

dias do Nascimento. In: GONZALEZ, Lélia. Primave-

ra para as rosas negras. Diáspora Africana: Editora 

Filhos da África, 2018b. p. 223-229. 

 

GONZALEZ, Lélia. Nanny: pilar da amefricanidade. 

In: GONZALEZ, Lélia. Primavera para as rosas ne-

gras. Diáspora Africana: Editora Filhos da África, 

2018c. p. 335-342. 

 

GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-

americano. Revista Isis Internacional, Santiago, n. 

9, p. 133-141, 1988. 

 

 



Página 26           ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

GONZALEZ, Lélia. O Movimento Negro Unificado: 

um novo estágio na mobilização política negra. 

1985. In: RIOS, Flavia; LIMA, Márcia (org.). Lélia 

Gonzalez: por um feminismo afro-latino-

americano. Rio de Janeiro: Zahar, 2020. p. P. 112-

126. 

 

hooks, bell. E eu não sou uma mulher?: mulheres 

negras e feminismo. 4. ed. Rio de Janeiro: Rosa 

dos Tempos, 2020. 

 

hooks, bell. Ensinando a transgredir: a educação 

como prática da liberdade. Tradução de Marcelo 

Brandão Cipolla. São Paulo: Martins Fontes, 2019. 

 

JONES-ROGERS, Stephanie E. They Were Her Prop-

erty: White Women as Slave Owners in the Ameri-

can South. Yale: Yale University Press, 2019. 

 

JESUS, Edmo Cidade de. Pelos becos da memória 

jurídica: as escrevivências de Eunice Prudente e 

Dora Bertúlio nas relações entre o campo científi-

co e a formação do Quilombo Jurídico Direito e 

Relações Raciais. 2023. Dissertação (Mestrado) - 

Universidade Federal de Santa Catarina, Florianó-

polis, 2023. Disponível em: https://

repositorio.ufsc.br. Acesso em: 15 maio 2024. 

 

KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: episó-

dios de racismo cotidiano. Tradução de Jess Olivei-

ra. 1. ed. Rio de Janeiro: Cobogó, 2020. 

 

LORDE, Audre. Irmã outsider: ensaios e conferên-

cias. Tradução de Stephanie Borges. 1. ed. Belo 

Horizonte: Autêntica, 2021. 

 

LUGONES, Maria. Heterosexualism and the coloni-

al/modern gender system. Hypatia, v. 22, n. 1, p. 

186-209, 2007. Disponível em: https://

docs.enriquedussel.com/txt/Textos_200_Obras/

Filosofos_latinos_EU/Heterosexualism-

Maria_Lugones.pdf. Acesso em: 14 maio 2024. 

 

MALDONADO-TORRES, Nelson. El Caribe, la colo-

nialidad, y el giro decolonial. Latin American Re-

search Review, v. 55, n. 3, p. 560-574, 2020. DOI: 

http://dx.doi.org/10.25222/larr.1005. Acesso em: 

13 maio 2024. 

 

MARX, Karl. O capital: crítica da economia políti-

ca. Livro 1. Tradução de Rubens Enderle e Celso 

Naoto Kashiura Jr. São Paulo: Boitempo, 2017. 

 

MATA, Inocência. A pertinência de se ler Fanon, 

hoje. In: FANON, Frantz. Os condenados da terra. 

Lisboa: Letra Livre, 2021. p. 05-33. 

 

https://repositorio.ufsc.br
https://repositorio.ufsc.br
https://docs.enriquedussel.com/txt/Textos_200_Obras/Filosofos_latinos_EU/Heterosexualism-Maria_Lugones.pdf
https://docs.enriquedussel.com/txt/Textos_200_Obras/Filosofos_latinos_EU/Heterosexualism-Maria_Lugones.pdf
https://docs.enriquedussel.com/txt/Textos_200_Obras/Filosofos_latinos_EU/Heterosexualism-Maria_Lugones.pdf
https://docs.enriquedussel.com/txt/Textos_200_Obras/Filosofos_latinos_EU/Heterosexualism-Maria_Lugones.pdf
http://dx.doi.org/10.25222/larr.1005


Página 27           ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 5, e93557, p. 1-31, 2025 

MILLS, Charles W. O contrato racial. Tradução de 

Teófilo Reis e Breno Santos. São Paulo: Zahar, 

2023. 

 

MOURA, Clóvis. Rebeliões da senzala: quilombos, 

insurreições, guerrilhas. 6. ed. São Paulo: Anita 

Garibaldi, 2020. 

 

MUTUA, Makau. Critical race theory and interna-

tional law: the view of an outsider within. Villano-

va Law Review, v. 45, n. 5, p. 841-873, 2000. Dis-

ponível em: https://

digitalcommons.law.villanova.edu. Acesso em: 14 

maio 2024. 

 

NASCIMENTO, Abdias. O quilombismo: documen-

tos para uma militância pan-africanista. 3. ed. São 

Paulo: Perspectiva, 2019. 

 

NASCIMENTO, Maria Beatriz. O conceito de qui-

lombo e a resistência cultural negra. Revista Afro-

diáspora, n. 4, p. 49-56, 1985. 

 

NASCIMENTO, Maria Beatriz. Sistemas sociais al-

ternativos organizados pelos negros: dos quilom-

bos às favelas. In: RATTS, Alex (org.). Uma história 

feita por mãos negras. 1. ed. Rio de Janeiro: Zahar, 

2021. 

 

NASCIMENTO, Maria Beatriz. Uma história feita 

por mãos negras: relações raciais, quilombos e 

movimentos. In: RATTS, Alex (org.). Rio de Janeiro: 

Zahar, 2021. 

 

OBREGÓN, Liliana. Between civilisation and barba-

rism: creole interventions in international law. 

Third World Quarterly, v. 27, n. 5, p. 815-832, 

2006. Disponível em: https://www.jstor.org/

stable/4017780. Acesso em: 15 maio 2024. 

 

PIRES, Thula. Racializando o debate sobre direitos 

humanos: limites e possibilidades da criminaliza-

ção do racismo no Brasil. Sur - Revista Internacio-

nal de Direitos Humanos, v. 15, n. 27, p. 1-15, 

2018. Disponível em: https://sur.conectas.org/wp-

content/uploads/2019/05/sur-28-portugues-thula-

pires.pdf. Acesso em: 14 maio 2024. 

 

PRUDENTE, Eunice. Preconceito racial e igualdade 

jurídica no Brasil. 1980. Dissertação (Mestrado) - 

Universidade de São Paulo, São Paulo, 1980. Dis-

ponível em: https://doi.org/10.11606/

D.2.1980.tde-03032008-103152. Acesso em: 14 

maio 2024. 

 

REYES, Castriela Esther Hernández. Aproximacio-

nes al sistema de sexo/género en la Nueva Grana-

da en los siglos XVIII y XIX. In: FIGUEROA, Aurora 

Vergara; PUNTIEL, Carmen Luz Cosme (org.). De-

https://digitalcommons.law.villanova.edu
https://digitalcommons.law.villanova.edu
https://www.jstor.org/stable/4017780
https://www.jstor.org/stable/4017780
https://sur.conectas.org/wp-content/uploads/2019/05/sur-28-portugues-thula-pires.pdf
https://sur.conectas.org/wp-content/uploads/2019/05/sur-28-portugues-thula-pires.pdf
https://sur.conectas.org/wp-content/uploads/2019/05/sur-28-portugues-thula-pires.pdf
https://doi.org/10.11606/D.2.1980.tde-03032008-103152
https://doi.org/10.11606/D.2.1980.tde-03032008-103152


Página 28           ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

mando mi libertad: mujeres negras y sus estrate-

gias de resistencia en la Nueva Granada, Vene-

zuela y Cuba, 1700-1800. Cali: Universidad Icesi, 

2018. 

 

SANTOS, Milton. O lugar: encontrando o futuro. 

RUA: Revista de Urbanismo e Arquitetura, n. 6, 

2008. DOI: 10.9771/rua.vi0.3113. Disponível em: 

https://periodicos.ufba.br/index.php/rua/article/

view/3113. Acesso em: 5 set. 2025. 

 

SANTOS, Milton. Por uma outra globalização: re-

flexões sobre o espaço mundial a partir da perife-

ria. Rio de Janeiro: Record, 2000. 

 

SILVA, Isadora Brandão Araujo da. “Parece que 

arrancaram meu útero”: letalidade policial e a (im)

possível autonomia reprodutiva de mulheres ne-

gras nos marcos do genocídio negro. 2025. Tese 

(Doutorado em Direito) - Universidade de São Pau-

lo, São Paulo, 2025. 

 

SILVA, Karine de Souza. “A mão que afaga é a mes-

ma que apedreja”: direito, imigração e a perpetua-

ção do racismo estrutural no Brasil. Revista Mbo-

te, Salvador, v. 1, n. 1, p. 20-41, jan./jun. 2020. 

DOI: https://doi.org/10.47551/mbote.v1i1.9381. 

Disponível em: https://www.revistas.uneb.br/

index.php/mbote/index. Acesso em: 14 maio 

2024. 

SILVA, Karine de Souza. “Meu mundo, minhas re-

gras”: direito internacional, branquitude e genocí-

dio do povo negro brasileiro. Revista de Direito 

Internacional, v. 20, n. 1, p. 11-34, 2023. Disponí-

vel em: https://www.publicacoes.uniceub.br/rdi/

article/view/8634. Acesso em: 13 maio 2024. 

 

SILVA, Karine de Souza. Calunga grande, o trans-

nacionalismo negro e o Brasil. Brasília: FUNAG, 

2025. 

 

SILVA, Karine de Souza. Interseccionalidades raça-

gênero e o Direito Internacional. In: 

GIANNATTASIO, Arthur Roberto Capella; 

MOROSINI, Fabio Costa; BADIN, Michelle Ratton 

Sanchez (org.). Direito internacional: leituras críti-

cas. São Paulo: Almedina, 2019. 

 

TEJEDOR, Alberto del Campo. “Bestia muy malicio-

sa”: la animalización de los negroafricanos en los 

siglos XVI y XVII: entre el estigma y la ridiculización. 

Historia Social, n. 105, p. 3-24, 2023. Disponível 

em: https://recyt.fecyt.es/index.php/

HistoriaSocial/article/view/103087. Acesso em: 14 

maio 2024. 

 

VIANA, Elizabeth do Espírito Santo. Relações raci-

ais, gênero e movimentos sociais: o pensamento 

de Lélia Gonzalez 1970-1990. 2006. Dissertação 

(Mestrado) - Universidade Federal do Rio de Janei-

https://periodicos.ufba.br/index.php/rua/article/view/3113
https://periodicos.ufba.br/index.php/rua/article/view/3113
https://doi.org/10.47551/mbote.v1i1.9381.%20Disponível%20em:%20https:/www.revistas.uneb.br/index.php/mbote/index
https://doi.org/10.47551/mbote.v1i1.9381.%20Disponível%20em:%20https:/www.revistas.uneb.br/index.php/mbote/index
https://doi.org/10.47551/mbote.v1i1.9381.%20Disponível%20em:%20https:/www.revistas.uneb.br/index.php/mbote/index
https://www.publicacoes.uniceub.br/rdi/article/view/8634
https://www.publicacoes.uniceub.br/rdi/article/view/8634
https://recyt.fecyt.es/index.php/HistoriaSocial/article/view/103087
https://recyt.fecyt.es/index.php/HistoriaSocial/article/view/103087


Página 29           ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 5, e93557, p. 1-31, 2025 

ro, Rio de Janeiro, 2006. Disponível em: http://

objdig.ufrj.br. Acesso em: 15 maio 2024. 

 

WILLIAMS, Eric. Capitalismo e escravidão. Tradu-

ção de Denise Bottmann. São Paulo: Companhia 

das Letras, 2012. 

 

WISHART, Benton; LOGAN, Trevon D. Her property 

transactions: white women and the frequency of 

female ownership in the Antebellum Era. NBER 

Working Paper, n. 32529, maio 2024. Disponível 

em: https://www.nber.org/system/files/

working_papers/w32529/w32529.pdf. Acesso em: 

21 ago. 2024. 

 

NOTAS 

 

¹Refiro-me às pessoas que os colonizadores subje-

tivaram como negras e como mulheres, uma vez 

que nas Américas e na África não existiam esses 

processos de racialização, nem as mesmas leituras 

binárias gendradas essencializadas que os euro-

peus implantaram nos territórios invadidos. 

 
2Este artigo se concentra especialmente nas expe-

riências das mulheres negras, mas reconhece que 

outras mulheres racializadas, como as indígenas, 

sofrem os impactos das hierarquias fundadas pela 

colonização. Entretanto, seria necessário recrutar 

outros repertórios epistêmicos para analisar as 

especificidades desses grupos, que fogem ao obje-

tivo deste estudo. 

 

3Neologismo criado pela escritora negra brasileira 

Conceição Evaristo para denotar que as escritas 

das mulheres negras são permeadas por suas cor-

poreidades e suas vivências desde as margens, e 

resistências contra as opressões que pesam sobre 

seus corpos há quinhentos anos. 

 
4Nas Américas, o latrocínio colonial, ou seja, a ma-

tança generalizada destinada à pilhagem de recur-

sos foi responsável pela extinção de cerca de 90% 

de vidas indígenas, enquanto o tráfico atlântico 

atingiu diretamente cerca de 12 milhões de vidas 

negras. (SILVA, 2025) 

 
5O ouro que o Brasil exportou no século XVII foi 

responsável pelo boom na indústria e comércio 

europeus. 

 
6A riqueza de cidades como Liverpool e Bristol foi 

construída com sangue negro e indígena 

(WILLIAMS, 2012). 

 
7Thomas Jefferson afirmou que “Considero que 

uma mulher que tem uma criança a cada dois anos 

mais lucrativa do que o melhor homem da fazen-

da. O que ela produz é um acréscimo ao capital, 

enquanto o trabalho do homem desaparece com o 

mero consumo” (apud Federici 2023a, p. 19). 

 
8Em diversas partes das Américas, há notícias so-

bre a existência de fazendas de criação de escravi-

zados para aumentar o número de trabalhadores, 

cobrindo a escassez de mão de obra ocasionada 

pela ilegalização do tráfico atlântico. 

 
9Del Campo Tejedor mostra que, com a intensifica-

ção do tráfico, as negras eram ainda mais animali-

zadas e hipersexualizadas nos discursos, na litera-

tura, e na iconologia, tanto na península ibérica 

como América Latina. Elas eram frequentemente 

chamadas de cadelas ou de porcas. Muitas vezes, 

http://objdig.ufrj.br
http://objdig.ufrj.br
https://www.nber.org/system/files/working_papers/w32529/w32529.pdf
https://www.nber.org/system/files/working_papers/w32529/w32529.pdf


Página 30           ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

o apelativo “perra” estava acompanhado da pala-

vra ‘puta’. Assim, puta negra “perra” está associa-

do à lascívia, à promiscuidade e à raiva, ou seja, à 

cólera. O autor exibe um anúncio de venda publi-

cado no jornal cubano El Redactor, de 22 de no-

vembro de 1845 que dizia o seguinte: “Se vende 

una negra de la casta conga, como de 45 o 50 

años, lava, plancha y cocina muy regular con la ta-

cha de perra atrevida, en cantidad de 300 pesos 

libres para el vendedor’ (p. 14). A etiquetagem co-

mo estratégia de estereotipação, desumanização, 

separação, tem como fito a dominação. (DEL CAM-

PO TEJEDOR, 2023). 

 
10No colonialismo, o estatuto jurídico das pessoas 

negras era o de ‘res’, que significa coisa em latim. 

Elas figuravam nos inventários como bens passí-

veis de transmissão. Na América Latina, os jornais 

exibiam anúncios de vendas de mulheres adultas e 

de meninas menores de idade para “uso” domésti-

co comercial, pois estavam destinadas a se subme-

ter às investidas sexuais dos homens brancos da 

casa. A negação ontológica desse ser era associada 

à ausência de razão, de subjetividade, de autono-

mia, atributos que os iluministas identificavam 

apenas nos homens brancos. Alguns filhos mesti-

ços nascidos dos estupros eram vendidos em um 

mercado especial que era o de escravizados de pe-

le mais clara que eram aceitos mais comumente 

para serviços domésticos.  

 
11Nzinga era rainha do reino do Ndongo, atual An-

gola. 

 
12Esperança Garcia foi uma mulher negra escravi-

zada que no ano 1770 escreveu uma carta ao go-

vernador da capitania de São José do Piauí denun-

ciando as violências que ela, as companheiras, e 

seus filhos sofriam na fazenda onde habitavam. O 

texto, que demandava direitos e exigia justiça, foi 

elaborado mais de cem anos antes da abolição for-

mal da escravatura no Brasil. O escrito é uma das 

primeiras cartas de direito que se conhece. Garcia 

é considerada atualmente como a primeira advo-

gada brasileira. 

 
13Chamo atenção para o fato de que mulheres ne-

gras são diversas, portanto, não são um grupo ho-

mogêneo, mas são todas impactadas, ainda que 

formas diferenciadas, pelas hierarquias sistêmicas 

interseccionais de raça, gênero, classe e sexualida-

de. 

 
14A racialização implica a instrumentalização da 

categoria raça como mecanismo de diferenciação 

no processo de desenvolvimento social. Esta mobi-

lização da raça se traduz na hierarquização da dife-

rença, e na produção de imagens estereotipadas, 

essencializadas e, portanto, inferiorizadas, como 

método de identificação, classificação social e con-

trole. 

 
15Generificação é o processo de socialização segun-

do as normas sociais de gênero dominantes. En-

quanto constructo sociocultural, a produção do 

gênero determina a produção de identidades, ima-

gens e discursos de dominação, e molda as experi-

ências, condutas e papéis sociais de pessoas. 

 
16A concepção de interseccionalidade adotada aqui 

é a de Ângela Davis, que direciona a atenção tanto 

para estruturas de opressão como para os corpos. 

 
17As leis Jim Crow são um conjunto normativo que 

estabeleceu a segregação racial obrigatória nos 

Estados Unidos desde o fim do século XIX até mea-

dos da década de 1960.  

 
18A dissertação foi publicada em formato de livro 

em 2019, ou seja, trinta anos depois.  

 



Página 31           ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 5, e93557, p. 1-31, 2025 

19Em uma reportagem-documentário da TV Cultu-

ra intitulada “O negro: Da senzala ao soul”, de au-

toria de Gabriel Priolli Netto e Armando Figueiredo 

Neto, a historiadora negra brasileira Beatriz Nasci-

mento afirmou que “A história do Brasil foi escrita 

por mãos brancas”. Ver: NASCIMENTO, 2021. 

 
20Utilizo a concepção de Beatriz Nascimento sobre 

quilombo. Para a autora, o quilombo não é espaço 

físico onde negros se juntaram para fugir da escra-

vidão e das violências coloniais. Quilombo, além 

de uma instituição político-jurídica, é um símbolo 

de resistência. Maria Beatriz Nascimento, ‘O con-

ceito de quilombo e a resistência cultural negra’, 

Revista Afrodiáspora (1985) 49. 

 
21Professora universitária da PUC do Rio de Janei-

ro, ela graduou-se em História, Geografia e Filoso-

fia pela Universidade do Estado do Rio de Janeiro, 

realizou pós-graduação em Comunicação Social e 

doutorou-se em Antropologia. Foi militante e co-

fundadora, em 1978, do Movimento Negro Unifi-

cado (MNU), e do coletivo de mulheres NZINGA, 

em 1983, no Rio de Janeiro; filiou-se ao Partido 

dos Trabalhadores (PT) e, posteriormente, ao Par-

tido Democrático Trabalhista. A trajetória de mili-

tante intelectual de Lélia está registrada em livros, 

artigos, discursos e entrevistas que circularam no 

Brasil e no exterior. Suas obras, que passeiam pela 

filosofia, psicanálise e sociologia, apresentam uma 

tessitura sofisticada, porém nada hermética, con-

jugando uma linguagem erudita e a popular, que 

ela denominou de pretuguês _ que é o português 

africanizado, crioulizado, uma gramática singular 

marcada por referências de idiomas de matrizes 

africanas, indígenas e do português. 

 
22Calunga é uma palavra polissêmica de origem 

bantu, sendo que um dos seus significados é o 

mar/oceano. Para a diáspora afrobrasileira, ela 

simboliza o mar Atlântico, por onde os povos trafi-

cados fizeram a travessia.  

 
23Antes de Kimberlé Crenshaw formular o conceito 

de interseccionalidade em 1989, outras mulheres 

acadêmicas e/ ou ativistas já haviam elaborado 

ideias sobre as interações entre eixos de subordi-

nação que afetam as mulheres negras, a exemplo 

de Sojourner Truth (1851), Cláudia Jones (1949) e 

Lélia Gonzalez, cada uma com suas especificida-

des. Gonzalez, assim como Jones, são mais enfáti-

cas nas críticas ao capitalismo nas suas elucidações 

sobre as interconexões entre os sistemas de opres-

são. 

 
24Ladino significa esperto, perspicaz. Durante o 

período colonial, o termo era atribuído às pessoas 

de origem africana que sabiam se comunicar em 

português, e conseguiam navegar com certa de-

senvoltura na sociedade escravista. Segundo Reis 

“são as gerações de africanos que (...) tiveram com 

o tempo de adaptar, reinventar e criar de novo 

seus valores e práticas culturais, além de assimilar 

muitos dos costumes locais, sob as novas circuns-

tâncias e sob a pressão da escravidão deste lado 

do Atlântico. Os ladinos, no entanto, se adaptaram 

sem descartar tudo que haviam aprendido do lado 

de lá do Atlântico”. REIS, João José. Domingos So-

dré, um sacerdote africano: escravidão, liberdade 

e candomblé na Bahia do século XIX. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2008, p. 317. 

 


