
Resumo: 
 
Em “Direito Natural e História”, Leo Strauss faz 
críticas a Edmund Burke, distanciando o seu 
projeto de resgate da filosofia política clássica 
do projeto conservador moderno. Este artigo 
pretende examinar essa crítica. Primeiro: parte
-se da descrição dos principais elementos do 
pensamento de Leo Strauss, da sua crítica à 
modernidade e da sua proposta de retomada 
da tradição clássica. A filosofia política deveria 
ser, segundo Strauss, ancorada na pergunta 
sobre o melhor regime. Segundo: analisa-se o 
pensamento de autores como Burke, Kirk e 
Nisbet, para delimitar a essência do conser-
vadorismo. Há, além da rejeição à abstração, 
uma ênfase no legado das gerações passadas e 
que se acha disperso no tecido social. A con-
clusão é: haveria, em Strauss, a preocupação 
com o melhor regime e com uma ordem 
transcendente; e haveria, nos conservadores, 
uma preocupação com a ordem social histori-
camente situada. Porém, até essa conclusão 
está sujeita a matizações. 
 
 
 
Palavras-chave: Leo Strauss; Edmund Burke; 
Conservadorismo moderno; Filosofia política 
 

Revista InterAção —  

Artigos Dossiê 

A crítica de Strauss a Burke: o conservadorismo 
moderno diante dos clássicos 

 
Strauss's critique of Burke: modern conservatism 

in the face of the classics 

Abstract:  
 
In “Natural Right and History”, Leo Strauss criti-
cizes Edmund Burke, establishing a distance 
between his project and the project of con-
servatism. This article aims to examine this 
criticism. First, it starts with a description of 
the main elements of Strauss's thought, his 
critique of modernity and his proposal to res-
cue the classical tradition. Political philosophy 
should be, according to Strauss, anchored in 
the question about the best regime. Secondly, 
this paper seeks to examine authors such as 
Burke, Kirk and Nisbet, in order to delimit the 
essence of conservatism. In addition to the 
rejection of abstraction, there is an emphasis 
on the legacy of past generations, dispersed 
throughout the social fabric. In conclusion: 
there would be, in Strauss, the concern with 
the best regime and a transcendent order; and 
there would be, among conservatives, a con-
cern with the historically situated social order. 
However, even this conclusion is subject to 
nuances. 
 
 
 
Keywords: Leo Strauss; Edmund Burke, Mo-
dern conservatism; Political philosophy 

 

Publicado por InterAção sob uma licença CC BY-NC-SA 4.0 

I Doutor em Filosofia do Direito pela Universidad Autónoma de Madrid; Professor, Universidade Federal de Ciências da Saúde de Porto Ale-

gre         , Porto Alegre, RS, Brasil. 

psmoreira@gmail.com,        https://orcid.org/0000-0002-7211-5558 

Página 1            ISSN 2357-7975 

Pedro da Silva Moreira I 

 

IA.,  Santa Maria, v. 16, n. 3, e93176, p. 1 -22, jul./set. 2025   •           https://dx.doi.org/10.5902/2357797593176 

Submissão: 9/08/2025  •  Aprovação: 9/08/2025  •  Publicação: 22/08/2025 

mailto:psmoreira@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-7211-5558
https://orcid.org/0000-0002-7211-5558
https://dx.doi.org/10.5902/2357797593176
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://dx.doi.org/10.5902/2357797593176
https://ror.org/00x0nkm13


Página 2            ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

INTRODUÇÃO 
 

 Em “Direito Natural e História”, Leo Strauss 

reserva as últimas páginas para dialogar com a 

obra de Edmund Burke. E o faz no mesmo capítulo 

em que tece considerações robustamente críticas 

ao pensamento de Rousseau. Para Strauss (2009, 

p. 215), Rousseau é o precursor da segunda onda 

(e também da primeira crise) da modernidade. Ele 

teria tentado regressar aos clássicos para firmar 

uma contraposição aos modernos Hobbes e Locke. 

Porém, esse fracassado regresso, ao ignorar 

elementos fundamentais da tradição dos antigos, 

teria intensificado os problemas da modernidade. 

As ideias de cidadania e virtude, bem como a 

própria noção de “natureza”, estariam, segundo 

Strauss, muito longe da maneira como os clássicos 

as compreendiam.  

 De todo modo, Rousseau é uma espécie de 

“suspeito principal” dos críticos da modernidade. 

Seria previsível que a sua visão da natureza 

humana e a sua solução para o problema da 

relação entre o indivíduo e a sociedade política 

fossem rechaçadas por um autor como Strauss. A 

leitura straussiana de Rousseau pode ser 

condensada na seguinte observação: “o homem é 

por natureza quase infinitamente maleável” (2009, 

p. 231). Em certo sentido, a humanidade do 

homem seria adquirida; a sua liberdade, 

preservada na medida em que se consolidaria a 

sujeição à “vontade geral”. O direito natural é 

inteiramente substituído pela lei positiva. Aqui, de 

fato, parece haver uma oposição clara em relação 

à filosofia política clássica, ao modo de pensar que 

Strauss está buscando resgatar. Mas seria essa 

oposição extensível ao pensamento de Burke? Por 

que aquele que é considerado o fundador do 

conservadorismo moderno estaria, digamos assim, 

entre os protagonistas da crise do direito natural?  

 Strauss (2009, p. 252) apresenta Burke 

como um pensador prático, como um homem de 

Estado preocupado com a ação política, com as 

circunstâncias de uma determinada comunidade 

política. A sua contundente rejeição à revolução 

francesa seria a rejeição à possibilidade da 

construção no vazio, da prevalência da engenharia 

social, dominada pela arrogância teórica, em 

relação à sabedoria acumulada por inúmeras 

gerações. A filosofia que animava a revolução 

seria, portanto, uma filosofia de desprezo pela 

herança, de desprezo absoluto pelo passado e pela 

experiência. Os filósofos franceses teriam 

idealizado uma sociedade inteiramente nova, 

concebendo os assuntos humanos como quem 

concebe planos e figuras geométricas (STRAUSS, 

2009, p. 256), à distância da forma como essa 

mesma sociedade, concretamente, havia 

experimentado a vida social. A moralidade 

inaugurada pela ruptura revolucionária seria, 

assim, avessa aos sentimentos comuns dos 



Página 3            ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 3, e93176, p. 1-22, 2025 

homens, a tudo aquilo que, na realidade, poderia 

lhe gerar afeição.  

 Embora Burke tivesse consciência de que a 

liberdade não pode existir sem o cultivo das 

virtudes, isto é, que os “direitos do homem” não 

bastam para assegurar a liberdade em 

comunidade (e aqui há claramente uma inspiração 

clássica), parecia rejeitar, segundo Strauss (2009, 

p. 265), a metafísica. Todas as suas observações 

sobre a política e a natureza humana teriam 

origem na experiência, no passado, nas práticas e 

convenções que sobreviveram aos desafios do 

tempo. Burke, com inspiração aristotélica, exaltava 

e prescrevia a sabedoria prática. É a prudência, e 

não a especulação teórica, o caminho para refletir 

e decidir sobre as coisas políticas, em consideração 

às circunstâncias e à imperfeição do homem. Os 

filósofos da revolução francesa, por outro lado, 

insistiam na especulação privada, prescrevendo a 

partir daí uma nova moralidade, sem raízes na 

realidade. A sabedoria prática burkeana ilustrava a 

influência decisiva do direito natural clássico em 

seu pensamento. Mas, de acordo com Strauss 

(2009, p. 267), só até certo ponto. Se tudo o que é 

bom é herdado no curso da história, não parece 

haver lugar adequado, em Burke, para aquilo que, 

entre as coisas políticas, possa ser fruto do 

exercício individual da razão.  

 Strauss destaca que, para os clássicos, a 

melhor constituição (o melhor regime) “é obra da 

razão, isto é, da atividade consciente, ou do 

planeamento, de um indivíduo ou de poucos 

indivíduos” (2009, p. 267). Nessa linha, o melhor 

regime estaria de acordo com a natureza 

precisamente porque aspiraria ao mais elevado, 

imitando, em sua estrutura, a perfeição do 

homem. Em outras palavras: o direito natural 

clássico não seria “natural” em virtude da 

evolução (até acidental) do curso das coisas 

humanas, mas em função da sua orientação a um 

fim, a um fim mais elevado (STRAUSS, 2009, p. 

267). O bem comum é possível justamente porque 

há uma aspiração consciente ao bem de todos. 

Neste ponto, é importante assinalar que é 

fundamental para Strauss, em seu projeto de 

resgate da filosofia política clássica, a consideração 

da filosofia política como uma atividade orientada 

ao dever ser. Fazer filosofia política como faziam 

os clássicos significa, então, formular a pergunta 

pelo melhor regime, pela boa sociedade.  

 E essa pergunta não estaria presente no 

eixo das reflexões de Burke quando “inaugura” o 

conservadorismo moderno. É por isso que Strauss 

afirma (2009, p. 271) que a teoria política de Burke 

é praticamente indistinguível de uma teoria da 

constituição britânica. Não se trataria, pois, de 

uma teoria política voltada para a edificação da 

boa sociedade, uma vez que ela não admitiria que 

um homem (ou poucos homens) pudessem, 

exercendo a razão, desenhá-la satisfatoriamente. 



Página 4            ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

A ordem política sã dependeria de certa 

irregularidade, da sabedoria dispersa no tecido 

social, de algo como a “mão invisível” de Adam 

Smith.  

 Nas páginas que seguem, busca-se 

aprofundar e cotejar estas duas visões – o projeto 

straussiano de resgate da filosofia política clássica 

e o conservadorismo de Edmund Burke. Em 

primeiro lugar, parece necessário sublinhar que 

Strauss está fazendo uma coisa; Burke, outra. 

Strauss está implicado na crise da modernidade, 

procurando na sabedoria dos clássicos um 

caminho, com o objetivo de, em nossos tempos e 

sem a utopia do regresso, dar aos modernos uma 

consciência daquilo que tornou possível coisas 

como, por exemplo, a democracia liberal. Burke, 

por sua vez, parece preocupado com as 

circunstâncias políticas de seu tempo, envolvido 

na defesa da realidade e da experiência contra as 

pretensões de sabedoria desenraizada e de 

engenharia social. Em segundo lugar, é preciso 

indagar, a partir da exposição dessas ideias e a 

modo de conclusão, se as diferenças entre Strauss 

e Burke são inconciliáveis ou se, no entanto, há 

pontos de conexão interessantes e que, em última 

instância, poderiam até auxiliar na compreensão (e 

na saída) da crise da modernidade, objeto da 

filosofia de Strauss.  

 

A FILOSOFIA POLÍTICA DE LEO 

STRAUSS E A RETOMADA DA 

TRADIÇÃO 

 

 Há, no pensamento de Strauss (1959), a 

defesa da “filosofia política tradicional” contra 

aquilo que ele chama de “nova ciência política”.1 

Não é possível compreender eventuais implicações 

modernas do pensamento straussiano, sobretudo 

na comparação com outros autores e tradições, 

sem que se estabeleça, antes, o tipo de projeto 

teórico no qual ele estava imerso. Para 

compreender esse projeto, parece útil recorrer, 

antes mesmo de demonstrar o que Strauss 

entende por uma filosofia política desejável, a uma 

de suas ideias fundamentais – o percurso pelas 

três ondas da modernidade. Essas “ondas” 

demonstram não só o momento de ruptura com a 

tradição anterior, a tradição clássica, mas também 

contribuem para diagnosticar as raízes da crise da 

modernidade, que, para Strauss (2016a, p. 94), 

confunde-se com a crise da filosofia moderna.  

 

As três ondas da modernidade e a ruptura com a 

tradição clássica 

 

 De acordo com a leitura de Strauss (2016a, 

p. 94), a primeira onda da modernidade tem início 

em Maquiavel, porque é com ele que a filosofia 



Página 5            ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 1, exxx, p. xx-xx, 2025 

política experimenta uma espécie de 

“rebaixamento”, de redução das suas exigências. 

Para os clássicos, o homem é um ser relacional que 

existe em um ambiente não criado por ele; tem, 

portanto, de conviver com outros homens e, por 

isso, há uma influência recíproca entre o bem do 

homem e o bem da Cidade. Essa ideia pode ser 

perfeitamente ilustrada pela célebre visão 

aristotélica do homem como “animal político” ou 

“animal social”. Conforme Aristóteles (1988, p. 46-

51), a natureza relacional do homem é 

demonstrada pela exclusividade da palavra, pois 

somente o homem a tem; e é por meio dela que 

ele, à distinção da vida gregária ou instintiva dos 

outros animais, expressa a capacidade 

intrinsecamente humana de distinguir o bem e o 

mal, o justo e o injusto.  

A vida boa, portanto, corresponde a uma 

vida conforme essa natureza, conforme a 

tendência natural à comunidade. E é por isso que 

ela sempre deve permanecer dentro de certos 

limites. A vida conforme a natureza impõe 

moderação. E a virtude, como destaca Strauss 

(2016a, p. 97), é moderação. Daí que a felicidade 

repouse na edificação de uma vida alinhada à 

natureza, de uma vida alinhada à virtude. O que se 

tem, nesse sentido, é a vinculação da felicidade à 

limitação dos desejos humanos. Em palavras 

singelas, não somos felizes porque buscamos 

ilimitadamente o que instintivamente desejamos; 

somos felizes porque fazemos essa busca 

moderada e deliberadamente. Como todos os 

homens buscam a mesma coisa ao mesmo tempo, 

a virtude está no centro da vida política. Para os 

clássicos, o bem da Cidade depende da virtude dos 

homens.  

A ruptura com a filosofia política clássica 

começa, segundo Strauss (2016a, p. 98), quando 

Maquiavel transforma o problema político em um 

problema técnico. É demasiada a exigência clássica 

que relaciona a prosperidade da sociedade ao 

desenvolvimento das virtudes dos membros dessa 

sociedade, pois essa exigência implicaria, no 

fundo, uma dependência da comunidade em 

relação àquilo que os homens devem ser, não em 

relação ao que efetivamente são. Dito de outra 

maneira: a centralidade da virtude significaria uma 

idealização da vida política, incapaz de dar conta 

da maneira como os homens realmente vivem e 

agem e, por isso, incapaz de dar conta da 

organização e preservação do poder político em 

um cenário realista. Nesse contexto, Strauss 

(2016a, p. 98) vê Maquiavel como aquele que, pela 

primeira vez, retirou a atenção das virtudes, 

reposicionando-a sobre o poder. Tudo o que 

importa, aqui, passa a ser a forma de organização 

do poder, a técnica de estabilização social, o 

controle sobre a natureza. A sociedade política, 

um artefato, já não depende da virtude do 

homem.  



Página 6            ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

Ainda no campo da primeira onda da 

modernidade, Strauss sublinha que é com Hobbes 

que se consolida a ruptura com a filosofia política 

clássica. Não porque ele não aceitasse o direito 

natural, a ideia de que há algo pré-existente à 

organização política concreta e determinada 

historicamente. Mas porque esse direito natural 

repousa não na natureza sociável e relacional do 

homem, mas na sua condição originalmente 

impulsiva e desejante. O primeiro desses desejos 

equivale a um princípio fundamental na filosofia 

hobbesiana: o desejo de autopreservação 

(STRAUSS, 1959, p. 48). Esse é, na verdade, o 

primeiro direito natural. Ele define um tipo de 

antropologia, moderna e individualista, que está 

na base da compreensão (também moderna) dos 

direitos humanos. Trata-se do indivíduo 

naturalmente isolado e sem deveres, em 

contraposição à antropologia subjacente à lei 

natural.  

O direito de autopreservação decorre do 

medo da morte. E esse direito só pode ser 

garantido com a criação de uma tecnologia (de 

novo, trata-se do domínio do homem sobre a 

natureza e, assim, da resolução do problema 

político por meio da técnica). Essa tecnologia 

corresponde ao estabelecimento do governo; e o 

medo da morte se transforma em “medo do 

governo” (STRAUSS, 1959, p. 48-49). Com Locke, 

parte-se da mesma premissa antropológica, mas 

com a substituição do direito elementar de 

autopreservação pelo direito elementar de 

propriedade, que satisfaz o desejo humano por 

aquisição. Nesse ponto, Strauss (1959, p. 49) tem 

um insight interessante: a solução para o 

problema político passa, pela vez primeira, a 

depender dos meios econômicos.2 “Rebaixada” a 

filosofia política e dissolvida a preocupação com a 

virtude, o que resta é a preocupação com o poder 

político e com a satisfação das necessidades 

econômicas. Em síntese, o direito de 

autopreservação avança para um direito de 

autopreservação “confortável”.  

A primeira onda da modernidade é a mais 

importante porque ela delimita um modo de fazer 

filosofia política (clássico) de outro modo de fazer 

filosofia política (moderno). A questão da virtude 

vai se tornando cada vez mais uma questão 

privada e, no espaço público, vai sendo substituída 

por outros elementos. Para Strauss (1959, p. 50), 

também Montesquieu integra esse processo. Ele 

parte de uma contraposição entre a república 

romana (fundada na virtude) e a constituição da 

Inglaterra (fundada na liberdade política), 

preferindo esta última. De acordo com Strauss 

(1959, p. 50), isso se dá por uma razão que 

corrobora a tese da ruptura com a tradição 

clássica: os ingleses teriam encontrado no 

comércio e nas finanças – a base dos “costumes 

gentis” que amparariam a noção de “humanidade” 



Página 7            ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 1, exxx, p. xx-xx, 2025 

– um substituto para a elevada (e antiga) exigência 

da virtude.  

A segunda onda da modernidade começa 

com Rousseau, com um regresso inicial aos 

clássicos com o objetivo de atacar a modernidade. 

Ele resgata as ideias de cidade, virtude e natureza, 

mas as deforma (STRAUSS, 2009, p. 2016). Por 

exemplo: a antropologia de fundo da filosofia de 

Rousseau reside na ideia de que o homem é 

naturalmente sub-humano (ele é bom porque 

ainda não foi desenvolvido; e pode se tornar 

inteiramente bom ou inteiramente mau). A sua 

humanidade seria, assim, completamente 

adquirida no seio da sociedade civil, no âmbito da 

convenção, na dependência, portanto, do 

“processo histórico” (STRAUSS, 2016a, p. 101). A 

natureza do homem não é, aqui, racional, porque 

a própria razão é também adquirida. Há uma 

maleabilidade interminável, tendo o progresso um 

caráter basicamente ilimitado.   

Essa breve e pouco aprofundada descrição 

da interpretação straussiana de Rousseau não 

pode esconder o ingrediente principal: o problema 

da “vontade geral”. Na medida em que a aquisição 

da humanidade e da racionalidade ocorre no 

interior do processo histórico e no âmbito da 

sociedade civil, é preciso construir uma sociedade 

que, em si mesma, contenha os elementos 

necessários para o desenvolvimento individual, 

para a garantia da liberdade e da autopreservação. 

Não há mais necessidade de transcendência e a lei 

natural é inteiramente absorvida pela lei positiva 

(STRAUSS, 2009, p. 244). Note-se que o direito 

natural clássico tem relação com o exercício 

individual da razão, da capacidade natural do 

homem para a virtude e, em consequência, para a 

limitação dos seus desejos. Esvaziado esse 

caminho, a liberdade e a razão passam a depender 

de uma abstração: “a vontade geral”, uma vontade 

imanente e que, por definição, é incapaz de errar 

(STRAUSS, 1959, p. 52). Mas essa “vontade geral” 

não é construída de modo relacional ou 

espontâneo. Ela requer a existência de um 

legislador. O indivíduo precisa de alguma 

“iluminação” para abandonar o estado de natureza 

(sub-humano) e se transformar em 

“cidadão” (STRAUSS, 2009, p. 244-245).  

Embora, como sublinha Strauss (1959, p. 

52), seja possível fazer uma ligação entre Rousseau 

e o totalitarismo de governo, o mais importante é 

ter em conta que, à diferença dos clássicos, a sua 

filosofia propõe um rompimento definitivo com a 

natureza racional do homem e com a dimensão de 

transcendência. A “vontade geral” é boa porque é 

racional, não porque é natural. Há uma espécie de 

sacralização daquilo que é convencional e 

socialmente construído. As instituições políticas, 

das quais emanam as leis positivas, tornam-se o 

substituto moderno da virtude dos clássicos. As 

coisas políticas ingressam, assim, em um território 



Página 8            ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

inteiramente dominado pela razão e pelo controle 

humano. Embora não seja cabível aprofundá-la 

aqui, a radicalização desse pensamento culmina, 

com Nietzsche, na terceira onda da modernidade, 

em que a experiência fundamental do humano, já 

despida do horizonte da transcendência e da 

eternidade, radica no abismo e no vazio (STRAUSS, 

1959, p. 54).  

 

O resgate da filosofia política: como as coisas 

políticas devem ser? 

 = 

 A filosofia política clássica é um antídoto 

contra o vazio e o niilismo porque ela contém, em 

seus próprios pressupostos e no curso do seu 

desenvolvimento, a pergunta pela boa sociedade, 

pelo melhor regime. A visão clássica dos assuntos 

políticos é distinta da trava metodológica que 

caracteriza, para Strauss (1959, p. 26), a ciência 

política moderna, ancorada na necessidade da 

descrição neutra, da imparcialidade e do 

distanciamento em relação aos juízos de valor, 

como se aquele que reflete sobre as coisas 

políticas fosse uma espécie de observador 

estrangeiro e completamente indiferente a essas 

mesmas coisas políticas. Há, nessa perspectiva, a 

visão de que a vida política é, em certo sentido, 

um objeto dado, determinado, passível de 

avaliação puramente científica (e o próprio sentido 

de ciência, aqui, é inteiramente moderno).  

 O homem moderno, portanto, não é levado 

a pensar sobre o bem quando pensa a política. 

Conforme observamos nas três ondas da 

modernidade, a política se tornou, para os 

modernos, um tema vinculado à técnica, à 

economia, ao modo de determinar a organização e 

a fruição do poder. Mas a filosofia – e também a 

filosofia política – é a busca da verdade. Ela 

consiste, leciona Strauss (1959, p. 28), na 

constante tentativa de, a partir de uma reflexão 

sobre a boa sociedade (se os seus elementos 

devem ser conservados ou modificados, e em que 

medida devem ser conservados ou modificados), 

substituir a opinião pelo conhecimento. Para que 

isso seja possível, é preciso tratar das coisas 

políticas nos seus próprios termos, da maneira 

como elas são vivenciadas e experimentadas pelos 

homens. E isso conduz o filósofo da política à 

percepção de que o âmbito do político não é um 

âmbito neutro;3 ao contrário, trata-se do espaço 

da aliança, da decisão e da obediência (STRAUSS, 

1959, p. 11-12) A questão é que, para a tradição 

antiga, essas três coisas (a aliança, a decisão e a 

obediência) não importam em si mesmas, em seu 

aspecto técnico ou pragmático. A indagação 

perene é: a que devemos obediência, a quem 

devemos nos aliar e que decisão devemos tomar? 

Em palavras simples: todos esses elementos são 

julgados em termos de bondade e justiça.  



Página 9            ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 1, exxx, p. xx-xx, 2025 

 Esse modo de conceber a filosofia política 

se dissolve na modernidade e se confunde com a 

crise da modernidade. Porque, entre os modernos 

e no campo da “nova” ciência política, influenciada 

pelo positivismo, pelo cientificismo e pelo 

historicismo, impera a distinção preliminar entre 

juízos de fato e juízos de valor. Fazer ciência 

(inclusive a política) significa apenas realizar juízos 

factuais, sem jamais apontar o que é valioso, sem 

jamais julgar se o objeto examinado tende à justiça 

ou à injustiça. Strauss indaga, neste ponto, se tal 

coisa é realmente possível.4 Podemos falar em 

liberdade em termos exclusivamente factuais? 

Podemos tratar das formas de governo de modo 

exclusivamente descritivo? Podemos analisar o 

direito de maneira puramente descritiva e 

moralmente neutra, como defendem certas 

correntes analíticas? É aí que parecem emergir 

dois problemas fundamentais. O primeiro diz 

respeito à possibilidade mesma dessa forma de 

ciência. O segundo diz respeito à relevância.   

 Esse é um tema árduo, evidentemente e, 

neste ensaio, basta apenas ressaltar a posição de 

Strauss (1959) de que a metodologia do rigor 

descritivo, quando aplicada às coisas humanas, às 

práticas que os homens desenvolvem e 

experimentam em comunidade, é impossível e 

irrelevante. De todo modo, pode ser interessante 

assinalar que, mesmo que seja possível a atividade 

descritiva relacionada a um recorte da experiência 

política (ou da experiência do direito), ela parece 

estar assentada, necessariamente, em uma 

filosofia de fundo. E é essa inexorabilidade da 

filosofia de fundo (que, por definição, é normativa, 

isto é, ela envolve a pergunta fundamental acerca 

de como as coisas devem ser) que é estranha aos 

modernos. Se a política é o objeto do teórico, se o 

direito é o objeto do teórico, não parece ser 

plausível dar conta desses objetos, interpretá-los 

adequadamente, ignorando a questão sobre o 

propósito de cada um deles (STRAUSS, 1959, p. 

25). Para conhecer a política, há, antes, a 

necessidade de responder à pergunta sobre o que 

é a política. E essa pergunta, tão fundamental e 

tão definitiva, não pode ser respondida de maneira 

neutra.  

 Os clássicos tinham perfeita consciência 

disso. Eles sabiam que o tratamento meramente 

factual dos assuntos políticos implicava, 

necessariamente, a sua desnaturação e 

simplificação. A rigor, sequer conheciam esse 

tratamento factual. Por isso, segundo Strauss 

(1959, p. 28), eles filosofavam sobre a política com 

a linguagem própria dos debates públicos, com a 

linguagem da experiência dos cidadãos. Aristóteles 

e Platão (e os diálogos são uma clara ilustração 

disso) não se posicionam fora da comunidade para 

refletir sobre a natureza da política; ao contrário, 

eles estão ancorados na realidade. Nesse contexto, 

a filosofia política clássica é uma espécie de 



Página 10            ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

mistura entre a especulação teórica privada (o uso 

individual da razão, pelo filósofo) e a habilidade 

política mesma (STRAUSS, 1959, p. 31-33), 

vinculada ao exercício discursivo da razão, ao uso 

da palavra; ou seja, à ação política.  

 Assim, enquanto a filosofia política 

moderna parte do abstrato, a filosofia política 

clássica parte do concreto. Dito de outro modo, a 

reflexão abstrata sobre o bem da Cidade repousa 

em fundamentos verdadeiramente concretos, tem 

o olhar posicionado sobre a experiência humana 

construída em comunidade. Disso resulta que a 

tradição clássica é a tradição do melhor regime. 

Mas a discussão sobre o regime (politeia) não 

repousa simplesmente em uma questão 

tecnológica relacionada à forma de organização do 

poder. Conforme nos ensina Strauss (1959, p. 34), 

o regime é a ordem da sociedade, é aquilo que dá 

a ela um certo caráter; o regime é, enfim, um 

modo de vida. É por isso que a questão sobre a 

boa sociedade – que, no fundo, é a questão sobre 

o melhor regime – depende inteiramente da 

questão relativa à bondade e a justiça entre os 

homens. A boa sociedade depende, em ampla 

medida, da preservação, entre os seus membros, 

de uma moralidade determinada, de uma cultura 

determinada, de uma educação determinada. E o 

mais importante, para os clássicos, não é tanto a 

resposta definitiva a cada um desses elementos, 

mas a inafastabilidade da reflexão sobre eles.  

 O vínculo antigo entre a reflexão sobre a 

virtude e o problema do regime político parece, de 

fato, profundamente estranho à modernidade. 

Robert P. George (2016, p. 27) demonstra isso 

quando aborda o problema do governo limitado, 

um dos fundamentos do constitucionalismo 

moderno. A condição para o governo limitado não 

é apenas a adoção de um sistema de freios e 

contrapesos, de uma técnica adequada de 

distribuição do poder político. Para que exista 

realmente um governo limitado, é indispensável 

que a comunidade o deseje, isto é, que seja 

estabelecido um modo de vida (uma cultura, uma 

moralidade) capaz de dispensar uma visão tutelar 

do indivíduo, uma visão administrada da vida 

social e privada. Essa é fundamentalmente a noção 

clássica de “regime”. A problemática da 

concentração de poder político, que, no limite, 

pode conduzir à tirania,5 está longe de ser apenas 

uma questão de desenho institucional. Antes, 

cuida-se de uma questão sobre o modo de vida da 

comunidade.  

 E aqui regressa, outra vez, o tema das 

virtudes, objeto do “rebaixamento” apontado por 

Strauss na primeira onda da modernidade. O bem 

da Cidade depende do bem dos seus cidadãos; e, 

portanto, o bem da Cidade depende do 

desenvolvimento das virtudes. É por isso que 

Strauss (2016c) também se dedica, como parte do 

seu projeto de resgate da filosofia política clássica, 



Página 11            ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 1, exxx, p. xx-xx, 2025 

ao tema da educação (mais especificamente, da 

educação liberal). A educação tampouco deve ser 

pragmática e voltada para a especialização e para 

o “progresso”. Aliás, se há um progresso 

intrinsecamente desejável, trata-se do progresso 

do espírito,6 do desenvolvimento das 

potencialidades do homem, do seu florescimento. 

A educação clássica seria, para Strauss, a 

“condição para o exercício da responsabilidade 

cívica” (2016c, p. 309). Esse tema não pode ser 

amplamente detalhado aqui. Contudo, convém 

assinalar o que, para os propósitos deste artigo, é 

essencial. A educação é parte do problema da 

filosofia política. Se a filosofia política se ocupa da 

pergunta pelo melhor regime, e se o melhor 

regime repousa na questão sobre como devemos 

viver, sobre qual deve ser o nosso modo de vida, 

daí se segue que a forma como nos preparamos 

para a vida em comunidade é, portanto, 

fundamental para enfrentar o objeto central da 

filosofia política. Para os modernos, o indivíduo e 

também a sua educação constituem um tema 

eminentemente privado; e, ao menos 

parcialmente, separado das coisas políticas. Para 

os antigos, tal separação é impossível. Tudo 

integra a politeia.  

 

 

 

 

O CONSERVADORISMO MODERNO: 

A TRADIÇÃO DE EDMUND BURKE 

 

 A tradição de pensamento que, na 

modernidade, apresenta-se como uma alternativa 

ou como uma espécie de antídoto aos excessos 

racionalistas dos pensadores modernos é o 

conservadorismo. Conforme abordado na 

introdução, Leo Strauss parece entender, no 

entanto, que o conservadorismo é 

demasiadamente moderno para representar, 

efetivamente, o resgate da tradição clássica da 

filosofia política. Também é verdade, por outro 

lado, que o projeto iniciado com Edmund Burke, 

em “Reflexões sobre a Revolução na França”, não 

tinha (e parece continuar não tendo) a pretensão 

de liderar esse resgate. Talvez o conservadorismo 

não tenha nem mesmo a pretensão de ser visto 

como uma filosofia política, mas apenas como uma 

“ideologia posicional”7 (COUTINHO, 2017, p. 29-

31), como uma forma de “escudo” diante das 

ameaças circunstanciais àquilo que uma 

comunidade considera (ou deveria considerar) 

sagrado.  

É mais ou menos isso que Scruton observa 

ao tratar introdutoriamente do conservadorismo: 

trata-se da “consciência de que as coisas 

admiráveis são facilmente destruídas, mas não 

facilmente criadas” (2014, p. 09). E entre nós, no 

Brasil, é em João Camilo de Oliveira Torres que 



Página 12            ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

encontramos preocupação semelhante: “não 

pretende o conservador negar o progresso, nem 

abolir o tempo”; o que ele pretende é “chegar vivo 

e em boas condições no futuro” (2016, p. 45-46). 

Isso parece pouco em relação ao projeto de Leo 

Strauss, é verdade. Mas não significa que não haja, 

no interior da tradição conservadora, elementos 

profundamente conectados com as lições dos 

clássicos; isto é, não significa que, no âmbito das 

preocupações sociológicas e historicamente 

concretas dos pensadores do conservadorismo, 

não exista uma filosofia política de fundo. Resta-

nos tentar entender, à luz do projeto straussiano 

(que é o nosso pressuposto teórico), se essa 

filosofia está de fato mais próxima da herança dos 

antigos ou se, no caminho de ruptura das três 

ondas descritas por Strauss, é apenas mais um 

capítulo da crise da modernidade.  

 

A rejeição ao abstrato na política: prudência e 

imperfeição 

 

Edmund Burke é considerado o fundador 

do conservadorismo moderno. O seu ataque à 

revolução francesa representa, antes de tudo, a 

rejeição ao pensamento abstrato na política, 

forma de pensar que, na modernidade, 

corresponde ao que poderíamos denominar 

“ideologia dos direitos”. Diz Burke: “amo uma 

liberdade viril, moral e regrada” (2017, p. 32). A 

liberdade gestada na revolução era, para ele, 

licenciosidade, porque não estava concreta e 

circunstancialmente posicionada. Em outras 

palavras, tratava-se de um culto em abstrato à 

liberdade, como o era, da mesma maneira, o culto 

abstrato à igualdade e a outros valores cujo 

sentido verdadeiro só poderia ser identificado na 

experiência da vida política. Para Burke, quando as 

autoridades são animadas por essas abstrações, 

quando tudo o que concebem é o que são capazes 

de construir mentalmente (expressão clara do 

culto racionalista), elas são incentivadas ao 

envolvimento temerário em “aventuras 

perigosas” (2017, p. 74).  

Essa percepção revolucionária das coisas 

políticas tende a considerar o homem um 

elemento maleável, disponível, moldável pela 

adoção de teorias abstratas sobre como ele – o 

homem – deveria ser. Em relação a isso, Burke 

argumenta que as instituições artificiais não 

podem fazer com que os homens “sejam 

diferentes daquilo que Deus, a natureza, a 

educação e seus hábitos fizeram dele” (2017, p. 

77). Esse fragmento é interessante, uma vez que a 

crítica de Strauss (2009, p. 271) a Burke parece 

identificá-lo apenas com estes dois últimos 

elementos (a educação e os hábitos), pois eles 

seriam, em palavras simples, mais sociológicos que 

filosóficos. Porém, os dois primeiros (Deus e a 

natureza) parecem indicar a admissão da 



Página 13            ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 1, exxx, p. xx-xx, 2025 

metafísica, do transcendente, ainda que Burke, 

segundo aponta Strauss, muitas vezes tenda a 

rejeitar a metafísica como se se tratasse de mera 

especulação privada e, para a compreensão dos 

assuntos políticos, de uma especulação 

contraindicada.8 

De todo modo, o problema de Burke com a 

abstração dos direitos do homem vincula-se ao seu 

caráter inegociável. Esse caráter só pode ser 

absoluto porque não está comprometido com a 

vida política concreta. Segundo Burke, os direitos 

do homem “não admitem moderação nem 

transigência” (2017, p. 101), são demandas 

absolutas que, caso não satisfeitas, provocam um 

sentimento de fraude e de injustiça. E esse 

sentimento é propício à criação de um ambiente 

de permanente instabilidade. Sendo imperfeitas as 

coisas humanas, a consolidação da “promessa dos 

direitos” nunca se concretizará. E a comunidade 

política, em movimento próprio do pensamento 

revolucionário, será julgada pelo que alguns 

teóricos imaginaram que deveria ser o futuro 

dessa comunidade. Burke (2017, p. 103) se 

inquieta com uma possibilidade em específico na 

sujeição da política à gramática dos direitos do 

homem: ante a promessa de uma confortável 

liberdade no futuro, os homens podem acabar 

abdicando, em favor do governo, da imperfeita 

liberdade que detêm no presente, isto é, da 

liberdade ordenada (ESPADA, 2019, p. 165).  

Nesse sentido, a “perfeição abstrata” dos 

direitos humanos é o seu “defeito prático” (BURKE, 

2017, p. 103). Porque o que define a Constituição 

de um povo não é o conjunto de princípios 

abstratos que esta mesma Constituição alberga – a 

liberdade, a igualdade, a dignidade, a 

solidariedade –, mas o modo como se dá a 

distribuição do poder político. A liberdade, por 

exemplo, depende essencialmente disso. E essa 

distribuição requer, sublinha Burke (2017, p. 104) 

um conhecimento profundo da natureza humana. 

Por isso, conhecer as coisas humanas é uma 

habilidade essencialmente política, própria do 

verdadeiro estadista. E essa habilidade não 

repousa simplesmente na veneração aos direitos 

do homem, mas na consciência de que a mais 

importante das virtudes, na política, é a prudência 

(2017, p. 107). E a prudência não demanda 

intransigência; ela demanda compromisso.   

Não se trata, aqui, de conceber a prudência 

como simples cautela; ou, ainda, de derivá-la do 

ceticismo (como não podemos conhecer a 

verdade, é recomendável suspender o juízo). O 

sentido profundo e politicamente relevante de 

prudência é aquele estabelecido especialmente 

por Aristóteles (1988, p. 218): a sabedoria prática 

que governa, em última instância, as demais 

virtudes éticas. No campo das ações políticas, a 

prudência orienta, por exemplo, a avaliação sobre 

a adequação das leis ao regime, ou seja, o 



Página 14            ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

estadista prudente é aquele que examina a 

correspondência entre a lei positiva e o modo de 

vida realmente experimentado pela comunidade. 

Para os clássicos, não é o regime (o modo de vida) 

que deve se adequar às leis, mas o contrário. 

Então, nesse ponto, Burke também encontra a 

lição dos clássicos, porque a sua rejeição ao 

pensamento abstrato consiste precisamente na 

rejeição à criação, pela mente individual de 

teóricos iluminados, de todo o regime. Em síntese: 

não é que o estadista não possa (e ele, na verdade, 

deve) deliberar racionalmente sobre a organização 

política da Cidade; o que não é recomendável, 

para Burke, é que ele desenhe, a partir do 

abstrato, todo o regime.  O regime (politeia) é 

anterior ao estadista e ao homem de ideias.  

É nesse contexto que talvez possa ser 

controversa a crítica de Strauss quanto à 

inexistência de uma dimensão de transcendência, 

de atemporalidade, na tradição do 

conservadorismo moderno. Porque, se é verdade 

que Burke critica a especulação individual e 

abstrata nas coisas políticas, não parece fazê-lo 

para refutar a existência de uma “ordem 

transcendente” (distinta da ordem material, 

imanente e concreta dos homens); e sim para 

acentuar os perigos da construção totalmente 

original de um novo regime, em completa 

desconsideração à experiência e à sabedoria do 

passado. Russel Kirk, que cuidou de maneira muito 

mais detalhada e sistematizada da tradição 

conservadora, assinala que um dos elementos do 

conservadorismo é justamente a crença em uma 

“ordem transcendente”, em um “corpo de leis 

naturais” que tem a capacidade de relacionar a 

ordem da alma à ordem da sociedade (KIRK, 2020, 

p. 86).  

Kirk chega a ser ainda mais explícito 

quando, dialogando com Voegelin, critica aqueles 

que acreditam que a ordem temporal é a única 

ordem. Em contraposição aos que enxergam a vida 

desse modo, haveria homens e mulheres de 

temperamento conservador, que identificam “a 

existência de uma ordem moral duradoura no 

universo, uma natureza humana constante e 

sublimes deveres para com a ordem espiritual e a 

ordem temporal” (2013, p. 115). Isso é o que ele 

denomina, inclusive, “grande linha demarcatória 

da política contemporânea”. Assim, parece haver 

realmente, na tradição de Burke, o 

reconhecimento da lei natural. O ponto nodal, 

entretanto, é o seguinte: ela – a lei natural – 

somente pode ser percebida pelos homens 

quando está inscrita em seus hábitos, costumes, 

leis e “usos consagrados” (KIRK, 2020, p. 140). Daí 

a rejeição veemente à construção do regime no 

vazio, não porque a herança das gerações 

passadas seja, por definição, sempre conducente à 

boa sociedade, mas porque é nela (nessa herança) 

que conseguimos identificar o que é, para o 



Página 15            ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 1, exxx, p. xx-xx, 2025 

homem, perene e, portanto, sagrado. O 

pensamento abstrato moderno é uma ameaça 

clara a isso.  

 

A sabedoria das pessoas comuns e a importância 

da comunidade 

 

 “Prefiro até mesmo as fantasias e 

preconceitos do povo que enxerga a vida do 

interior às mais cristalinas demonstrações 

daqueles que enxergam a vida do exterior”, é uma 

das célebres lições de Chesterton (2018, p. 60). Ela 

ilustra com bastante clareza a preocupação do 

conservadorismo moderno com a preservação da 

sabedoria dissolvida no tecido social, com a ideia 

de que há, especialmente no modo de vida 

ordinário das pessoas comuns, a consciência, ainda 

que irrefletida e não racionalizada, das coisas que 

são sagradas para a convivência entre os homens 

(NISBET, 2010). Isso dialoga com a explicação de 

Kirk sobre a percepção da “ordem transcendente” 

na teia de hábitos da comunidade. Existe, aqui, a 

certeza de que as relações humanas tendem à 

conservação de alguns bens, daquilo que contribui 

para o alcance do fim do homem. E essa é uma 

preocupação essencialmente clássica. Ocorre que, 

para que ela tenha realmente lugar, é preciso 

certa imunização em relação à interferência 

“externa”, à interferência dos que veem a vida do 

exterior, na linguagem de Chesterton. É com isso 

que estava lidando Burke e, em certa medida, essa 

parece ser a inquietação fundamental de todos os 

que poderiam ser inseridos na mesma tradição.  

 Daí a ênfase na sabedoria acumulada das 

gerações anteriores, na noção básica de que o 

mundo não começou com os que exercem o poder 

no presente. A ordem que experimentamos, 

necessariamente imperfeita, é resultado de 

elementos que, embora apreensíveis pela razão, 

nem sempre são descritivamente demonstráveis. 

A amizade política, do modo como a concebia o 

próprio Aristóteles (1988, p. 250), existe em 

concreto, nas relações que os homens constroem 

uns com os outros; ela depende, pois, de uma 

série de elementos que não podem ser 

racionalmente planejados. A ordem social equivale 

a um delicado equilíbrio interno, um tipo de 

equilíbrio que as ideologias da modernidade, com 

sua aspiração à utopia e à refundação do homem, 

não conseguem e tampouco têm a pretensão de 

captar.  

 É com essa consciência que Burke faz 

referência à importância dos “preconceitos” (2017, 

p. 67). Não se trata, obviamente, da ideia 

contemporânea de discriminação injustificada, de 

exclusão de uma determinada minoria. Burke 

(2017, p. 141) está lidando com a noção de 

“sabedoria sem reflexão”, está tratando das coisas 

valiosas que fazemos sem ter de raciocinar, sem 

que nos demos conta de que são efetivamente 



Página 16            ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

valiosas. O preconceito, nessa perspectiva, é uma 

espécie de herança, é aquilo que já estava ali 

quando nascemos. Não sabemos muito bem o 

porquê, mas a sua existência, bem como a sua 

absorção em nosso modo de vida ordinário, evita 

que tenhamos que hesitar em uma situação de 

emergência, evita a confusão e a indecisão quando 

as circunstâncias exigem simplesmente a ação. O 

preconceito torna a virtude um hábito (que, a 

rigor, é, no sentido clássico, a forma de 

desenvolvimento da virtude). Tudo isso existe de 

maneira dispersa no tecido social. É uma 

inteligência basicamente indemonstrável, 

insuscetível à elaboração científica moderna. Não 

é por outra razão, segundo Burke (2017, p. 141), 

que os iluminados desprezam o conhecimento do 

senso comum: “eles não têm nenhum respeito 

pela sabedoria dos outros, mas compensam isso 

com uma plena confiança na sua própria” (2017, p. 

141).  

 É esse “conservadorismo popular”, para 

utilizar a expressão de Kirk (2013, p. 215), que 

representa o verdadeiro enfoque da tradição 

iniciada com Burke. De pouco adianta a criação de 

veneráveis instituições, da arquitetura institucional 

perfeita, se essas instituições não são capazes de 

despertar afeição nos corações humanos (BURKE, 

2017, p. 127). Elas precisam guardar conexão com 

a comunidade, com um modo de vida específico, 

com uma determinada forma de ser; do contrário, 

elas representam criações dirigidas a lugar 

nenhum. Elas não devem ser uma invenção pura e 

simples, mas uma estrutura capaz de tornar 

provável o florescimento humano. E o homem só é 

capaz de florescer – não pode haver lição mais 

clássica – em comunidade.  

 A comunidade é, segundo Burke (2017, p. 

154) uma parceria entre mortos, vivos e os que 

estão para nascer. Essa parceria possibilita, a partir 

de um saber acumulado pelo tempo e disperso no 

espaço, que o indivíduo floresça; e o possibilita 

porque os homens podem desenvolver formas 

distintas de alcançar o seu próprio fim. A 

comunidade é, nesse sentido, uma diversidade; ela 

é o âmbito em que o mistério da existência, 

refletido na singularidade humana, torna-se 

evidente. E é por isso, é em razão da manutenção 

dessa diversidade, que a comunidade não pode ser 

dominada pelos “sistemas radicais” (KIRK, 2020, p. 

86), pelas teorias da homogeneidade e do 

igualitarismo, cujo ponto culminante é a 

domesticação do homem em um estado de 

“infância perpétua” (KIRK, 2013, p. 56). O 

equilíbrio interno e imperfeito que mantém a 

sociedade viva e estável deve ser, contra a 

tendência de sistematização das ideologias 

modernas, constantemente preservado.  

 Diante disso, é até possível que ideólogos 

iluminados prescrevam uma sociedade em que 

pouco importam as virtudes, é até possível que 



Página 17            ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 1, exxx, p. xx-xx, 2025 

dissociem o bem da Cidade do bem do homem. 

Contudo, o homem comum costuma saber que tal 

coisa não é possível e tampouco desejável. Burke 

prescrevia uma espécie de “submissão aos homens 

humildes” (KIRK, 2020, p. 79). Eles sabem que 

nenhuma afeição à Cidade é possível sem que, 

antes, essa afeição tenha surgido na família e nas 

demais instituições intermediárias.10 Inexiste 

responsabilidade com as coisas públicas se, antes, 

não se cultivou o amor e a responsabilidade ao 

“pequeno pelotão” a que pertencemos (BURKE, 

2017, p. 85). A virtude é, aqui, central. A liberdade 

não é, para a tradição do conservadorismo 

moderno, algo como um bem de consumo. Ela 

deve ser exercida moderada e limitadamente, em 

respeito a um conjunto de obrigações que sequer 

escolhemos, obrigações que nos foram legadas 

sem que as tenhamos aceitado racional e 

explicitamente. Mas nem por isso elas deixam de 

ser sagradas. “O que é a liberdade sem sabedoria e 

sem virtude?”, indaga Burke (2017, p. 356), para, 

em seguida, responder: “é disparate, vício e 

loucura, sem tutela, nem restrição”. Não se pode 

negar que o tema das virtudes regressa, com o 

conservadorismo moderno, ao eixo da reflexão 

sobre o bem da comunidade. 

 

 

 

 

CONCLUSÃO 

 

 O projeto de Leo Strauss, de resgate da 

filosofia política clássica, distingue-se do projeto 

desenvolvido pelo conservadorismo moderno. Por 

isso, talvez não seja apropriado dizer que Strauss é 

um “conservador”,11 ao menos não entre aqueles 

que reivindicam a sua posição na tradição iniciada 

com Burke. Strauss, inclusive, sublinha a existência 

dessa diferença, indicando que, pelo menos em 

Burke, a virtude parece repousar inteiramente na 

herança das gerações passadas, no legado de 

sabedoria moral, social e política deixado pelos 

mortos. O “melhor regime” seria, portanto, um 

assunto inteiramente histórico e convencional, à 

diferença do modo como os antigos refletiam 

sobre esse tema.  

Com efeito, esse aspecto “social” do 

conservadorismo de origem britânica é observado 

também por Gertrude Himmelfarb (2011, p. 115). 

A razão capturada e enfatizada por Burke é a razão 

dispersa no modo de vida das pessoas comuns. 

Algo muito semelhante – e muito mais vinculado 

ao conhecimento empírico e à evolução “natural” 

da sociedade – pode ser encontrada na noção de 

“ordem espontânea” em Hayek (1985). Burke e 

Smith integram os principais interlocutores de 

Hayek na tentativa de demonstrar que o 

verdadeiro Direito, em contraposição à 

organização, é o Direito que habita as expectativas 



Página 18            ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

normativas da comunidade, expectativas que 

estão assentadas em sentimentos morais que, de 

algum modo não planejado (e, por isso, “natural”), 

orientam o modo de vida das pessoas. Aqui, a 

exemplo da maneira como Strauss compreende 

Burke, não há uma filosofia política do dever ser, 

uma reflexão detida sobre como a boa sociedade 

deveria ser constituída.12 

Essa já não é, conforme apontado antes, a 

exata compreensão de Russel Kirk, um autor que, 

talvez com mais consciência de que exercia um 

papel filosófico, buscou dar continuidade e 

aprofundamento à tradição iniciada com Burke. 

Para Kirk, o conservadorismo moderno trabalha 

com a ideia de uma “ordem transcendente” e não 

é, portanto, uma visão imanentista do mundo. 

Essa sensibilidade ao transcendente, essa ideia de 

que não há apenas uma ordem temporal, está 

presente, segundo Kirk (2013, p. 105), na 

experiência comum, nos costumes e usos 

dispersos na comunidade. Todavia, isso não é um 

dado, um pressuposto inafastável, como se 

sempre pudéssemos encontrar o bem na 

convenção herdada. Haveria, também para o 

conservadorismo, uma compreensão normativa 

das coisas políticas: devemos perseguir uma 

harmonia determinada – a harmonia entre a 

ordem da alma e a ordem da sociedade (KIRK, 

2013, p. 105). A natureza humana, nesse sentido, 

não é maleável. Há verdades morais permanentes.  

Seja como for, e ainda que Strauss se 

considere distante dos conservadores modernos, 

talvez não se possa dizer o contrário; isto é, os 

conservadores modernos parecem buscar a sua 

filosofia de fundo na mesma tradição que Strauss 

procura resgatar. A percepção conservadora da 

natureza humana – relacional, imperfeita e 

intrinsecamente relacionada à virtude – aproxima-

se claramente da noção dos clássicos. A questão é 

que os conservadores, por razões contextuais, 

parecem menos preocupados em responder a 

perguntas como “o que é a política?” e “o que é a 

virtude?” e mais preocupados em reativá-las no 

tecido social.  

Em síntese: os conservadores parecem 

convencidos de que, no interior da modernidade, é 

preciso resgatar a sabedoria e a moralidade das 

pessoas comuns, porque elas, mais distantes da 

influência das ideologias, talvez estejam mais 

próximas da verdade sobre as coisas políticas, 

sobre as coisas que versam sobre o que é comum 

entre os homens. A indagação final – ou seja, a 

indagação que resta – consiste em saber se o 

conservadorismo moderno poderia ser uma 

espécie de aliado naquilo que parece ser o núcleo 

do projeto de Strauss: não a restauração da pré-

modernidade, mas a construção de uma 

modernidade (e de uma democracia liberal) 

consciente dos seus próprios pressupostos, isto é, 

dos seus pressupostos clássicos.   



Página 19            ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 1, exxx, p. xx-xx, 2025 

REFERÊNCIAS  

 

ARISTÓTELES, Política (libro I). Trad. Manuela 

García Valdés. Madrid: Gredos, 1988. 

 

BURKE, E. Reflexões sobre a Revolução na França. 

Trad. Marcelo G. Oliveira e Giovanna L. Libralon. 

Campinas, SP: Vide Editorial, 2017.  

 

CHESTERTON, G.K. Ortodoxia. Trad. Murilo 

Resende Ferreira. Campinas, SP: Ecclesiae, 2018.  

 

COLETTO, B. I. O Conceito do Político e a 

possibilidade da filosofia política na modernidade: 

uma leitura crítica de Carl Schmitt por Leo Strauss. 

Cadernos do Programa de Pós-Graduação em 

Direito/UFRGS, v. 8, n. 1, p. 281-317, 2013.  

 

COUTINHO, J. P. As ideias conservadoras 

explicadas a revolucionários e reacionários. São 

Paulo: Três Estrelas, 2014.  

 

ESPADA, J. C. Liberdade como Tradição: uma visão 

europeia da experiência anglo-americana. Campi-

nas, Távola Editorial, 2019.  

 

GEORGE, R. P. Conscience and its enemies: con-

fronting the dogmas of liberal secularism. Wil-

mington, DE.: ISI Books, 2016.  

 

HAYEK, F.A. Direito, Legislação e Liberdade: uma 

nova formulação dos princípios liberais de justiça 

e economia política.  V.1. Trad. Henry Maksoud. 

São Paulo: Visão, 1985. 

 

HIMMELFARB, G. Os caminhos para a 

modernidade: os iluminismos britânico, francês e 

americano. Trad. Gabriel Ferreira Silva. São Paulo: 

É Realizações, 2011.  

 

KIRK, R. A mentalidade conservadora: de Edmund 

Burke a T.S. Eliot. Trad. Márcia Xavier de Brito. São 

Paulo: É Realizações, 2020.  

 

KIRK, R. A política da prudência. Trad. Gustavo 

Santos e Márcia Xavier de Brito. São Paulo: É 

Realizações, 2013.  

 

LOCKE, J. Second Treatise of Government. Indian-

apolis: Hackett Publishing Company, Inc.: 1980.  

 

MCALLISTER, T. V. Revolta Contra a Modernidade: 

Leo Strauss, Eric Voegelin e a busca de uma 

ordem pós-liberal. Trad. Túlio Sousa Borges de 

Oliveira. São Paulo: É Realizações, 2017.  

 

MEIER, H. Carl Schmitt and Leo Strauss: the hid-

den dialogue. Chicago & London: The University of 

Chicago Press, 1995.  

 



Página 20            ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

NISBET, R. História da Ideia de Progresso. Trad. 

Leopoldo J. Collor Jobim. Brasília: Editora da Uni-

versidade de Brasília, 1985. 

 

NISBET, R. The Quest for Community: A Study in 

the Ethics of Order and Freedom. Wilmington, DE: 

ISI Books, 2010.  

 

OLIVEIRA TORRES, J. C. Elogio do conservadorismo. 

In: OLIVEIRA TORRES, J. C. Elogio do 

Conservadorismo e outros ensaios (organizado 

por Daniel Fernandes). Curitiba: Arcádia, 2016.  

 

SCRUTON, R. Como ser um conservador. Trad. 

Bruno Garshagen. 5ed. Rio de Janeiro: Record, 

2014.  

 

STRAUSS, L. As três ondas da modernidade. In: 

STRAUSS, L. Introdução à filosofia política: dez 

ensaios. Trad. Élcio Verçosa Filho. São Paulo: É 

Realizações, 2016.  

 

STRAUSS, L. Da Tirania: incluindo a 

correspondência de Strauss-Kojève. Trad. André 

Abranches. São Paulo: É Realizações, 2016.  

 

STRAUSS, L. Direito Natural e História. Trad. 

Miguel Morgado. Lisboa: Edições 70, 2009.  

 

STRAUSS, L. Educação liberal e responsabilidade. 

In: STRAUSS, L. Introdução à filosofia política: dez 

ensaios. Trad. Élcio Verçosa Filho. São Paulo: É 

Realizações, 2016 (p. 303-324). 

 

STRAUSS, L. What is political philosophy. In: 

STRAUSS, L. What is political philosophy and oth-

er studies. Illinois: The Free Press of Glencoe, 

1959.  

 

VILLAÇA, T. M. A crítica de Leo Strauss ao histori-

cismo de Edmund Burke. Primordium. Uberlândia, 

v. 8, n. 15, p. 86-106, jan./jun., 2003.  

 

VOEGELIN, E. The New Science of Politics: an in-

troduction. Chicago & London: The University of 

Chicago Press, 1987.  

 

NOTAS 

 

 
¹Cumpre advertir que não há, aqui, qualquer 
referência à “nova ciência da política” de Eric 
Voegelin, que, com efeito, nada tem de entusiasta 
da modernidade, da especulação gnóstica da 
modernidade. Aliás, Voegelin critica o subjetivismo 
moderno e também pretende fazer ressurgir, a seu 
modo, a tradição clássica. Ver VOEGELIN, 1987.  
 
2Em “Direito Natural e História” (2009, p. 201-202), 
Strauss explica a posição lockeana na primeira 
onda da modernidade de maneira ainda mais 
didática: “O direito natural à propriedade é um 
corolário do direito fundamental à preservação de 
si mesmo: não decorre do pacto, nem de qualquer 



Página 21            ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 1, exxx, p. xx-xx, 2025 

acto da sociedade. Se todos têm o direito natural 
de se preservarem, então têm necessariamente o 
direito a tudo o que é necessário para a sua 
preservação”. Evidentemente que a solução 
moderna para isso, já prevista, por exemplo, em 
Locke (1980, p. 76-77), é o governo; e, mais ainda, 
o governo limitado, elemento que, especialmente 
em virtude da tradição constitucionalista inglesa, 
acompanha Burke (ESPADA, pp. 169-178).  
 
3Sobre a questão da vivência da política entre os 
clássicos, Strauss sublinha a natureza da existência 
da pluralidade no interior da comunidade, em 
contraposição à visão de Carl Schmitt em relação à 
homogeneidade e à distinção amigo-inimigo. Para 
Strauss, a comunidade política (a polis) é 
caracterizada pela disputa interna de grupos, com 
visões distintas, lutando pelo poder. É claro que a 
questão fundamental reside no grau de “distinção” 
dessas visões, isto é, na possibilidade de 
preservação de uma pluralidade “aceitável”, que 
siga permitindo a existência de um mundo comum 
entre os membros da comunidade. Sobre esse 
debate, ver COLETTO, 2013. Ainda sobre isso, é 
leitura indispensável MEIER, 1995.  
 
4Aqui, especialmente em “Direito Natural e 
História”, Strauss está dialogando (de maneira 
crítica) com a perspectiva de Weber sobre as 
ciências sociais (STRAUSS, 2009, p. 35-41).  
 
5Esse é outro tema essencial para a filosofia 
política straussiana. Ver STRAUSS, 2016b.  
 
6De acordo com Nisbet (1985, p. 45-46), todavia, é 
importante ressaltar que a ideia de progresso 
estava presente na obra de Platão e de Aristóteles. 
Para esse autor, seria um erro pensar nesses 
filósofos clássicos como pensadores do imutável e 
da permanência, tão somente.  
 
7O caráter “posicional” tem relação com a reação, 
sempre circunstancial e local, às ameaças ao que 
determinada comunidade considera sagrado. O 
termo “ideologia” não deve ser entendido, 

todavia, como um sistema abstrato de valores 
destinado à ação política. Russell Kirk, inclusive, 
define o conservadorismo como a negação da 
ideologia (KIRK, 2013, p. 103).  
 
8Nas próprias “Reflexões...”, Burke assinala que os 
direitos que podem ser metafisicamente 
verdadeiros são, porém, moral e politicamente 
falsos. E complementa: “a razão política é um 
princípio calculista: adiciona, subtrai, multiplica e 
divide moralmente – e não metafisicamente ou 
matematicamente – verdadeiros valores 
morais” (2017, p. 106).  
 
9Ted Mcallister (2017, p. 31-33) parece separar o 
conservadorismo de Burke do (suposto) 
conservadorismo de Strauss e Voegelin, já que 
estes estariam definitivamente mais preocupados 
com as “questões perenes” e transcendentes. A 
preocupação residiria em uma ordem normativa 
impositiva e permanente, ainda que inseridas em 
um mundo mutável. Para Mcallister (2017, p. 267), 
Strauss e Voegelin assemelham-se, sobretudo, 
pelo diagnóstico (e pela definição dos culpados) 
acerca da crise moderna.  
 
10Aqui, Nisbet (2010) argumenta, em essência, que 
o Estado Moderno tende à dissolução dos laços 
comunitários e instâncias intermediárias – família, 
Igreja, associações – que tornam a própria 
liberdade possível e que são um antídoto contra o 
despotismo. 
 
11Entre nós, merece referência, ao chegar a essa 
conclusão, o trabalho de VILLAÇA, 2023.  
 
12A acusação de Strauss (2009) é de que o 
conservadorismo moderno estaria, 
inelutavelmente, comprometido com o 
historicismo, isto é, como se a história – e não a 
filosofia – revelasse-nos o conhecimento 
realmente valioso. A questão é que, com efeito, 
aquilo que é revelado pela história não envolve um 
juízo sobre o padrão que é revelado. Essa é a 
tarefa da filosofia. Assim, para Strauss, 



Página 22            ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

historicismo, relativismo e niilismo caminhariam 
juntos. Aqui, no entanto, talvez seja mais 
interessante compreender o projeto burkeano 
como um projeto distinto, mas não inconciliável. 
Burke e os conservadores modernos podem estar 
preocupados com o legado e com aquilo que a 
experiência parece demonstrar que é bom para a 
comunidade. Essas, de fato, não são questões 
transcendentes. Mas não são perenes? Será, de 
fato, que elas nada indicam sobre a própria 
questão transcendente? De novo: será que não há 
nada que a experiência milenar das pessoas 
comuns nos ensine sobre uma ordem normativa 
permanente, transcendente e, nesse sentido, 
impositiva? Em outras palavras: nada nos ensina 
sobre a lei natural?  
 
 


