
Resumo: 
 
O artigo analisa como Strauss interpreta o pensamento 
de John Locke enquanto pensador moderno, cujo papel 
foi decisivo para a doutrina do liberalismo político. Para 
isso, investiga o método esotérico de leitura que Strauss 
aplica à obra do filósofo inglês. Em seguida, examina a 
tese straussiana de que o fundamento do ensinamento 
político de Locke é o direito individual de 
autopreservação. Para realizar seu intuito, o artigo baseia
-se em revisão bibliográfica das obras de Strauss e de 
comentadores. Além disso, explora críticas e 
interpretações de outros estudiosos sobre Locke, a fim de 
contrastar ou endossar a peculiar leitura straussiana. A 
pesquisa conclui que, para Strauss, Locke avança uma 
filosofia ateísta e subversiva, ainda que disfarçada de 
retórica calvinista; e que se associa à tradição moderna 
de Maquiavel e Hobbes, contra a filosofia política antiga e 
medieval. Locke, nessa interpretação, rompe com a 
noção de uma ordem de fins humanos segundo a 
perfeição da natureza ou da lei revelada. Com isso, 
desloca a finalidade de seu ordenamento político ao ideal 
de autopreservação individual confortável, cujo corolário 
é a tese de que o fim da sociedade política é garantir os 
direitos individuais e de propriedade. Desse ponto de 
vista, Locke aparece como importante fundador do 
liberalismo, entendido como regime que visa, em última 
instância, proteger direitos. O estudo busca contribuir 
com a reflexão na área de teoria política, em geral, e no 
pensamento de Strauss, em particular. 
 
Palavras-chave: Direitos individuais; Filosofia política; 
Modernidade; Esoterismo; Propriedade privada  

Revista InterAção —  

Artigos Dossiê 

Strauss sobre Locke: o liberalismo 

e a virada política moderna 

 
Strauss on Locke: liberalism and the modern political turn 

Abstract:  
 
The article analyzes how Strauss interprets the thought of 
John Locke as a modern thinker whose role was decisive 
for the doctrine of political liberalism. To this end, it in-
vestigates the esoteric method of reading that Strauss 
applies to the work of the English philosopher. It then 
examines Strauss’s thesis that the foundation of Locke’s 
political teaching is the individual right to self-
preservation. The article is based on a bibliographic re-
view of Strauss’s works and those of his commentators. It 
also explores criticisms and interpretations by other 
scholars on Locke, in order to contrast or endorse 
Strauss’s peculiar reading. The research concludes that, 
for Strauss, Locke advances an atheistic and subversive 
philosophy, albeit disguised in Calvinist rhetoric; and that 
he aligns with the modern tradition of Machiavelli and 
Hobbes, against classical and medieval political philoso-
phy. In this interpretation, Locke breaks with the notion 
of an order of human ends according to the perfection of 
nature or revealed law. As a result, he shifts the aim of 
political order toward the ideal of comfortable individual 
self-preservation, whose corollary is the thesis that the 
end of political society is to guarantee individual rights 
and property. From this perspective, Locke appears as an 
important founder of liberalism, understood as a regime 
that ultimately seeks to secure and protect rights. The 
study aims to contribute to reflection in the field of politi-
cal theory in general, and in Strauss’s thought in particu-
lar. 
 
Keywords: Individual rights; Political philosophy; Democ-
racy; Esotericism; Private property  

 

Publicado por InterAção sob uma licença CC BY-NC-SA 4.0 

I Doutor em Sociologia e Ciência Política pela Universidade Federal de Santa Catarina; Coordenador, Universidade Federal de Santa Catari-

na         , Florianópolis, SC, Brasil. 

iannloboe@gmail.com,        https://orcid.org/0000-0001-7567-1894 

Página 1            ISSN 2357-7975 

Iann Endo Lobo I 

 

IA.,  Santa Maria, v. 16, n. 3, e93175, p. 1 -18, jul./set. 2025   •           https://dx.doi.org/10.5902/2357797593175 

Submissão: 9/08/2025  •  Aprovação: 9/08/2025  •  Publicação: 22/08/2025 

mailto:iannloboe@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-7567-1894
https://orcid.org/0000-0001-7567-1894
https://dx.doi.org/10.5902/2357797593175
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://dx.doi.org/10.5902/2357797593175
https://ror.org/041akq887


Página 2            ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

INTRODUÇÃO 
 

John Locke (1632-1704) é reconhecido por 

muitos como um dos “pais” do liberalismo político. 

Em geral, os manuais de história geral do 

pensamento político o protagonismo do filósofo 

na fundação do liberalismo, ou ao menos como 

um pensador protoliberal. Não é de surpreender, 

dado que Locke defendeu uma doutrina de 

direitos individuais; elaborou uma concepção de 

divisão de poderes no interior do governo, a fim de 

neutralizar abusos do poder estatal; ensinou o 

princípio da tolerância política no intuito de 

proteger a liberdade de pensamento e crença 

individual. Com efeito, Leo Strauss é um dos 

intérpretes que endossam a tese de Locke como 

vanguarda intelectual do liberalismo. Porém, 

Strauss faz isso de modo peculiar e controverso, 

desvendando as ideias de Locke por meio de seu 

método esotérico de leitura, como veremos 

adiante  

 A doutrina de Locke que surge por meio da 

leitura esotérica de Strauss é instigante e 

inusitada, pois traz à luz aspectos profundos e 

obscuros do pensamento de Locke que contrastam 

em muito com a fachada de seus escritos. Para 

Strauss, Locke é um pensador propriamente 

moderno, vinculado ao projeto de Maquiavel e 

Hobbes.  O que significa que rompe com a tradição 

do direito natural clássico e do direito natural 

medieval. Nesse sentido, Locke fundamenta não 

fundamenta seu ensinamento político sobre a 

perfeição humana de acordo com a natureza, ou 

sobre o lei revelada divina. A base de sua doutrina 

é, para Strauss, o direito individual de 

autopreservação.  

 Dentre as heterodoxas interpretações 

straussianas da história da filosofia política, a 

questão de Locke é uma das que mais gerou 

polêmica. Especialmente intelectuais associados à 

escola de Cambridge disputam essa leitura de 

Locke como um pensador disruptivo e moderno.1 

Desde o trabalho seminal de John Dunn, a escola 

de Cambridge tende a compreender o centro da 

filosofia de Locke como dependente de sua filiação 

religiosa ao calvinismo. Dessa perspectiva, Locke 

não seria proponente do individualismo atomista, 

mas estaria comprometido com uma visão 

particular da natureza da religiosidade, calcada em 

um autêntico comprometimento entre indivíduo e 

seu criador (SHAPIRO, 2003, p. xii). Avaliaremos 

mais adiante os contornois definidos dessa tese e 

seu contraste com a leitura straussiana.  

Em vista da importância do pensamento de 

John Locke e da ampla divergência entre seus 

intérpretes, julgamos conveniente para os campos 

da história, ciência, teoria e filosofia política 

analisar detidamente a leitura de Strauss sobre 

Locke. Elegemos como linha condutora de análise 

o problema da crítica lockeana ao pensamento 



Página 3            ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 3, e93175, p. 1-18, 2025 

antigo e medieval e seu consequente papel como 

pivô da fundação dos princípios filosóficos e 

morais do liberalismo moderno.  

Assim, para esclarecer esses argumentos, o 

artigo se subdivide em duas partes principais. A 

primeira examina como Strauss aplica sua 

hermenêutica esotérica para  interpretar o texto 

de Locke, desvelando por essa via o modo como o 

filósofo inglês utilizou da retórica religiosa 

estrategicamente para avançar uma doutrina 

política de base secular e moderna. A segunda 

parte explora o ensinamento político de Locke, 

focando nos princípios centrais de sua filosofia 

política, como a doutrina do estado de natureza, 

os direitos naturais e a propriedade privada. 

Utilizaremos, para isso, o método de revisão 

bibliográfica da obra de Strauss, com ênfase nos 

artigos, livros e conferências em que o 

pensamento de Locke é abordado. Ressaltando-se, 

sobretudo, os dois capítulos de livros dedicados 

especificamente ao filósofo político inglês, 

presentes em Direito natural e história (1992)e O 

que é a filosofia política (1988). Mobilizamos 

também a literatura crítica a respeito do próprio 

Strauss.  

Ao cabo, concluiremos sobre como a leitura 

de Strauss sobre Locke é matizada e profunda. 

Guiando-se pelo pressuposto da escrita nas 

entrelinhas, Strauss apresenta a figura de um 

Locke, cujo projeto filosófico-político se alinhava 

aos de Maquiavel e Hobbes, no sentido de se opor 

à Bíblia e concretizar um tipo de regime político 

voltado ao fim último de saciar os apetites 

humanos e garantir o ideal de preservação 

confortável da vida. Para tornar esse fim legítimo, 

Locke confrontou o pensamento político do 

passado que postulava o telos ou o finis ultimus do 

homem de acordo com a moralidade e a virtude. 

Os direitos individuais e não mais os deveres são o 

fato primordial da política. Esse é o cerne do 

liberalismo moderno para Strauss.  

Desse modo, esclareceremos como a 

singular interpretação de Strauss contribui para 

entender não apenas o pensamento de Locke, mas 

o projeto político moderno e a democracia liberal. 

Pretendemos contribuir, portanto, mais 

especificamente para os debates ao redor do 

pensamento de Strauss. E, de modo mais geral, 

esperamos promover o aprofundamento da 

pesquisa mais ampla sobre teoria, filosofia e 

história das ideias políticas.  

 

A PRUDÊNCIA DE LOCKE 

 

 John Locke apresentou sua doutrina 

política em Dois tratados sobre o governo (1689), 

onde elaborou o ensinamento do direito natural, 

do governo civil e do contrato social. Qualquer 

breve incursão nas páginas dos tratados basta para 

notar que a retórica religiosa e cristã perpassa a 



Página 4            ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

argumentação lockeana. No primeiro tratado, o 

filósofo reivindica a exegese bíblica para refutar Sir 

Robert Filmer, defensor da monarquia e da 

autoridade paternalista. No segundo, ancora seus 

principais axiomas, a igualdade e a liberdade dos 

homens,  no fato de que todos somos “obra de um 

único Criador onipotente e infinitamente sábio [...] 

enviados ao mundo por sua ordem e ao seu 

serviço” (LOCKE, 2003, trad. nossa). Essas 

constatações iniciais parecem sugerir a adequação 

dos que compreendem a subordinação do 

pensamento de Locke à religião.  

 Com efeito, Dunn argumenta que todo o 

edifício lockeano está profundamente enraizado 

nos preceitos teológicos e na suposição da 

“realidade de uma vida posterior”. Segundo ele, 

Locke consideraria a “racionalidade da existência 

humana [...] como dependente das verdades da 

religião” (1969, p. 262-3). Nesse sentido, todos os 

elementos de seu pensamento seriam debitários 

do calvinismo, com sua ênfase no individualismo 

protestante, e na antipatia com relação a 

autoridade eclesiástica centralizada.2 Richard 

Ashcraft, cuja biografia acerca de Locke (1986) foi 

considerada por Dunn (1988, p. 366, tra) como o 

mais profundo estudo acerca das políticas radicais 

do século XVII inglês, também argumenta que o 

“centro vital do pensamento moral de Locke 

[reside] nas escrituras sagradas” e que todos os 

caminhos de sua filosofia “levam ao solo sagrado 

do Cristianismo”3 (1969, p.214, trad. nossa). 

Strauss, porém, avança uma leitura muito distinta. 

Strauss reconhece que Locke se esforçou 

por tornar aparente a adequação entre seu 

ensinamento político e as escrituras sagradas, mas 

avalia que, em última instância, tal emprego 

retórico das crenças estabelecidas de seu tempo 

servia à finalidades estratégicas. Locke 

intencionava, segundo Strauss, legitimar de forma 

velada, por meio do discurso “prudente”, um 

ensinamento político subversivo.  

Para Strauss, Locke foi levado por sua 

superior prudência a se aproximar dos argumentos 

do direito natural divino, defendidos, na época, 

pelo reverendo tomista, Richard Hooker. No 

mesmo compasso, Locke criticava explicitamente o 

malévolo e ateu Thomas Hobbes. Seguindo os 

ditames da moderação, Locke adequou a 

superfície de seu discurso as ideias e opiniões 

aceitas, ainda que – e justamente porque – o 

centro de seu ensinamento era avesso ao senso 

comum religioso. Strauss argumenta que já que 

“escrever significa agir” (STRAUSS, 1992, p. 207), 

Locke soube utilizar do expediente da escrita 

esotérica – silêncio, contradição, alianças 

aparentes com textos de autoridade – a fim de 

tornar palatável sua doutrina ao gosto do tempo.4 

Caso contrário, não teria logrado sucesso em sua 

empresa. Strauss sumariza a essência da escrita de 

Locke assim: 



Página 5            ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 3, e93175, p. 1-18, 2025 

 

o discurso cauteloso é legítimo caso a 

sinceridade não qualificada pudesse danificar 

um nobre trabalho que alguém estivesse 

tentando construir ou o expusesse à 

perseguição, ou comprometesse a paz pública; 

e a precaução legítima é perfeitamente 

compatível com seguir com o rebanho nas 

confissões externas, ou no uso de linguagem 

ambígua, ou em envolver os sentidos de 

alguém de modo a não ser facilmente 

entendido (STRAUSS, 1992, p. 209). 

 

 Precisamos, nesse ponto, recorrer a uma 

breve digressão sobre a importância da prudente 

retórica no interior da hermenêutica straussiana. 

Strauss chamou esse fenômeno de diversos 

modos: arte de escrever, escrita nas entrelinhas, 

nobre retórica, esoterismo. A prática foi 

amplamente empregada na antiguidade, medievo 

e início da modernidade, mas com o avanço do 

Iluminismo foi paulatinamente abandonada e 

eventualmente esquecida. Segundo um intérprete 

de Strauss, a “técnica literária do esoterismo foi, 

no contexto da filosofia tradicional, um 

procedimento irônico através do qual escritores 

antigos e medievais conseguiram transmitir seus 

pensamentos potencialmente ofensivos de forma 

disfarçada” (ROMEIRO, 2020, p. 3, trad. nossa). 

Assim, um escrito esotérico apresenta 

contradições, enigmas e indicações sutis, 

promovendo diferentes graus de significado no 

interior de um mesmo texto.  

Strauss se debruçou sobre esse tema em 

toda sua obra do período intermediário e 

maduro.5 A necessidade desse método decorria do 

conflito fundamental entre a filosofia e a cidade. A 

filosofia enquanto busca intransigente por aquilo 

que é por natureza (physis) tendia a conflitar com 

certas opiniões, leis e costumes estabelecidos 

(nomos e doxa) estabelecidos na vida social (polis). 

Assim, a filosofia é potencialmente corruptora da 

ordem moral sobre a qual se assenta a vida em 

comum.6 

Desse modo, podemos resumir as razões da 

escrita esotérica em três motivos centrais: a 

primeiro e mais óbvia é a razão protetiva, isto é, os 

filósofos precisavam se precaver da perseguição 

que seus ensinamentos não ortodoxos os 

submetiam; a segunda é a função cívica, os 

filósofos se preocupavam em preservar a esfera 

protetora da moralidade que é suscetível à busca 

filosófica pela verdade; a terceira é a função 

pedagógica, a escrita esotérica tem o potencial de 

instigar e educar os potenciais filósofos. A escrita 

esotérica contém, portanto, duas camadas de 

significado: a esotérica, para os iniciados, contém 

o ensinamento profundo e a exotérica, para os não 

iniciados, contém um ensinamento edificante.  

Sobre esse ponto, podemos afirmar que 

Locke deu evidências de que compreendia o 



Página 6            ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

problema da relação entre filosofia e cidade e a 

decorrente necessidade do esoterismo. Em The 

reasonableness of Christianity (1999), Locke 

reconheceu o perigo que o fenômeno da 

perseguição oferece à filosofia ao citar o exemplo 

de Sócrates que “se opôs e riu do politeísmo e de 

suas falsas opiniões sobre a divindade, e nós vimos 

como eles o recompensaram [ou seja, com a pena 

de morte] por isso”. Tentando evitar o destino de 

Sócrates, “Platão e os mais sóbrios dentre os 

filósofos” se orientaram, “nas profissões externas 

e devoção”, a “ir com o rebanho e seguir a religião 

estabelecida pela lei” (1999, p.144, trad. nossa).  

Ademais, Locke estava atento à diferença 

que aparta a filosofia da maioria, argumentando 

que ainda que a filosofia tivesse descoberto com 

precisão matemática todos os princípios da 

verdadeira moral e da ética perfeita, poucos 

seriam aqueles com suficiente “ócio” ou 

“habilidade” para acompanhar tais 

demonstrações; daí conclui não só pela utilidade 

da lei moral revelada, mas também pelo fato de 

que “a maior parte [dos homens] não pode 

conhecer, e, portanto, eles precisam crer” (ibidem, 

p.158).7 Em conclusão, Locke reconhecia as 

dificuldades que constituem a dinâmica relação 

entre filosofia e cidade, assim como as demandas 

retóricas e esotéricas decorrentes. 

Em favor da interpretação esotérica de 

Locke, as afirmações de Crawford Macpherson são 

dignas de nota, na medida em que são ditas por 

alguém desvinculado da tradição escola 

straussiana. O teórico marxista contemporâneo a 

Strauss reconheceu a relevância da abordagem 

interpretativa do filósofo alemão, ao menos 

quando aplicada a Locke. Macpherson endossou 

que a “teoria política era um ofício perigoso no 

século XVII”, portanto um autor pode ter 

estrategicamente “velado ou disfarçado algumas 

de [suas ideias], ou por medo de ofender seus 

leitores, aos quais gostaria de convencer de suas 

conclusões, ou por medo da perseguição”(1962, 

p.7). Além disso, segundo ele, “mesmo 

desconsiderando o perigo para si mesmo”, “um 

teórico cuidadoso que houvesse atingido uma 

posição intelectual que representasse um 

rompimento decisivo com as tradições 

estabelecidas poderia ter pensado que algum 

subterfúgio fosse necessário para manter seus 

leitores[...]”. Conclui, por fim que  “a possibilidade, 

e no caso de Locke, a probabilidade de algum grau 

de ocultamento de premissas não pode ser 

negada” (1962, p.7).8 

Essa digressão sobre o problema do 

esoterismo preparou o entendimento do modo 

cauteloso como Locke, de acordo com Strauss, 

mobilizou a retórica prudente. Assim, Strauss 

afirmou que Locke, “dadas as circunstâncias em 

que escreveu”, procedeu de modo cauteloso com 

relação ao ensinamento bíblico (STRAUSS, 1992, p. 



Página 7            ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 3, e93175, p. 1-18, 2025 

209). Strauss se esforçou por evidenciar as 

diversas tensões entre a doutrina do direito 

natural lockeano e o ensinamento bíblico. Segundo 

ele, ainda que discretamente, o filósofo inglês 

adiciona, altera, e interpreta com ironia diversos 

elementos das escrituras (STRAUSS, 1992, 214-6).9 

Vale a pena destacar que o principal aspecto de 

conflito se encontra no fato de que a base de todo 

o ensinamento político de Locke, qual seja, o 

estado de natureza, é completamente alheio à 

letra bíblica. A distinção fundamental bíblica é 

entre o estado de inocência e o estado de queda, 

posterior ao pecado original, e não entre o estado 

de natureza e o estado de sociedade civil. 

 Outros pontos de tensão são apontados 

por Strauss10, mas cabe notar que o centro do 

argumento de Strauss é que a doutrina política de 

Locke independe das verdades bíblicas. Isto é, 

Locke não teria derivado seu direito natural das 

escrituras. Locke se aliou a lei natural divina por 

conveniência.11 A intenção profunda de Locke só 

pode ser compreendida, segundo Strauss, à luz de 

sua vinculação ao projeto moderno, cujo fim é o 

alívio da condição humana. Nessa senda, Locke é 

visto como alguém influenciado altamente por 

Hobbes e Maquiavel.  

Em seu próprio século, Locke já era 

acusado de ter posições hobbesianas. Seus 

contemporâneos o acusavam de seguir o 

subversivo e ateísta pensamento de Thomas 

Hobbes. A isso redarguiu Locke, com alguma 

implausibilidade, que não conhecia bem o 

Leviathan de Hobbes (1824). Não bastasse isso, 

Locke ainda se referia, como Strauss gostava de 

frisar (STRAUSS, 1992, p. 166, 211), ao nome de 

Hobbes (e Spinoza) como um “justly decried na-

me”. Porém, o método de leitura de Strauss 

prescreve precaução com esse tipo de afirmação. 

Para Strauss, essas tentativas de desassociar-se de 

Hobbes são apenas superficiais. Afinal, segundo 

ele, Hobbes teve grande influência sobre todo o 

pensamento político posterior, “especialmente 

sobre Locke” (STRAUSS, 1992, p. 166, trad. nossa, 

cf. STRAUSS, 1988, 215-6;). Além disso, Strauss 

lembra que Locke “é mais próximo de Maquiavel 

do que geralmente de diz ou se 

acredita” (STRAUSS, 1988, p. 218, trad. nossa).  

 Maquiavel, Hobbes12, Spinoza e Locke são 

identificados por Strauss como integrantes da 

primeira onda da modernidade, cujo projeto 

chamou de hedonismo político. O hedonismo 

antigo era apolítico, pois se preocupava em 

libertar algumas almas dos preconceitos e 

superstições, mas contentava com a vida apartada 

da cidade, nos jardins em companhia de um 

círculo de amigos. O hedonismo moderno visa ao 

estabelecimento da sociedade de conforto e 

segurança, buscando extirpar a contingência, o 

sofrimento e as desigualdades, estabelecendo, por 

fim, a sociedade racional. Assim o hedonismo se 



Página 8            ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

torna político. Para realizar seu fim ele requer a 

neutralização da religião (STRAUSS, 1958, p. 231). 

Esse era o motivo fundamental do Iluminismo, de 

acordo com a genealogia straussiana. Locke foi um 

coparticipe dessa empreitada político-filosófica. 

Era preciso romper com o pensamento antigo e 

esclarecer os homens de que não há ordem moral, 

ou perfeição humana de acordo com a natureza, o 

que há são interesses e paixões, sendo o principal 

deles a autopreservação confortável.  

 Locke, contudo, não adotou passivamente 

as ideias que o antecederam. Ele fez uma grande 

contribuição à ciência política moderna ao operar 

efetivas reinterpretações do direito natural 

hobbesiano, principalmente no que tange ao 

direito de propriedade e a forma de governo ideal. 

Segundo Strauss, Locke conecta o direito individual 

de autopreservação ao princípio da aquisição de 

propriedade privada. Se Hobbes pensava no medo 

da morte como a paixão que mais conduz à melhor 

ordem política, Locke defende que a 

“aquisitividade” (acquisitiveness) cumpre melhor 

essa função. Dessa forma, Locke empresta um 

caráter mais marcadamente economicista à 

doutrina do liberalismo. Nesse sentido, o direito 

de aquisição e a proteção da propriedade privada 

se tornam, segundo ele, o grande objetivo da 

sociedade civil. Locke não acredita que o melhor 

regime seja o do governo absoluto, mas o governo 

limitado, no qual o poder é dividido em diferentes 

partes. O que afasta a possibilidade de excesso de 

poder concentrado nas mãos de uma pessoa ou de 

um pequeno grupo, reduzindo a ameaça de 

opressão sobre os cidadãos (1992, p. 233).  

Locke utilizou do ardil de Odisseu, cobrindo

-se com manto do discurso bíblico que era 

amplamente aceito por seus contemporâneos, 

valendo-se da moralidade pública para transmitir 

incólume sua doutrina política subversiva. Desse 

modo, esclarecemos o motivo do porquê, segundo 

Strauss, Locke foi “prudente” ao expressar seu 

pensamento. É preciso questionar agora, qual o 

conteúdo do ensinamento de Locke, segundo 

Strauss?   

 

DIREITO NATURAL MODERNO DE 

LOCKE E A DOUTRINA DA 

PROPRIEDADE 

 

A doutrina dos direitos individuais está no 

centro do liberalismo moderno. Segundo Strauss, 

quando se define o liberalismo como a “doutrina 

política que considera como fato político 

fundamental os direitos, em distinção aos deveres, 

do homem, e que identifica a função do Estado 

com a proteção ou salvaguarda desses direitos, 

devemos dizer que o fundador do liberalismo foi 

Hobbes” (1992, p. 181-2, trad. nossa). E já 

notamos que Locke foi especialmente influenciado 



Página 9            ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 3, e93175, p. 1-18, 2025 

por Hobbes. Strauss reconhece também, por sua 

vez, o grande e evidente influxo que Locke exerceu 

sobre os artigos d’O federalista e suas marcas 

sobre a fundação do regime americano (1992, p. 

245; 1989, 332). Necessitamos, portanto, buscar o 

sentido da doutrina do direito natural de Locke e 

esclarecer seus princípios básicos como estado de 

natureza, contrato e propriedade privada.  

Muitos reconheceram que há diversas 

contradições e inconsistências na doutrina de 

Locke,13 porém, deixaram de notar que essas 

inconsistências eram demasiado pueris para um 

espírito arguto como o de Locke. Para Strauss, as 

inconsistências de Locke são premeditadas 

(STRAUSS, 1992, p.220).  

Dentro disso, chama a atenção 

especialmente a construção do estado de 

natureza, que Locke retrata, nas primeiras páginas 

do Segundo tratado. Inicialmente, o filósofo o 

apresenta como um estado de convivência pacífica 

entre os indivíduos, caracterizado pela abundância 

de recursos e livre apropriação frugal das riquezas 

naturais. Porém, Locke, de acordo com Strauss, 

gradualmente desconstrói essa imagem idílica 

(STRAUSS, 1992, p. 224-5, cf. 238; STRAUSS, 1988, 

213-4; 217), demonstrando que o estado de 

natureza é, em verdade, o estado de escassez e 

penúria material, onde imperam o conflito pelos 

frutos da terra e a guerra aberta pela 

sobrevivência. O estado de natureza é o estado de 

guerra, enquanto a sociedade civil ou política é o 

verdadeiro estado de paz, segurança e conforto.14 

Nesse estado natural, cada indivíduo segue 

o “desejo mais forte que Deus plantou nos 

homens”. Esse desejo não é a preocupação com o 

próximo ou com a prole, mas a 

“autopreservação” (LOCKE, 2003, p. 57). São 

elementos do estado de natureza, portanto, a 

“igualdade” originária dos indivíduos, a ausência 

de um governo reconhecido por todos e a “lei 

fundamental” de autopreservação (ibidem, p. 

107). Isso significa, para Locke, que cada pessoa se 

torna um “juiz” e detém “o poder de executar tal 

lei” da autopreservação (ibidem, p. 103-5, trad. 

nossa), sendo direito exclusivo do indivíduo tomar 

medidas necessárias para sua segurança.15 Locke 

reconhece, porém, que pode haver 

“inconveniências” graves no estado de natureza, 

onde “cada um é juiz em causa própria” (ibidem, p. 

105; 143, trad. nossa). A “ausência” de um juiz 

comum leva ao estado de guerra. Por isso, quando 

existe uma autoridade comum à qual se pode 

recorrer: “aí a continuidade do estado de guerra 

está excluída” (ibidem, p. 108-9, trad. nossa). Isso 

conduz à necessidade de estabelecer o pacto 

social para a criação da sociedade civil ou política, 

sendo imperativo que todos deleguem seu direito 

de julgar em causa própria ao novo poder 

instituído (ibidem, p. 141-4; 155). Através desse 

pacto (fiat societas), a sociedade civil emerge, 



Página 10            ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

tornando possível as condições para o “viver 

confortável, seguro e pacífico de uns com os 

outros” (ibidem, p. 142, trad. nossa). 

Diferente de Hobbes, Locke vincula ao 

direito de autopreservação o direito de 

propriedade. Strauss destaca que o ensinamento 

sobre a propriedade privada em Locke condensa 

sua “afirmação central” e a “parte mais 

característica” de sua filosofia (STRAUSS, 1992, p. 

234, 245, trad. nossa), ou ainda que ele é a 

consequência direta de seu “argumento 

central” (STRAUSS, 1988, p. 217, trad. nossa). 

Locke postula o direito de propriedade 

como anterior a sociedade civil, indicando que ele 

não surge do contrato social, mas do direito 

natural de autopreservação. Isso se deve ao fato 

de que a apropriação dos bens naturais, como 

terras, frutos, água e animais, por meio do 

trabalho, é uma condição indispensável para a 

manutenção da vida (LOCKE, 2003, p. 111-6). De 

acordo com Locke, tudo aquilo que o homem 

“misturou com seu trabalho”, ou seja, algo que é 

seu próprio produto, torna-se sua 

“propriedade” (ibidem, p. 113, trad. nossa). 

Strauss conclui que o direito de 

propriedade em Locke é o “corolário do direito 

fundamental de autopreservação” (STRAUSS, 

1992, p. 236, trad. nossa). Enquanto em Hobbes a 

autopreservação no estado de natureza se 

manifesta prioritariamente na posse de armas 

como mecanismo defensivo, Locke a associa 

fundamentalmente à aquisição de bens produtivos 

que garantam a subsistência. 

Na natureza, afirmou Locke, havia uma “lei 

da propriedade” que limitava a posse de recursos: 

“cada homem poderia ter tanto quanto ele pode 

fazer uso” (LOCKE, 2003, p. 115, trad. nossa). No 

entanto, no estado de sociedade civil, a “invenção 

do dinheiro, e o acordo tácito dos homens de 

concedê-lo valor introduziu (por consenso) 

maiores posses, e o direito a elas” (ibidem, p. 115; 

120, trad. nossa). Em sociedade civil, portanto, é 

lícito o aumento ilimitado de bens, principalmente 

de dinheiro, desde que se respeite as leis positivas. 

Essas leis servem, diz Strauss, a uma lógica de 

mercado para manter “a paz entre os 

competidores, no interesse dos 

competidores” (STRAUSS, 1992, p.241, trad. 

nossa).  

A garantia da propriedade nas condições da 

sociedade civil, portanto, servem ao 

enriquecimento material da humanidade. No 

início”, escreveu Locke, “o mundo todo era a Amé-

rica”, onde “um rei de território grande e frutífero 

se alimenta, se abriga e se veste pior que um 

trabalhador diário na Inglaterra” (LOCKE, 2003, p. 

121; 118). Porém, das leis de propriedade civil, 

surgem a afluência material e a abundância de 

recursos contrárias à escassez natural (STRAUSS, 

1992, p. 239). 



Página 11            ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 3, e93175, p. 1-18, 2025 

Strauss nos leva a questionar: qual a causa 

do trabalho para Locke? A resposta é a 

necessidade humana, o interesse egoísta dos 

homens (STRAUSS, 1992, p. 243). Ou seja, sem 

trabalho não se pode viver. Contudo, o trabalho 

necessário para a subsistência não é muito, 

bastando o pouco suficiente para coletar o 

alimento e abrigo do dia. Logo, algo mais se faz 

necessário. Para incentivar a produtividade que 

leva ao conforto material e plenitude econômica é 

necessário o desejo de ter mais que o necessário 

para a mera sobrevivência.  

Nesse sentido, Locke sugeriu algumas 

estratégias. O filósofo inglês defendeu a primazia 

dos homens “racionais e industriosos” (LOCKE, 

2003, p. 114, trad. nossa) sobre os muitos 

“preguiçosos e irrefletidos” (LOCKE, 1975, p. 194, 

trad. nossa). A preponderância dessa elite seria o 

melhor meio para a garantia da plenitude material. 

Os dirigentes racionais seriam, assim, responsáveis 

por “liderar e forçar” os muitos “a trabalhar contra 

sua vontade, ainda que para seu próprio bem”, 

pois o trabalho aprimora as dádivas que a natureza 

nos dá e engrandece o conforto da humanidade, 

interpreta Strauss (STRAUSS, 1992, p. 243, trad. 

nossa). Além disso, o aumento da apropriação dos 

bens originalmente comuns da natureza leva à 

escassez crescente. Isso obriga mesmo os mais 

preguiçosos a trabalhar mais, logo, a melhorar sua 

própria condição ao mesmo tempo que aumentam 

a riqueza pública; por fim, a invenção do dinheiro 

é condição necessária para a geração da 

abundância material, dado que o dinheiro se torna 

o motor para a paixão de “aquisitividade” e o 

desejo de acumular mais que o necessário para a 

própria sobrevivência. Como diz Locke: “encontre 

algo que tenha o valor e uso do dinheiro” e verás 

que os homens “começarão imediatamente a 

aumentar suas posses” (2003, p. 115, trad. nossa).  

Locke deu grande importância para a 

propriedade e a liberdade econômica como meios 

para alcançar o fim da sociedade civil, qual seja, o 

“viver confortável, seguro e pacífico de uns com os 

outros” (ibidem, p. 142; 118, trad. nossa). 

Portanto, Locke considera como a raison d’être do 

governo instituído pelo pacto social a “preservação 

da propriedade [dos pactuantes]” (ibidem, p. 155-

6; 136, trad. nossa). Como notou Strauss, o artigo 

10 d’O federalista harmonizou com Locke quando 

afirmou que “a proteção” das “diferentes e 

desiguais faculdades de adquirir propriedade” é “o 

primeiro objeto do governo” (1992, p. 245, trad. 

nossa).  

A ênfase central na liberdade individual 

contribuiu para que Locke divergisse de Hobbes 

sobre a questão da forma de governo. Para 

Strauss, ambos concordavam sobre o contrato ser 

o ato fundador da comunidade política e sobre o 

direito de autopreservação como princípio 

fundamental da sociedade civil. Contudo, Hobbes 



Página 12            ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

advogou em favor do Estado absoluto, e, Locke 

pleiteou em favor do governo limitado; Hobbes viu 

a divisão de poderes como uma insidiosa 

fragmentação da soberania e Locke a via como o 

meio para a garantia da liberdade dos súditos 

(STRAUSS, 1992, p.231).  

Assim, para Locke, a ordem política legítima 

é o estado de direito, combinado com a divisão 

constitucional dos poderes. Isso se expressa no 

regime em que nenhum homem, governante ou 

cidadão comum, está acima das leis. Um regime no 

qual o poder executivo, apesar de forte, se 

subordina ao “poder supremo”, qual seja,  a 

assembleia legislativa, que, por sua vez, também é 

sujeita às leis por ela instituídas. O caráter mais 

democrático do regime misto lockeano se expressa 

na centralidade da assembleia. Já que seus 

membros são eleitos pelo povo por períodos 

curtos e determinados (LOCKE, 2003, p. 158-9;  

160; 166, 170).  

Sublinhamos o fato de que, na dinâmica de 

contrapesos institucionais, Locke concede maior 

peso político ao polo mais democrático, isto é, o 

legistlativo. O faz porque pensa que o povo é uma 

salvaguarda maior da liberdade civil do que a 

monarquia ou a oligarquia. De acordo com Strauss, 

isso não significa que o filósofo inglês confiasse no 

poder político da maioria. Locke não era adepto do 

governo puro da maioria. Em verdade, Strauss 

interpretou que, segundo Locke, a prerrogativa 

igualitária do governo da maioria é “incompatível 

com a sociedade civil” (STRAUSS, 1992, p. 234). 

Como notamos, Locke considerava a desigualdade 

fundamental entre os homens no que concerne a 

capacidade racional e industriosa. O arrazoado 

disso é que a promoção da autopreservação e 

felicidade da maioria depende do direito especial 

da minoria racional de dirigir politica e 

economicamente a sociedade 

A análise de Strauss sobre Locke revela 

como a doutrina política do direito natural 

moderno, é profundamente enraizada na 

autopreservação e na propriedade privada. Locke 

constrói sua teoria do estado de natureza não 

como um ideal pacífico, mas como um estado de 

conflito e escassez, justificando a necessidade do 

pacto social para garantir a ordem e a proteção 

dos direitos individuais. A ênfase de Locke na 

propriedade como direito natural é uma 

contribuição decisiva para o liberalismo moderno, 

onde a liberdade individual e a aquisição de bens 

são fundamentais para a estabilidade da sociedade 

civil. Para Strauss, apesar de proximidades, Locke 

se distancia de Hobbes ao preferir um governo 

limitado, ancorado na divisão de poderes, mas 

igualmente focado na autopreservação. O projeto 

político de Locke, assim, alia-se ao da 

modernidade, rompendo com a tradição clássica e 

oferecendo uma nova visão de sociedade centrada 



Página 13            ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 3, e93175, p. 1-18, 2025 

nos direitos individuais e na prosperidade 

material. 

 

CONCLUSÃO 

 

Concluímos que a leitura de Leo Strauss 

sobre John Locke se destaca pela profundidade e 

complexidade. Strauss o revela como um pensador 

que, ao contrário das interpretações 

convencionais, constrói sua doutrina política de 

forma cuidadosa e esotérica, escondendo seu 

verdadeiro ensinamento sob uma fachada de 

retórica religiosa. Ao analisar os escritos de Locke 

nas entrelinhas, Strauss nos conduz a uma 

compreensão de Locke como parte integrante do 

projeto moderno, que se afasta da tradição 

clássica do e se aproxima das ideias de Maquiavel 

e Hobbes, com foco na autopreservação e no 

impulso pela aquisição de propriedade.  

Nesse sentido, Locke, na leitura de Strauss, 

não apenas fundamenta os princípios centrais do 

liberalismo — como os direitos individuais, a 

liberdade econômica e a proteção à propriedade 

privada —, mas também articula uma filosofia 

política voltada para a satisfação dos desejos 

humanos e a criação de uma sociedade de 

conforto material. Para Strauss, Locke é, portanto, 

um prudente arquiteto da modernidade política, 

que equilibra, com habilidade, a busca por 

segurança e prosperidade com a necessidade de 

esconder, por razões práticas e políticas, a 

natureza subversiva de sua filosofia. 

Essa visão matizada de Strauss sobre Locke 

traz implicações importantes para a compreensão 

do liberalismo moderno. Primeiro, ela nos mostra 

como o liberalismo, ao promover os direitos 

individuais e a liberdade econômica, também pode 

gerar tensões com a tradição moral e religiosa que, 

historicamente, moldou o pensamento ocidental. 

Segundo, ao destacar o papel da esoterismo na 

obra de Locke, Strauss nos desafia a reavaliar 

como os grandes pensadores do passado 

frequentemente utilizaram a prudência na 

apresentação de suas ideias, especialmente em 

contextos em que a exposição aberta de certos 

pensamentos poderia ser perigosa. 

Por fim, ao inserir Locke em um contexto 

mais amplo de confronto entre antigos e 

modernos, Strauss nos oferece uma chave 

interpretativa que vai além do pensamento 

lockeano, aplicando-se a todo o projeto da filosofia 

política moderna. Locke, portanto, emerge como 

uma figura central na transição entre uma política 

baseada em deveres e virtudes e uma política 

centrada nos direitos individuais, moldando de 

maneira decisiva a fundação do liberalismo que, 

até hoje, influencia as democracias ocidentais. 

 

 

 



Página 14            ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

REFERÊNCIAS 

 

ASHCRAFT, Richard. Faith and Knowledge in 

Locke's Philosophy. In: YOLTON, J. John Locke: 

Problems and Perspectives. Cambridge: Cam-

bridge University Press, pp. 194-223, 1969. 

 

ASHCRAFT, Richard. Revolutionary Politics and 

Locke's Two Treatises of Government. Princeton: 

Princeton University Press, 1986. 

 

BEST, J. The Innocent, the Ignorant, and the Ra-

tional: The Content of Lockian Consent. In: 

DEUTSCH, Kenneth (Ed.), The Crisis of Liberal De-

mocracy: A Straussian Perspective. New York: 

State University of New York Press, pp. 30-47, 

1987. 

 

BLITZ, Mark. Mark Blitz on Ancient and Modern 

Political Philosophy. Disponível em: https://

conversationswithbillkristol.org/transcript/mark-

blitz-transcript/#locke. Acesso em: 12 jul. 2025. 

 

COSTA, J. G. C. da. Leo Strauss sobre o Problema 

de Sócrates em As Nuvens. InterAção, v. 15, n. 4, 

2024. 

 

DUNN, John. The Political Thought of John Locke: 

An Historical Account of the Argument of the 

'Two Treatises of Government'. Cambridge: Cam-

bridge University Press, 1969. 

 

DUNN, John. Review: Revolutionary Politics and 

Locke's 'Two Treatises of Government by Richard 

Ashcraft. Journal of Modern History, vol. 60, n.2, 

p. 366–68, 1988. 

 

DUNN, John. Measuring Locke’s Shadow. In: 

LOCKE, John. Two Treatises of Government and a 

Letter Concerning Toleration. New Haven: Yale 

University Press, pp. 257-285, 2003. 

 

EDENS, Robert. Natural Right and History: A Study 

of Political Philosophy. Chicago: University of Chi-

cago Press, 1987. 

 

GOUGH, John. John Locke's Political Philosophy: 

Eight Studies. Oxford: Oxford University Press, 

1956. 

 

GREEN, Jeffrey Edward. Political Theory as Both 

Philosophy and History: A Defense against Meth-

odological Militancy. Annual Review of Political 

Science, vol.18, 2015. 

 

LOCKE, John. An Essay Concerning Human Under-

standing. Oxford: Oxford University Press, 1975. 

 

https://conversationswithbillkristol.org/transcript/mark-blitz-transcript/#locke
https://conversationswithbillkristol.org/transcript/mark-blitz-transcript/#locke
https://conversationswithbillkristol.org/transcript/mark-blitz-transcript/#locke


Página 15            ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 3, e93175, p. 1-18, 2025 

LOCKE, John. Mr. Locke’s Reply to the Right Rever-

end the Lord Bishop of Worcester’s Answer to His 

Second Letter. In: ______. The Works of John 

Locke in Nine Volumes. 12. ed. London: Rivington, 

1824. Não paginado. Disponível em: https://

oll.libertyfund.org/titles/locke-works-of-john-locke

-vol-3. Acesso em: 12 jul. 2025 

 

LOCKE, John. The Reasonableness of Christianity: 

As Delivered in the Scriptures. Oxford: Oxford Uni-

versity Press, 1999. 

 

LOCKE, John. Two Treatises of Government and A 

Letter Concerning Toleration. New Haven: Yale 

University Press, 2003. 

 

MACPHERSON, C. B. The Political Theory of Pos-

sessive Individualism: Hobbes to Locke. Oxford: 

Oxford University Press, 1962. 

 

MAJOR, Rafael. The Cambridge School and Leo 

Strauss: Texts and Context of American Political 

Science. Political Research Quarterly, vol. 58, no. 

3, pp. 477-485, 2005. 

 

MELZER, Arthur. Philosophy between the lines: 

the lost history of esoteric writing. Chicago: The 

University of Chicago Press. 2014. 

 

RABIEH, Michael. The Reasonableness of Locke or 

the Questionableness of Christianity. American 

Journal of Political Science, vol. 35, no. 4, pp. 933-

957, 1991. 

 

SHAPIRO, Ian. Introduction. In: LOCKE, John. Two 

Treatises of Government and A Letter Concerning 

Toleration. New Haven: Yale University Press, 

2003. 

 

STRAUSS, Leo. An Introduction to Political Philos-

ophy: Ten Essays. Detroit: Wayne State University 

Press, 1989. 

 

STRAUSS, Leo. Natural Right and History. Chicago: 

University of Chicago Press, 1992. 

 

STRAUSS, Leo. Thoughts on Machiavelli. Nova 

York: The Free Press, 1958. 

 

STRAUSS, Leo. What is Political Philosophy? And 

Other Studies. Chicago: University of Chicago 

Press, 1988. 

 

SILVA, Igor. Teoria Política: Filosofia ou História? 

Reflexões sobre Leo Strauss e Quentin Skinner em 

torno do Historicismo. Dissertação (Mestrado em 

Sociologia Política), Universidade Federal de Santa 

Catarina, Florianópolis, 2022. 

 

https://oll.libertyfund.org/titles/locke-works-of-john-locke-vol-3
https://oll.libertyfund.org/titles/locke-works-of-john-locke-vol-3
https://oll.libertyfund.org/titles/locke-works-of-john-locke-vol-3


Página 16            ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

ROMEIRO, Richard. The Subversion of Ancient 

Thought: Strauss’s Interpretation of the Modern 

Philosophic Project. Manuscrito – Revista Inter-

nacional de Filosofia, v. 43, n. 3, pp. 1-54, Jul.-Sep. 

2020. 

 

ZUCKERT, Michael P. John Locke and the Problem 

of Civil Religion. In: Horwitz, Robert (Ed.), The 

Moral Foundations of the American Republic. 

Charlottesville: University Press of Virginia, pp. 181

-203, 2001. 

 

NOTAS 

 

¹Para uma discussão a respeito do contraste 

metodológico, assim como da eventual 

complementariedade entre as escolas ver Green 

(2015), Major (2005), Silva (2022). 

 
2Vale notar que, a despeito das discordâncias, 

Dunn demonstra um respeito agonístico com os 

straussianos. Apesar de, em seus mais ácidos 

momentos, Dunn considerar o método de Strauss 

como parte do rol das “superstições mecanicistas” 

e inepto para a compreensão do “microcosmo de 

John Locke” (1969, p.5), ele concede que a 

tradição interpretativa straussiana também é 

capaz de “delinear as tensões internas ao 

desenvolvimento do pensamento de Locke de 

modo poderosamente esclarecedor” (2003, p. 

263). 

 
3Ainda mais curioso é que entre os discípulos de 

Strauss essa polêmica também persista. Mais a 

frente teremos oportunidade de adentrar nos 

pormenores dessa celeuma. Vale sublinhar que a 

disputa em torno de Locke é ponto fulcral nas 

disputas intrastraussianas, dado que Locke é 

considerado um dos profetas espirituais da 

constituição americana, devido sua influência nos 

founding fathers. Assim, depende diretamente 

disso a interpretações que as diferentes linhas 

straussianas fazem do Regime Americano e de 

seus fundamentos morais. Grosso modo, podemos 

afirmar que uma corrente, os West coasters, tende 

à uma leitura de Locke que se aproxima mais da 

leitura da escola de Cambridge, que concilia Locke 

com a tradição do direito natural clássico e divino; 

de outro lado, os east coasters tendem a ler um 

Locke em compasso com Hobbes e Maquiavel, 

como um moderno que rompe em grande medida 

com a tradição antiga. 

 
4Robert Edens observa que Direito natural e 

história, que para muitos é o livro fundamental de 

Strauss, é “necessariamente um estudo sobre 

prudência, pois o direito natural clássico era um 

exercício da prudência, e o direito natural 

moderno foi promovido por um homem de 

prudência superior [isto é, Locke]” (1987, p.232, 

trad. nossa).  

 
5O jovem Strauss ignorava ainda a arte de escrever 

e o esoterismo. Sobre o tema ver MELZER (2014).  

 
6Para uma análise profunda do problema 

envolvendo o conflito entre filosofia e cidade ver 

Castro (2024).  

 



Página 17            ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 3, e93175, p. 1-18, 2025 

7Não é por acaso, que alguns defendem a tese de 

que a “razoabilidade” do cristianismo para Locke 

reside na sua capacidade de funcionar como um 

bom regulador das ordens e costumes sociais. O 

cristianismo é “razoável” não porque a razão se 

submete a revelação divina, mas poque a 

revelação, em partes, converge com aquilo que a 

razão considera útil ou razoável para o bom 

regime político. Para uma profunda análise nessa 

linha ver Zuckert (2001), no qual o autor traz à 

tona os conflitos que Locke trava tanto com a 

filosofia política clássica quanto com o direito 

natural divino. Uma variação desse argumento se 

encontra também em Rabieh (1991).   

 
8Para Macpherson, portanto, o uso lockeano da 

retórica calvinista constituía uma forma de 

proteção e de persuasão estratégica, cujo objetivo 

era justificar e consolidar a ordem do liberal-

burguesa emergente — ou, nos termos do próprio 

teórico marxista, o modelo de “individualismo 

possessivo” (1962). 

 
9Strauss observa que está ausente da bíblia o 

princípio que Locke postula e define como o não 

“aumento da taxação de impostos sem o 

consentimento do povo e de seus 

representantes” (LOCKE, 2003, p. 163), e ele 

sequer tenta fundamentá-lo com base na 

escritura; Locke também postula como lei de 

natureza a proibição do direito da parte 

conquistadora de se apossar das terras da parte 

conquistada e alude para uma citação de Jó,11. 

Acontece que, observa Strauss, o trecho aludido 

por Locke expressa uma visão distinta da que 

defende a respeito do direito de conquista 

(STRAUSS, 1992, p. 214-6). 

 
10Vale destacar dois dos pontos de tensão entre 

Locke e o ensinamento bíblico levantados por 

Strauss: i. Locke relativiza o direito paterno. e, ii. 

Locke se contradiz a respeito da existência de 

punições e recompensas extramundanas, assim 

como sobre a questão da imortalidade da alma.  

 
11Como argumenta Zuckert (2001, p. 202-3), 

embora Locke não o tenha feito de modo explícito, 

ao menos, alguns de seus “seguidores” produziram 

“críticas ao cristianismo que definitivamente 

mostram as marcas da influência de Locke”, como 

Toland, Tindall e Collins - para não falar do mais 

tardio David Hume. Daí que Locke tenha se 

esforçado por desvencilhar seu nome desses 

críticos abertos da religião, demonstrando sua 

maior prudência. Contudo, esses seguidores de 

Locke, de acordo com Zuckert, apenas trouxeram a 

lume os argumentos que já estavam “implícitos em 

Locke” (ibidem).  

 
12Em sua obra de juventude Strauss via Hobbes 

como o primeiro pensador político moderno. Mas 

alterou sua visão posteriormente, reconhecendo 

Maquiavel como o verdadeiro fundador da 

modernidade, a partir da ruptura com o 

pensamento político antigo.  

 
13Strauss tem em vista aqui especialmente a 

influente interpretação de John Gough (1956, 

p.123). A respeito das supostas contradições de 

Locke, Mark Blitz (2013, trad. nossa) afirma que 

elas não apenas são coerentes com o projeto de 

Locke, como também “cada elemento de Locke é 



Página 18            ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

coerente com o outro [...] Eles se encaixam em 

uma direção teórica e uma direção prática que 

para mim indica que Locke é realmente o 

pensador central a ser entendido, caso se queira 

compreender a democracia liberal moderna [...]”.   

 
14Para uma confirmação desse argumento ver Best 

(1987, p. 168, trad. nossa): Locke “frequentemente 

emprega a técnica da afirmação gradualmente 

retraída. O caso mais evidente é sua afirmação 

inicial de que o estado de natureza é um estado de 

abundância, e sua retração, ao longo do capítulo 

sobre a propriedade, até o ponto em que contradiz 

sua premissa original e afirma que o estado de 

natureza é um estado de penúria." 

 
15Comparar com Hobbes em Do cidadão (p. 31-2): 

No estado de natureza, “[...] decorre que, tendo 

todo homem direito a se preservar, deve também 

ser-lhe reconhecido o direito de utilizar todos os 

meios, e praticar todas as ações, sem as quais ele 

não possa preservar-se”, e, “se os meios que ele 

está para usar, ou a ação que está praticando, são 

necessários ou não à preservação de sua vida e 

membros - isso só ele próprio, pelo direito de 

natureza, pode julgar”. 


