
Resumen: 
 
La conferencia titulada “Derecho Natu-
ral” (1946) nos llegó en un manuscrito mecano-
grafiado de 34 páginas que es quizás el texto 
más cercano tanto en contenido como cronoló-
gicamente a las Conferencias Walgreen de 
1949. El texto de las conferencias acabó por 
incorporar una parte importante de este mis-
mo manuscrito, con pequeñas modificaciones, 
en la introducción y análisis de la transforma-
ción moderna de derechos en deberes. Este 
texto precursor ilumina el argumento central 
de Natural Bien y Historia en su conjunto. La 
conferencia está dedicada a la historia del de-
recho natural, pero el núcleo de la presenta-
ción es la transformación de la antigua idea de 
justicia natural en la moderna doctrina de los 
derechos humanos, que tuvo un alto precio y 
terminó siendo cuestionada. con la crisis jurídi-
ca moderna. Esta crisis, sin embargo, abrió la 
posibilidad de recuperar el problema del dere-
cho natural tal como lo entendían originalmen-
te los antiguos. 
 
 
 
Palavras-clave: Historia; Historia del derecho 
natural; Historicismo; Positivismo; Platón  
 

Abstract:  
 
The lecture, “Natural Right” (1946), a 34-page 
long typescript, is perhaps the text closest 
chronologically and in content to the Walgreen 
Lectures of 1949, which wound up incorpo-
rating a significant part of the text of the type-
script, with small modifications in the introduc-
tion and in the analysis of the modern change 
from duties into rights. This precursor text illu-
minates the central argument of Natural Right 
and History as a whole. The lecture is devoted 
to the history of natural right, but its core is the 
presentation of the transformation of the idea 
of natural justice into the modern doctrine of 
the rights of man, for which a high price had to 
be paid. Such a transformation eventually be-
ing called into question by the crisis of natural 
right, a crisis that opened the possibility of re-
covering the problem of natural right as origi-
nally understood. 
 
 
 
 
 
Keywords: History; History of natural right; 
Historicism; Positivism; Plato 

 

I Doutor em Política pela Universidade Católica Portuguesa; Professor, Universidade do Minho         , Braga, Portugal; Universidade de Santia-

go de Compostela, Coruña, Espanha. 

jcolen@elach.uminho.pt,        https://orcid.org/0000-0003-0270-7416 

 
II Graduação em Filosofia pela Universidade do Minho; Doutorando, Universidade do Minho         , Braga, Portugal. 

joaorochaf43@gmail.com,        https://orcid.org/0000-0002-6864-4174 

Página 1            ISSN 2357-7975 

Publicado por InterAção sob uma licença CC BY-NC-SA 4.0 

Revista InterAção —  

Artigos Dossiê 

La recuperación de la idea clássica 
del derecho natural 

 
The recovery of the classical idea of natural right 

José Colen I 

João da Rocha Rodrigues II 

 

 

IA.,  Santa Maria, v. 16, n. 2, e93174, p. 1 -20, abr./jun. 2025   •           https://dx.doi.org/10.5902/2357797593174 

Sumisión: 9/08/2025  •  Aprobación: 9/08/2025  •  Publicación: 22/08/2025 

mailto:jcolen@elach.uminho.pt
https://orcid.org/0000-0003-0270-7416
mailto:joaorochaf43@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-6864-4174
https://orcid.org/0000-0003-0270-7416
https://orcid.org/0000-0002-6864-4174
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://dx.doi.org/10.5902/2357797593174
https://dx.doi.org/10.5902/2357797593174
https://ror.org/037wpkx04
https://ror.org/037wpkx04


Página 2            ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

INTRODUCCIÓN 
 

En la Universidad de Chicago en el otoño 

de 1949, poco después de dejar la New School of 

Social Research, Leo Strauss pronunció su primera 

serie Walgreen Letures, un conjunto de seis con-

ferencias que finalmente se publicaron en 1953 

como Derecho Natural y Historia. El libro es esen-

cialmente fiel a los textos que preparó para las 

Walgreen Lectures proferidas oralmente salvo 

que, por falta de tiempo, acortó considerablemen-

te su contenido al pronunciarlos. Pero las confer-

encias y el libro tomaron forma con el tiempo, 

comenzando, en cierto modo, al menos ya en la 

década de 1930 (ver Strauss 2011). Durante el 

fructífero periodo de Leo Strauss en la New School, 

después de su decisivo giro hacia el pensamiento 

clásico, pero antes de la publicación de sus princi-

pales obras, Strauss escribió copiosamente. Su pri-

mera década en Estados Unidos puede incluso 

considerarse como el período durante el cual un 

Strauss maduro elaboró los argumentos que luego 

expresaría en Natural Right and History. En efecto, 

Leo Strauss desarrolló su estructura fundamental, 

escribió “borradores” de la obra y preparó varias 

conferencias en las que estableció los argumentos 

centrales del futuro libro, aunque no siempre con 

el mismo énfasis ni en las mismas líneas que la 

versión final. 

El presente ensayo es un intento de inter-

pretar el pensamiento de Leo Strauss a partir de 

uno de esos borradores y conferencias, hasta hace 

poco inédito, titulado simplemente “Derecho Nat-

ural” (1946). Nuestro ensayo busca establecer su 

relación con el libro Derecho Natural y Historia. 

Leyendo la conferencia de 1946 junto con el libro 

de 1953 uno se plantea cuestiones fundamentales 

sobre las relaciones entre convencionalismo, his-

toricismo y filosofía. Aunque la conferencia de 

1946 todavía está “en camino” hacia el Derecho 

Natural y En Historia , uno puede, en retrospec-

tiva , llegar más directamente al meollo de la 

cuestión que en el libro, que es más complejo y 

tiene la apariencia de un conjunto de estudios his-

tóricos. Por ejemplo, en la medida en que la con-

ferencia de 1946 no entra en una larga polémica 

con el historicismo y el positivismo actuales, 

parece más directa la afirmación de que la alterna-

tiva fundamental al convencionalismo es el 

derecho natural. 

“Derecho Natural” es el título, simple, de 

un texto mecanografiado que Leo Strauss com-

puso para dos de sus conferencias en Annapolis, 

Maryland, en enero de 1946. Este texto mecano-

grafiado es anterior a las conferencias de 

Walgreen de 1949 en sólo tres años, y Strauss in-

cluso incluyó parte del texto de las conferencias, 

ligeramente modificado, en su obra Derecho Natu-

ral y Historia. La mayoría de las ideas reapareci-

eron en el texto posterior, pero algunas se re-



Página 3            ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 3, e93174, p. 1-20, 2025 

sumieron y muchas otras se ampliaron, 

brindándonos un amplio campo para explorar. 

Dado que no es posible explorar infini-

tamente los distintos caminos que vinculan este 

texto con el libro, ni tratar su contenido desde to-

dos los puntos de vista, nos centraremos en un 

solo tema: las diferentes aproximaciones filosófi-

cas al derecho natural clásico. Strauss es famoso 

por abrir la posibilidad de un regreso a los filósofos 

políticos clásicos. Aunque solía presentar la 

“solución clásica” al problema del derecho natural 

como una unidad, en contraposición a la variedad 

de soluciones modernas (Zukert and Zukert 2014, 

147), los clásicos estaban en desacuerdo entre sí, 

casi tanto como los modernos, en este tema. Este 

punto de vista sugiere inmediatamente un enigma: 

¿por qué los clásicos son la solución para Strauss, 

ya que antes de los Estoicos, los más famosos 

filósofos clásicos, como Platón y Aristóteles, han 

dicho muy poco sobre el Derecho Natural? 

Contrariamente a lo que luego se convirtió 

en regla, en su conferencia de 1946 Strauss habló 

a menudo, o incluso casi siempre, en su propio 

nombre, renunciando a la inmunidad de un 

comentarista. Por ejemplo, considera que diversos 

enfoques del problema son “insostenibles”, 

“engañosos” o “confusos”. La mayoría de las inter-

pretaciones anteriores, o incluso recientes, del en-

foque de Strauss sobre el derecho natural clásico 

se centran únicamente en la cuestión de la mutabi-

lidad del derecho natural y el problema implícito 

del “estado de excepción” (Cf. Burns 2010; Roberts 

2012, 264)1 y la consiguiente indignación (o apro-

bación) del maquiavelismo oculto de Strauss. 

Este ensayo argumentará que tal enfoque 

nos distrae de lo que está en el corazón del pen-

samiento de Strauss sobre el derecho natural: el 

diálogo inacabado entre los convencionalistas y los 

defensores de la tesis clásica que ve a la naturaleza 

como el estándar de lo que es justo (Burns, 2015).2 

Para ello es necesario presentar sus tres princi-

pales líneas argumentales: 1) el olvido, por no de-

cir ofuscación, de la cuestión del derecho natural 

debido al positivismo y al historicismo; 2) la delim-

itación de las diferencias entre el derecho natural 

moderno y el clásico; 3) la solución al enigma del 

relativo silencio de Platón y Aristóteles sobre el 

Derecho Natural, y la propuesta distintiva de Leo 

Strauss de que el Derecho Natural consiste más en 

una jerarquía de virtudes o bienes que en un 

(cualquier) conjunto de reglas. Semejante pro-

puesta ciertamente descalificará a Strauss como 

defensor kantiano de reglas universales e inflexi-

bles, pero mostrará su defensa (no sin problemas) 

de la posibilidad del derecho natural, correctamen-

te entendido. 

 

 



Página 4            ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

OLVIDO 

 

Strauss dice que el Derecho Natural es la 

cuestión filosófica más importante de nuestro 

tiempo. Pero también dice que este problema está 

de alguna manera oculto, es un enigma que nos 

obliga a estudiar la historia y buscar sus raíces; en 

otras palabras, es necesario volver a los clásicos. La 

conferencia de Strauss de 1946 comienza con la 

observación de que el concepto de ley natural, en 

otros tiempos aceptado como evidente por sí mis-

mo, ahora es ampliamente rechazado (excepto 

entre los católicos) y ni siquiera se comprende 

adecuadamente. Este olvido de un problema que 

ya no está en el centro del debate filosófico-

político y que se considera una mera “quimera” se 

expone también en la “Introducción” del libro pub-

licado en 1953. Para Strauss, estamos en una situ-

ación en el cual, para buscar una comprensión 

adecuada de la idea de derecho natural debemos 

estudiar nuevamente su historia. El problema del 

derecho natural es urgente porque un derecho 

“independiente de la arbitrariedad humana” es la 

única alternativa al derecho positivo. Sin recurrir al 

derecho natural, no tenemos ninguna base a nues-

tra disposición para criticar una determinada ley 

positiva como injusta. Además, sin derecho natural 

no existe ni siquiera una base firme para la legitim-

idad del propio derecho positivo. El derecho posi-

tivo, tal como se entiende hoy en día, deriva su 

fuerza de la voluntad de la mayoría. Pero tal volun-

tad no puede considerarse necesariamente justa, 

sugiere Strauss, a menos que a su vez derive de 

algún tipo de derecho natural, el derecho natural 

que la mayoría posee como condición para gober-

nar legítimamente. De lo contrario, desaparecería 

cualquier motivo para “respetar, y no sólo temer, 

las leyes promulgadas democráticamente, a 

diferencia de las leyes promulgadas por el par-

lamento de un dictador”. 

Strauss sostiene además que decir que el 

motivo más importante que tenemos para sosten-

er tales convicciones es que son nuestros “ideales” 

no es presentar una solución al problema, porque 

los ideales son simplemente “objetos de as-

piración” que carecen de la fuerza del deber im-

plícita en el concepto de “ley” natural. Los ideales 

pueden ser meritorios o dignos de alabanza, pero 

carecen de poder vinculante, dice Strauss. Ahora 

bien, esto es claramente insuficiente: ¿no estamos 

obligados a cuestionar los ideales de nuestra socie-

dad? ¿Obligados a preguntar si nuestra sociedad y 

sus ideales son civilizados o bárbaros? La di-

cotomía entre civilización y barbarie se ve reforza-

da en su libro de 1953 por la alternativa entre lib-

erales y caníbales (Strauss 1953, 3), pero la lógica 

es la misma. Si se excluye la posibilidad del conoci-

miento del derecho natural y prevalece la arbitrar-

iedad, entonces estamos condenados a la ceguera 



Página 5            ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 3, e93174, p. 1-20, 2025 

y a actuar con ignorancia de lo que es verdadera-

mente justo, y esto implica que todas las cosas 

son, en última instancia, permisibles. Además, 

Strauss explica que ensalzar la “conveniencia” o la 

“utilidad” como principio rector tampoco resuelve 

el problema: “Todo lo que es conveniente o útil es 

conveniente o útil para algo”. 

Se podrían plantear objeciones similares a 

otros estándares arbitrarios que podrían sugerirse 

en lugar del derecho natural, como “la cohesión 

social y la durabilidad” o “la idea de justicia”, a 

menos que la justicia se tome “en el sentido de 

Platón o Kant”, lo que equivale, “a todos los efec-

tos prácticos”, al derecho natural. 

Con estas soluciones insatisfactorias, el in-

truso que intentó ser expulsado por la puerta 

vuelve a entrar por la ventana. Strauss recuerda, 

en particular, que la mayoría de nuestros contem-

poráneos creen en un derecho natural a la 

“autorrealización” de cada individuo, tratándolo 

como algo no sólo garantizado por el derecho 

nacional (estadounidense), sino como algo que 

debería garantizarse universalmente, a pesar de su 

reconocimiento ser muy reciente en la historia 

mundial. Lo mismo se puede decir “si alguien afir-

ma que debe preferirse la libertad a la opresión”, 

ya que esta afirmación implica que “todo ser hu-

mano tiene derecho a la libertad”. En las Conferen-

cias Walgreen, dada la atención que Strauss dedicó 

a la Constitución de los Estados Unidos en sus 

clases en la New School, las referencias a las 

“palabras nobles” de la Declaración de Independ-

encia americana brindan apoyo adicional a los mis-

mos argumentos. 

Posteriormente, Strauss identifica las ra-

zones principales del rechazo contemporáneo del 

derecho natural y los argumentos típicamente of-

recidos contra su existencia. La primera razón para 

rechazar el derecho natural, dice, es el deseo de 

garantizar la plena obligatoriedad de las leyes del 

Estado. Se trata de un deseo de “seguridad jurídi-

ca”, ya que la apelación a un estándar de justicia 

más universal que el derecho positivo de un ré-

gimen determinado abre el camino a la desobedi-

encia civil, lo que naturalmente plantea problemas 

al régimen en cuestión. 

La segunda razón que Strauss identifica pa-

ra el rechazo del Derecho Natural es la actitud del 

historicismo, o “conciencia histórica”, la creencia 

de que todas las concepciones de Derecho Natural 

son funciones del entorno cultural en el que se ex-

presan y que, como tales, necesariamente carecen 

de la universalidad no arbitraria a la que aspiran. El 

historicismo proporciona el primer argumento 

destacado contra el derecho natural: el gran 

número de concepciones diferentes del derecho 

natural que se han sostenido en diversas épocas y 

culturas socava la convicción de que cualquiera de 

estas concepciones es simplemente la única cor-

recta. Los puntos de acuerdo entre todas las dis-



Página 6            ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

tintas teorías del derecho natural serían demasi-

ado generales para demostrar que existe algún 

consenso significativo y sustancial sobre el tema 

(Strauss 1952b, 112 et seq., 116).3 

Strauss, sin embargo, sostiene que tal 

posición es problemática en la medida en que los 

pensadores del siglo XIX que comenzaron a de-

safiar el derecho natural apelando a la falta de 

consenso histórico solo atacaban versiones moder-

nas de las teorías del derecho natural, descuidan-

do doctrinas antiguas y medievales de esta misma 

doctrina. En otras palabras, no consideraron la 

idea de derecho natural tal como se este se 

presentó originalmente, y se fijaron únicamente 

en las formas en que se presentó como un deriva-

do de concepciones más antiguas. Este descuido 

de las teorías premodernas del derecho natural se 

basó simplemente en la aceptación incuestionable 

del supuesto hegeliano de que la historia se basa 

en los logros humanos previos, pero los incorpora 

y los supera, la aceptación del progreso como ley 

universal y, por tanto, en el supuesto de que la te-

oría moderna debe ser necesariamente superior a 

la que reemplaza. 

Para Strauss, un estudio serio del derecho 

natural antiguo y medieval no respalda la con-

clusión de que la teoría moderna sea una mejora 

con respecto a sus predecesoras. De hecho, el tipo 

más formidable de crítica del derecho natural no 

se basa en el historicismo, sino más bien en la afir-

mación de que todas las pretensiones de morali-

dad o justicia pertenecen en última instancia a la 

convención y no a la naturaleza. La distinción mis-

ma entre naturaleza y convención –entre derecho 

natural y derecho positivo– fue rechazada por los 

historicistas del siglo XIX debido a su creencia de 

que todo derecho es, en última instancia, de ca-

rácter histórico. Esta caracterización insatisfactoria 

ve al grupo político o étnico como “una unidad 

natural, un organismo” (Strauss 1949, 5) y la alter-

nativa que proponen es trazar una nueva dis-

tinción entre lo histórico y lo natural, clasificando 

todo derecho como histórico en lugar de natural. 

Esto equivale, según Strauss, a un mero 

retorno a la visión convencionalista tradicional: 

decir que todos los derechos son de naturaleza 

histórica es afirmar que surgen del sentimiento 

interno de necesidad histórica de un determinado 

grupo político o social. Por tanto, el historicismo es 

similar al convencionalismo en el sentido de que 

atribuye todo derecho a un tipo de convención o 

acuerdo entre los miembros de una sociedad so-

bre las necesidades de esa sociedad. Pero esta 

solución es aún más problemática que el viejo con-

vencionalismo. La ventaja del convencionalismo 

antiguo sobre el historicismo es que este último no 

presupone la afirmación insatisfactoria de que un 

grupo determinado siempre y necesariamente 

identifica correctamente sus necesidades; los an-

tiguos no excluyen la posibilidad de error por parte 



Página 7            ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 3, e93174, p. 1-20, 2025 

de la sociedad (Strauss 1949, 5). 

Sin embargo, al admitir esto, volvemos a la 

búsqueda del derecho natural, ya que tanto los 

convencionalistas como los historicistas rechazan 

la justicia debido a su arbitrariedad en el sentido 

de que “toda ley, incluidas las normas extralegales 

del bien y del mal, debe su existencia a el derecho 

natural”, es decir, su justicia, al hecho de que fue 

resultado de un acuerdo, o fue aceptado, por una 

determinada sociedad, y nada más”. Se infiere, por 

tanto, que Strauss afirma que el convencionalismo 

es más fuerte y superior al historicismo. Hay un 

apéndice al texto, escrito a mano que dice: “La 

verdadera alternativa al derecho natural no es el 

suave colchón del historicismo, sino más bien la 

dura roca del convencionalismo” (Strauss 1953, 

11). 

En resumen, es casi imposible evitar una 

referencia implícita a alguna “noción, correcta o 

errónea, clara o nebulosa, de Derecho Natural”. 

Sin embargo, esto no prueba que exista un dere-

cho natural: toda ley puede depender enteramen-

te de un decreto social (social fiat). Hoy en día, la 

alternativa entre convencionalismo y derecho na-

tural podría ser más clara si la cuestión no estuvie-

ra eclipsada por el positivismo y el historicismo. 

 

 

 

EL CONTRASTE ENTRE EL DERECHO 

NATURAL MODERNO Y EL CLÁSICO 

 

Curiosamente, Strauss afirma que, para lo-

grar “algún grado de claridad” sobre “el carácter 

problemático del derecho natural”, debemos recu-

rrir a la historia ( explica esta necesidad de una 

“fusión” entre filosofía e historia en Strauss, 1959). 

Continúa esbozando la historia de la teoría del de-

recho natural tal como se entiende habitualmente. 

Aunque el Derecho Natural fue reconocida por Pla-

tón y Aristóteles, entre otros, el concepto fue en-

fatizado por primera vez por los estoicos y, a su 

vez, por los juristas romanos. Luego los Padres de 

la Iglesia lo armonizaron con las enseñanzas cris-

tianas, convirtiéndose en “la columna vertebral de 

la filosofía social occidental”, de la cual el derecho 

natural moderno es la versión más o menos secu-

larizada. Strauss, sin embargo, rechaza la idea de 

que la teoría moderna de los derechos naturales, 

producto del siglo XVII, fue radical en su seculariza-

ción. Ni los antiguos ni los medievales negaron la 

independencia del derecho natural de la teología. 

Era, por el contrario, una conclusión obvia (etsi 

Deus non daretur). Más bien, sugiere que la ruptu-

ra fundamental fue de una naturaleza diferente. El 

núcleo de la diferencia entre las concepciones tra-

dicional y moderna del derecho natural es que la 

primera era esencialmente conservadora y la se-



Página 8            ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

gunda esencialmente revolucionaria. 

Strauss continúa enumerando las caracte-

rísticas de las doctrinas modernas del derecho na-

tural: 

a) El primer elemento distintivo del dere-

cho natural moderno es que es en gran medida 

público y no privado. Antes de la modernidad, el 

derecho natural no se concebía principalmente 

como una cuestión política. Censuraba a la tiranía 

pero permitía que el derecho convencional deter-

minara gran parte de lo que sería el poder acepta-

ble del gobierno. Con Hobbes, Locke y Rousseau, el 

Derecho Natural pasó a ser vista como una ley uni-

versalmente vinculante que gobierna la conducta e 

incluso la legitimidad misma de todo gobierno po-

lítico soberano en cualquier momento o lugar. El 

derecho natural premoderno nunca tuvo la inten-

ción de determinar algo tan absoluto como la legi-

timidad de un régimen determinado. Fue el dere-

cho natural moderno el que dio origen a fenóme-

nos como las revoluciones, asambleas y constitu-

ciones norteamericana y francesa; 

b) El segundo elemento distintivo del dere-

cho natural moderno es que se concibe como com-

pletamente independiente de cualquier derecho 

positivo y, por tanto, como algo que debe expo-

nerse de manera integral y sistemática, algo cuyos 

principios pueden enumerarse de manera precisa 

y absoluta; 

c) En tercer lugar, la idea moderna de dere-

cho natural está vinculada a la idea de un “estado 

de naturaleza”, condición humana característica 

de una época anterior al establecimiento de la so-

ciedad civil. La distinción entre estado de naturale-

za y estado civil reemplazó la distinción cristiana 

tradicional entre estado de naturaleza y estado de 

gracia; los teóricos modernos del derecho natural 

han tratado de restar importancia a la caída de 

Adán y fundamentar la afirmación de que el princi-

pal correctivo de las deficiencias del estado de na-

turaleza es un gobierno debidamente ordenado, y 

no la gracia divina; 

d) La característica más significativa del de-

recho natural moderno es que, a diferencia de su 

homólogo premoderno, que prescribe principal-

mente deberes, distingue claramente derechos de 

deberes e identifica el objetivo principal del go-

bierno como la protección de los primeros más 

que el cultivo de los mismos. Hobbes, Rousseau, 

Spinoza, Paine, Kant y Fichte profesaban concep-

ciones del Derecho Natural que otorgaban dere-

chos, entendidos de esta manera, en lugar de de-

beres para con el hombre.4 

Leo Strauss no niega que este “intento ha 

tenido un éxito notable: las combinaciones de lib-

ertad universal y estabilidad social que se han 

logrado durante un tiempo considerable en ciertas 

partes del mundo occidental superan todo lo que 

se había logrado a este respecto. en el pasado”.  



Página 9            ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 3, e93174, p. 1-20, 2025 

Lo que dice es que “porque fue un logro muy alto, 

hubo que pagar un alto precio por ello. El precio 

que el hombre ha tenido que pagar por las moder-

nas bendiciones de un alto grado de felicidad gen-

eral es la reducción de las cimas, la reducción de la 

meta última del hombre” (Strauss 1946). 

 

EL SILENCIO DE ARISTÓTELES, LA 

EXCEPCIÓN A LAS REGLAS Y LA 

JERARQUÍA DE LOS BIENES 

 

Finalmente, “no podemos juzgar adecuada-

mente el derecho natural moderno si no entende-

mos el derecho natural premoderno”. Sin embar-

go, “[e]l autor clásico del derecho natural pre-

moderno es Tomás de Aquino, y debido a que su 

solución es tan perfecta, tan elegante, es muy 

difícil tomar conciencia del problema del derecho 

natural si partimos de las enseñanzas de Tomás”. 

Por lo tanto, para recuperar el problema tal como 

lo concibieron los clásicos, debemos enfrentar el 

enigma de Platón y el silencio de Aristóteles en 

relación con el Derecho Natural. Para ello, Strauss 

intenta explicar el tratamiento extrañamente con-

ciso que Aristóteles da al tema. La respuesta típica 

al misterio de por qué tanto Platón como Aristó-

teles prestaron tan poca atención explícita a el 

Derecho Natural se basa en la lectura que hace 

Hegel de la filosofía política griega. Como se dijo 

anteriormente, Hegel reemplazó la distinción natu-

raleza—convención por una distinción entre la 

mente subjetiva y la mente objetiva, la última de 

las cuales refleja un orden superior de razona-

miento y está institucionalmente arraigada. En es-

ta estructura, se considera que Platón y Aristóteles 

articularon el ideal de la ciudad griega como la in-

corporación de la razón objetiva, dejando el 

derecho natural como algo a realizar en la ciudad 

griega y sin necesidad de articulación fuera de ella. 

Sin embargo, la lectura que hace Hegel de Platón y 

Aristóteles es “insostenible”; porque los grandes 

filósofos griegos estaban preocupados precis-

amente por prescribir a la ciudad lo que debería 

ser, algo muy distinto de lo que era, una distinción 

que el propio Hegel no acepta. Habiendo notado 

esto, Strauss ofrece otra explicación para el rela-

tivo silencio de los antiguos griegos sobre el 

Derecho Natural: reconocieron que el derecho nat-

ural no puede, por sí solo, ordenar la sociedad cor-

rectamente, sino que debe ser filtrada hasta cierto 

punto por la ley positiva de la convención. La im-

plementación radical y universal de los dictados 

del Derecho Natural socavaría todo el orden social 

y provocaría el caos, como sería el caso, por ejem-

plo, con la redistribución radical de bienes basada 

en las necesidades fundamentales de cada perso-

na. Una acción así violaría el consentimiento de 

“los muchos” (hoi poloi), cuya opinión sobre lo que 



Página 10            ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

es correcto no siempre corresponde a lo que real-

mente es correcto. El reconocimiento de que los 

muchos dependen de la opinión y la tradición con-

duce a una cautela y moderación al implementar 

los dictados de lo que es verdaderamente correcto 

por naturaleza, cuando hacerlo encontraría el tipo 

de oposición numerosa que destruiría el equilibrio 

de la sociedad. 

En esta conferencia, Leo Strauss considera 

de manera un tanto superficial las diferencias en-

tre las tres versiones de la enseñanza clásica del 

derecho natural: el derecho natural socrático-

platónico-estoico, el derecho natural aristotélico y 

el derecho natural tomista. Lo que Strauss identifi-

ca en el cap. IV del Derecho Natural y Historia co-

mo “enseñanza socrático-platónica-estoica del 

derecho natural” (Strauss, 1953, 146) se funda en 

la tensión entre las dos visiones dominantes sobre 

la naturaleza de la justicia: una que exige dar a ca-

da hombre lo que le corresponde y otra según la 

cual la justicia es lo bueno. El derecho civil decide 

lo que se debe a cada hombre; pero el derecho 

civil puede equivocarse al decidirlo, en cuyo caso 

dejaría de ser bueno y por tanto dejaría de ser 

justo. Por tanto, para ser buena, la justicia debe 

definirse independientemente del derecho civil, 

como una forma de dar a cada persona lo que le 

corresponde de hecho o por naturaleza. Dar a cada 

uno lo que le corresponde implica beneficiar a to-

dos, dar a cada uno lo que le conviene. Dar a cada 

uno lo que le corresponde implica a su vez benefi-

ciar a todos. Pero sólo los sabios pueden determi-

nar lo que es verdaderamente bueno para cada 

persona, y por tanto una ciudad sólo puede cum-

plir con este criterio de justicia si es administrada 

por hombres sabios. Semejante orden implica el 

fin de la comprensión convencional de la propie-

dad privada: los sabios que gobernaban la ciudad 

probablemente necesitarían reasignar la propie-

dad de ciertos bienes para que pudieran pertene-

cer a la persona a la que mejor servirían. Del mis-

mo modo, dado que el uso de algo es para el bien 

de alguna actividad, una ciudad así requeriría que 

cada hombre hiciera el trabajo que mejor sabe ha-

cer: “La justicia, por tanto, sólo existe en una so-

ciedad en la que cada uno hace lo que puede hacer 

bien y en el que cada uno tenga lo que pueda utili-

zar bien” (Strauss 1953, 148). 

Sin embargo, no se puede asumir que lo 

mejor para cada persona sea simplemente función 

de categorías como la belleza o el sexo; y, en con-

secuencia, la justicia debe determinar el papel 

apropiado de cada uno basándose únicamente en 

el mérito individual. Esto está en desacuerdo con 

la convención política estándar de restringir el 

desempeño de cargos a los ciudadanos, es decir, a 

los hijos de los ciudadanos. Para preservar esta 

convención y al mismo tiempo gobernar de acuer-

do con la justicia, se necesitaría un “Estado mun-

dial” (Strauss 1953, 149), porque sólo en un Estado 



Página 11            ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 3, e93174, p. 1-20, 2025 

así se borraría la distinción entre ciudadano y ex-

tranjero. Un Estado mundial también evitaría la 

injusticia de la guerra, que requiere que los ciuda-

danos de una ciudad consideren a los de otra ciu-

dad indiscriminadamente (y por lo tanto injusta-

mente) como enemigos. El problema con la idea 

del Estado mundial es que ningún grupo de huma-

nos sería capaz de gobernar el mundo entero si la 

condición de que el gobierno justo está dirigido al 

bien de cada persona particular: el verdadero Esta-

do mundial sólo puede ser el cosmos entero, go-

bernado por Dios. 

De las consideraciones esbozadas anterior-

mente, Strauss concluye que “esta solución al pro-

blema de la justicia obviamente trasciende los lími-

tes de la vida política. Implica que la justicia que es 

posible dentro de la ciudad sólo puede ser imper-

fecta o no puede ser incuestionablemente bue-

na” (Strauss 1953, 151). Pero Strauss también se-

ñala que, desde el punto de vista socrático, la justi-

cia plantea problemas con respecto a la posibilidad 

misma o incluso a la equidad del gobierno de los 

sabios. En primer lugar, los sabios deben ser obli-

gados a gobernar, porque como sabios tienden a 

pasar sus vidas contemplando la verdad inmuta-

ble, que es superior a las cosas meramente huma-

nas de las que deben preocuparse los gobernan-

tes. Para que esta exigencia se haga a los sabios, la 

justicia tendría que presentarse como una exigen-

cia de la vida filosófica. Además, este punto plan-

tea la cuestión de si la justicia y la moralidad nece-

sarias para la vida filosófica son de hecho idénticas 

a la justicia y la moralidad requeridas para la vida 

política: si la moralidad no surge de hecho de dos 

raíces distintas, una filosófica y otra política. 

Strauss incluso sugiere la posibilidad de 

que la diferencia entre opinión sobre la moralidad 

y conocimiento de la moralidad refleje una brecha 

entre la moralidad política y la moralidad filosófica. 

Cualquiera sea el caso, el reconocimiento de la de-

pendencia de la filosofía de la ciudad y de la exis-

tencia natural del afecto humano obliga al filósofo 

a “regresar a la cueva” y ocuparse de los asuntos 

de la ciudad: “Al descender a la cueva, el filósofo 

admite que aquello que es intrínsecamente o por 

naturaleza superior no es lo más urgente para el 

hombre, que es esencialmente un ser 'intermedio', 

entre los brutos y los dioses” (Strauss 1953, 152). 

Esto significa que el filósofo debe estar dispuesto a 

llegar a un acuerdo con la opinión de la ciudad, a 

permitir un acuerdo entre la sabiduría y el consen-

timiento, entre el derecho natural y el derecho 

convencional. El Derecho Natural debe diluirse si 

se quiere dar forma a las leyes de la ciudad.5 Ésta 

es la postura filosófica atribuida al propio Leo 

Strauss, muy distinta a la de Aristóteles. 

Por lo tanto, debemos tener cuidado de no 

identificar a Aristóteles con Strauss cuando comi-

enza a abordar la doctrina aristotélica del derecho 

natural, cuyo tratamiento específico, como él ob-



Página 12            ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

serva, se limita a menos de una página de la Ética 

a Nicómaco.6 

La característica más importante del trata-

miento de Aristóteles es que no establece una 

brecha insuperable entre el derecho natural y las 

demandas de la sociedad civil; el derecho natural 

no necesita diluirse para integrarse en las leyes de 

la ciudad. Esto está en línea con la tendencia gen-

eral de Aristóteles para evaluar los diferentes sen-

tidos del ser por separado. Se contenta con dar 

una explicación de la justicia simplemente en 

términos de la vida real de las ciudades, en térmi-

nos de lo que se puede lograr, en lugar de seguir a 

Platón al insistir en perseguir el ideal de justicia 

más allá de los límites de la sociedad civil, a través 

de la vida filosófica. Aristóteles afirma que el 

derecho natural es, de hecho, parte del derecho 

político; no para negar que el derecho natural 

pueda existir fuera de la sociedad civil normal, sino 

simplemente porque es dentro de la vida política 

donde el derecho natural alcanza su máxima real-

ización. Es en la sociedad política, dice Strauss, 

donde para Aristóteles el derecho natural alcanza 

su “destino más elevado” (Strauss 1953, 157). 

Strauss quizás sugiere de esta manera que el telos 

del derecho natural tiene su máxima aplicación en 

la política. Pero a pesar de la superioridad del 

marco intelectual de Aristóteles en el estudio 

científico de la política, no podemos decir que este 

rasgo distintivo corresponda a la propia voz de Leo 

Strauss. 

Sin embargo, es necesaria una advertencia 

respecto de la sugerencia de Strauss de un punto 

medio de interpretación del derecho natural aris-

totélico, que aparece claramente tanto en la con-

ferencia de Annapolis como en el capítulo IV de 

Derecho natural y Historia. Porque, aunque Strauss 

consideraba más sólido el enfoque clásico,7 optó 

por ilustrarlo con sus aplicaciones más im-

pactantes, como el derecho natural de la esclavi-

tud y el dinero (Strauss 1981). 

La afirmación más inquietante de Aristó-

teles sobre el derecho natural es que es modifica-

ble8. Santo Tomás de Aquino interpreta esta afir-

mación con la reserva de que sólo es modificable 

al nivel de preceptos más específicos; los precep-

tos más generales del Derecho Natural son en sí 

mismos inmutables. Sin embargo, tal punto de 

vista deriva de los Padres de la Iglesia, no de Aris-

tóteles, quien dice claramente que toda la ley (y 

no sólo el derecho natural) es modificable. La in-

terpretación averroísta de Aristóteles parece estar 

más cerca de este elemento de su enseñanza: esa 

interpretación afirma que, para Aristóteles, el 

derecho natural se refiere en realidad al “derecho 

natural jurídico”, que de hecho está supeditado al 

derecho civil y sólo se eleva por encima del estatus 

del mero derecho positivo por la ubicuidad de su 

aceptación; por tanto, el derecho natural no es 

puramente natural, estrictamente hablando. Casi 



Página 13            ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 3, e93174, p. 1-20, 2025 

universalmente se reconoce y considera necesario 

un conjunto básico de dictados de justicia, como 

no robar ni matar, pero sigue siendo una cuestión 

de convención, debida al desarrollo periódico de 

condiciones bajo las cuales estos dictados dejan de 

aplicarse. Sin embargo, las reglas normales de jus-

ticia se aplican con una frecuencia tan abrumadora 

que deben enseñarse como inmutables para que 

sean efectivas, incluso si tal enseñanza hace que la 

doctrina del Derecho Natural sea falsa. Por tanto, 

esta interpretación es, en última instancia, no aris-

totélica en el sentido de que sostiene que el 

derecho natural, estrictamente hablando, no ex-

iste o es falso. 

Strauss sugiere una alternativa a las dos 

interpretaciones extremas del Derecho Natural 

aristotélica descritas anteriormente. Una acción 

concierne a decisiones particulares, no principios 

generales, y por lo tanto el Derecho Natural no es 

en realidad una dispensa de principios generales, 

sino que existe al nivel de la circunstancia particu-

lar; justifica o condena acciones específicas en lu-

gar de estipular reglas universales de acción. La 

consideración de cada escenario o dilema particu-

lar señalará una solución particular que puede ser 

más deseable que la aplicación directa de una re-

gla general. En este sentido, el derecho natural es 

inmutable. Sin embargo, cada decisión está im-

plícitamente guiada por principios más generales. 

El propio Aristóteles reconoce la existencia de 

principios rectores generales como la justicia 

conmutativa y distributiva. Sin embargo, estos 

principios de justicia están en última instancia sub-

ordinados a un requisito de justicia aún más bási-

co, a saber, el bien común; y el bien común 

requiere no sólo una distribución justa de los 

bienes, sino también el mantenimiento de la ex-

istencia misma de la sociedad política que sea ca-

paz de supervisar esa distribución. Por esta razón, 

cuando la aplicación de una verdadera justicia 

conmutativa o distributiva amenaza la existencia 

continuada de la sociedad política, es mejor para el 

bien común prescindir temporalmente de ciertas 

demandas concretas de justicia. En la guerra, por 

ejemplo, no existe una ley general que prescriba 

exactamente qué constituye un comportamiento 

aceptable en cualquier circunstancia; el compor-

tamiento aceptable de una nación en una guerra 

determinada depende de las tácticas concretas a 

las que el enemigo es capaz o está dispuesto a re-

currir, y no existe una regla general que pueda 

darse de antemano para regir circunstancias tan 

impredecibles, que están a merced del ingenio o la 

creatividad del enemigo. 

En definitiva, “la justicia tiene dos prin-

cipios o conjuntos de principios diferentes: las exi-

gencias de la salvación pública, o lo que es nece-

sario en situaciones extremas para preservar la 

mera existencia o independencia de la sociedad, 

por un lado, y las reglas de la justicia, en sentido 



Página 14            ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

más preciso, por el otro” (Strauss 1953, 161). No 

existe una regla absoluta para determinar cuándo 

debe mantenerse un principio con más urgencia 

que otro; Corresponde al estadista prudente 

tomar esta determinación en el momento de un 

conflicto. Este punto define la diferencia entre el 

idealismo aristotélico y el cinismo maquiavélico: 

mientras Maquiavelo considera las excepciones a 

la norma de la justicia como los momentos defini-

torios de la política, Aristóteles acepta los requisi-

tos habituales de la justicia como paradigmáticos y 

sólo tolera de “mala gana” y con cautela desvi-

aciones de ella cuando la situación lo exige. 

Strauss identifica un hilo común que corre 

igualmente a través de las doctrinas platónicas y 

aristotélicas del Derecho Natural, un principio que 

expresa de la siguiente manera: “Existe una je-

rarquía de fines universalmente válida, pero no 

hay reglas de acción universalmente vál-

idas” (Strauss 1953, 162). La jerarquía universal de 

fines en sí misma no puede alterarse y proporciona 

el estándar de nobleza para acciones, individuos y 

regímenes; pero no define toda la gama de posi-

bles circunstancias contingentes, ni cuál es la 

mejor respuesta a esa circunstancia particular; la 

jerarquía universal de fines no se combina con una 

regla universal de aplicación. 

 

 

CONCLUSIÓN 

Strauss hasta ahora 

ignorada contribuirá a revitalizar el estudio del 

libro más famoso de Strauss, visto como un 

Strauss afirma en ambos textos, aunque quizás de 

manera más evidente en la conferencia más breve, 

que sólo el derecho natural moderno ha sido con-

cebido como completamente independiente de 

cualquier derecho positivo y, por lo tanto, como 

algo que debe exponerse de manera integral y sis-

temática, algo cuyos principios pueden enumer-

arse con precisión y absolutamente. 

La alternativa, sin embargo, no es una ex-

posición integral y sistemática de los principios del 

derecho natural premoderno como independien-

tes del derecho convencional (razón por la cual 

ningún otro libro ha seguido a las Conferencias 

Walgreen con una exposición tan sistemática co-

mo algunos habían esperado) y que sólo con-

duciría a una visión provinciana de lo que es justo 

por naturaleza, confundiendo al “hombre natural” 

con cualquier visión particular del hombre. 

Lo que es el hombre nunca puede presen-

tarse fuera de los marcos de referencia culturales. 

No deberíamos descartar sólo por esto la existen-

cia de algo parecido a la naturaleza humana, como 

afirma Strauss en un ensayo de 1941, pero del 

“texto del hombre” lo único que se puede encon-



Página 15            ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 3, e93174, p. 1-20, 2025 

trar son las “variantes del texto”, nunca una visión. 

del “hombre eterno”. Esta es la razón por la que 

debemos recurrir a los estudios históricos con ve-

na filosófica, que Leo Strauss consideró su princi-

pal tarea hasta el final de su vida. 

Pero lo que podemos observar en las vari-

antes del texto de este hombre muestra que si sa-

bemos muy poco para ser dogmáticos, sabemos 

demasiado para ser escépticos. Lo que es natural-

mente justo no es una mera ilusión necesaria para 

evitar que la vida de la sociedad sea una lucha en-

tre hombres como si fueran lobos o para mantener 

una cierta cohesión y estabilidad social. Como 

afirmó Strauss en 1946, los vínculos de la sociedad, 

o “ cohesión y durabilidad social”, pueden existir 

“en los niveles más diferentes: en el nivel de la so-

ciedad de castas de la India, China, Esparta, Vene-

cia, Gran Bretaña” y, según Strauss, está claro que 

una política basada en la opresión “no es tan 

buena como la cohesión social y la durabilidad de 

una sociedad libre” (Strauss 1946). 

Obviamente, hoy la idea misma de una je-

rarquía de bienes y una jerarquía de sociedades 

(incluso si aceptamos que el liberalismo es prefer-

ible al canibalismo) es una noción controvertida, 

tan arraigada está la idea de la igualdad de todos 

los valores entre nosotros. Según Strauss, los 

valores no son algo que “afirmamos”, creaciones 

nuestras que están más allá del poder analítico de 

la razón. Muy por el contrario, los juicios de valor 

pertenecen a cualquier descripción razonable de 

los asuntos del hombre (Strauss 1962, Conferen-

cias 1-4), porque no estamos condenados a la locu-

ra total “por atacado” y sabiduría solo en cuestio-

nes de detalle (Strauss 1953, 4). Es cierto que, co-

mo afirmó en 1949, “[l]a distinción entre valores y 

hechos no habría encontrado la amplia aceptación 

que tiene si no hubiera tenido algún fundamento. 

Es similar a la antigua distinción entre cuestiones 

de hecho y cuestiones de derecho, y distinciones 

similares. Lo que debemos preguntarnos es si, por 

ser razonable la distinción entre hechos y valores 

dentro de ciertos límites, justifica la separación 

radical de las disciplinas sociales, al menos en la 

medida en que las ciencias sociales se declaran 

fundamentalmente limitadas al estudio de los 

hechos” (Strauss 1949). 

Como Strauss continuó repitiendo más 

tarde, “no hay ninguna buena razón para 

abandonar el intento de aclarar qué es preferible o 

menos preferible”, es decir, la posibilidad de 

evaluar los fines del hombre o distinguir entre 

bienes. Porque incluso “si no podemos decir cuál 

de dos altas montañas cubiertas por nubes es la 

más alta, aún podríamos decir que una montaña 

es más alta que un grano de arena” (Strauss 1962, 

sesión 2). Esta afirmación implica que aunque el 

fuego es el mismo en Persia y Grecia y, por el con-

trario, la justicia, los entierros, los sacrificios huma-

nos o la respuesta a quién debe gobernar no son 



Página 16            ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

los mismos en todas partes, la razón no es tan im-

potente como la mayoría de las ciencias sociales y 

las filosofías políticas tienden a afirmar. 

En resumen: Derecho Natural y Historia no 

es sólo una colección de estudios históricos; tiene 

un subtexto escrito con “reserva pedagógica” a lo 

largo de cada conferencia o capítulo, en el que Leo 

Strauss presenta su propia visión de la justicia y 

una interesante “antropología filosófica” basada 

en una determinada idea de la naturaleza humana 

capaz de disipar las “pseudociencias humanas. 

Además, no es imposible, considerando los 

constantes retornos de Strauss al problema del 

derecho natural, siguiendo diferentes caminos y 

persiguiendo diferentes enfoques, a este problema 

“extremadamente” apremiante, inferir que, a pe-

sar de su afirmación inicial de que la necesidad del 

derecho natural no implica su existencia, en las 

Conferencias Walgreen intenta defender la posibi-

lidad de un conocimiento real de lo que es justo 

por naturaleza – aunque no en su versión moderna

–ni de forma sistemática, porque piensa que el de-

recho natural (premoderno) no puede exponerse 

de forma geométrica. Si esto es cierto, este ma-

nuscrito es más que un resumen razonado 

“idiosincrásico” de lo que se dice sobre el Derecho 

Natural: su cuarta versión de tal historia desde 

1933 es un intento de revelar la naturaleza del 

problema (Gourevitch 1987, 30-47; Umphrey 

1994, 275-295). 

Esta lectura del pensamiento de Strauss 

presupone que, en última instancia, se identifica 

con la propuesta clásica, y con Platón en particular, 

habiendo descartado el más generoso utopismo 

moderno. La filosofía política, tal como él la en-

tiende, es absolutamente necesaria como cura pa-

ra el idealismo político, es decir, para señalar clara-

mente los límites del cambio de la vida política por 

medios políticos. Promover el florecimiento hu-

mano en la oscuridad de la “cueva” que es la socie-

dad política, pero a la luz del estándar superior 

que representa la naturaleza, y al mismo tiempo 

mantener los estándares decentes aparentemente 

inherentes a los vínculos de afecto que existen en-

tre conciudadanos, es la esencia de la filosofía polí-

tica socrática-platónica-estoica. Esta filosofía difie-

re de la solución aristotélica porque sostiene que 

siempre hay una tensión jamás resuelta entre las 

leyes de la ciudad y la filosofía y presenta un retra-

to más verdadero de la vida política que no impide 

el cuestionamiento filosófico. Aristóteles defendía 

la conciliación, mediante la promoción de la exce-

lencia humana o la virtud, por inculcación de virtu-

des morales como hábito entre los ciudadanos. Sin 

embargo, a pesar de las virtualidades del enfoque 

sobrio de Aristóteles, si tomamos como estándar 

de la naturaleza lo que el hombre puede ser en su 

mejor momento, las consideraciones de cualquier 

filósofo sobre el mejor régimen sólo pueden re-

conciliarse con la política a través de alguna dilu-



Página 17            ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 3, e93174, p. 1-20, 2025 

ción o compromiso.10 

Aún así, a pesar de la preferencia de Leo 

Strauss por la versión socrático-platónica de la filo-

sofía política, incluso las soluciones aristotélicas y 

tomistas son más sensatas que los intentos moder-

nos de describir lo que es simplemente una con-

vención more geometrico: la idea moderna de que 

no tiene sentido siquiera intentar descubrir lo que 

es naturalmente justo en determinadas circunstan-

cias porque todo es interpretación y no hay verdad 

ni capacidad para evaluar racionalmente los 

“valores”. 

 

REFERENCIAS 

 

Strauss, Leo. 2011. “An Introduction to Natural 

Right (1931)” In: Hobbes’s Critique of Religion and 

Related Writings, edited by Gabriel Bartlett and 

Svetozar Minkov. Chicago: University of Chicago 

Press. 

 

Michael P. Zuckert e Catherine H. Zuckert, 2014. 

Leo Strauss e o Problema da Filosofia Política. 

Chicago, IL: University of Chicago Press, p. 147. 

 

Burns, Tony and James Connelly. 2010. The Legacy 

of Leo Strauss. Charlottesville: Imprint Academic. 

Roberts, William Clare. 2012. “All Natural Right Is 

Changeable: Aristotelian Natural Right, Prudence, 

and the Specter of Exceptionalism.” The Review of 

Politics, 74: 261–283. 

 

Strauss, Leo. 1952b. Persecution  and the Art of 

Writing. Glenco: Free Press. 

 

Strauss, Leo. 1949. “Natural Right and History: Six 

lectures delivered at the University of Chicago, Au-

tumn, 1949, under the auspices of the Charles R. 

Walgreen Foundation for the Study of American 

Institutions.” Regenstein Library, University of Chi-

cago, IV, 5-6. 

 

Strauss, Leo. 1952a. The Political Philosophy of 

Hobbes: Its Basis and Its Genesis. Chicago: Univer-

sity of Chicago Press. 

 

Strauss, Leo. 1959. “Political Philosophy and Histo-

ry.” In: What Is Political Philosophy. Glencoe: Free 



Página 18            ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

Press: 56-77. 

 

Stauffer, Devin. 2015. Brill's Companion to Leo 

Strauss' Writings on Classical Political Thought. 

Leiden and Boston: Brill, Timothy W. Burns ed. 

 

Burns, Timothy. 2015. “Leo Strauss’ Recovery of 

Classical Political Philosophy.” In: Brill's Compan-

ion to Leo Strauss' Writings on Classical Political 

Thought, edited by Timothy W. Burns. Leiden and 

Boston: Brill. 

 

Strauss, Leo. 1968. “Natural Law.” In: International 

Encyclopedia of the Social Sciences, vol. 11, edited 

by David L. Sills. New York: Macmillan: 80-90. 

 

Strauss, Leo, 1960. “Aristotle’s Politics.” Courses, 

lectures, and archives. http://

leostrausscenter.uchicago.edu, http://

leostrausscenter.uchicago.edu/library-finding-aid 

 

Strauss, Leo. 1981. “Progress or Return? The Con-

temporary Crisis in Western Civilization.” In: Mod-

ern Judaism, Oxford: Oxford University Press vol.1 

(1): 17-45. 

 

Strauss, Leo. 1958. Thoughts on Machiavelli. Chi-

cago: Chicago University Press. 

 

Kries, Douglas. 2008. The Problem of Natural Law, 

Lanham, MD: Lexington Books. 

 

Harry V. Jaffa, 1952. Thomism and Aristotelian-

ism: A Study of the Commentary by Thomas Aqui-

nas on the Nicomachean Ethics. Chicago: Universi-

ty of Chicago Press. 

 

Strauss, Leo. 1962. Seminar on Natural Right, ses-

sion 2. http://leostrausscenter.uchicago.edu 

 

Gourevitch, Victor. 1987. “The Problem of Natural 

Right and the Fundamental Alternatives in Natural 

http://leostrausscenter.uchicago.edu
http://leostrausscenter.uchicago.edu
http://leostrausscenter.uchicago.edu/library-finding-aid
http://leostrausscenter.uchicago.edu/library-finding-aid


Página 19            ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 3, e93174, p. 1-20, 2025 

Right and History”, In: The Crises of Liberal De-

mocracy, ed. Por K. Deutsch e W. Soffer. Albany: 

SUNY Press. 

 

Umphrey, Stewart. 1994. “Natural Right and Phi-

losophy,” In: Leo Strauss: Political Philosopher 

and Jewish Thinker, ed. K. Deutsch e W. Nicgorski. 

Lahnam: Rowman e Littlefield. 

 

NOTAS 

 

¹Roberts llama la atención sobre el hecho de que 
es abusivo decir que Strauss afirma que en situa-
ciones extremas la preservación del Estado requie-
re la suspensión de reglas –y actuar injustamente– 
como Maquiavelo. Supuestamente, la afirmación 
de Strauss de que “las excepciones son tan justas 
como las reglas” permite cualquier injusticia. La 
lectura obvia es que las reglas no pueden cubrir 
todas las situaciones y la regla suprema es el bien 
común. 
 
2A pesar de la magnífica presentación de Stauffer , 
debemos considerar la declaración explícita de 
Strauss en el texto de 1946: “La elección que el 
hombre siempre ha enfrentado y aún enfrenta es 
entre la ley natural y la visión de que todas las no-
ciones de justicia son convencionales. Precisamen-
te porque este es el caso, el problema de la ley na-
tural es nuestro problema más serio”. 
 
3Estos “principios comunes a toda doctrina del de-
recho natural, estos principios [que] son demasia-
do generales, demasiado formales para tener al-

gún significado”, no son diferentes de la moralidad 
de una banda de ladrones. 
 
4Para Kant se trata de un problema muy alejado de 
Hobbes: “el creador del derecho natural moderno 
no es otro que Thomas Hobbes. Hobbes no sólo 
distingue con claridad y énfasis inusuales en épo-
cas anteriores entre derecho y ley naturales, es 
decir, entre derecho natural y deber natural; inclu-
so hace del derecho natural, a diferencia de los 
deberes naturales, la base misma y, por tanto, los 
límites de todas las obligaciones.  
 
5En algunos de sus escritos, en particular en ciertos 
pasajes de La República y las Leyes, Cicerón pre-
senta una versión de la concepción estoica del de-
recho natural según la cual éste no está reñido con 
las exigencias de la sociedad civil. Por esta razón, la 
teoría de la ley natural se atribuye típicamente a 
Cicerón como la formulación más antigua y exten-
sa que se conserva de la teoría del derecho natural 
premoderno. Sin embargo, Strauss señala que una 
lectura cuidadosa de Cicerón no confirma clara-
mente la atribución a Cicerón personalmente de 
tal enfoque de la ley natural. El propio Cicerón era 
un escéptico académico, y la articulación de la teo-
ría de la ley natural en cuestión se expresa en sus 
diálogos por parte de seguidores del estoicismo; 
Filón, en La República, un académico escéptico, 
cuestiona la noción de ley natural, y Escipión, en el 
mismo diálogo, sugiere firmemente que el derecho 
civil sólo puede ser una versión diluida de la ley 
natural. Como señala Strauss, “es engañoso consi-
derar a Cicerón un partidario de la enseñanza es-
toica de la ley natural” (Strauss 1953, 156). 
 
6Strauss considera, sin embargo, no sólo esta pági-
na, sino la filosofía de Aristóteles en su conjunto: 
“Está de acuerdo con el carácter general de la filo-
sofía de Aristóteles que su enseñanza sobre la ley 
natural está mucho más cerca de la comprensión 
común de la justicia que la de Platón” ( Strauss, 
1946). 



Página 20            ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

Strauss 1968, 81, menciona, además de la única 
página de la Ética, el texto incluido en Retórica 
1373b4-18. 
 
7En un seminario sobre La política de Aristóteles 
(Strauss, 1960) esto se afirma claramente: “Las re-
flexiones históricas son sólo secundarias, por eso 
insinué, aunque por justificable cobardía – no lo 
dije al principio – insinué que el planteamiento de 
Aristóteles (9) Es el enfoque sólido, y eso es lo que 
quise decir. Y debemos hacerlo; por supuesto, esta 
es una afirmación absolutamente paradójica y les 
imploro que se resistan a esta propuesta tanto co-
mo sea posible. Pero ahora me gustaría decir algo 
más simple: la hipótesis de que la comprensión de 
Aristóteles de las cuestiones sociales es fundamen-
talmente superior a nuestra comprensión actual es 
necesaria como recurso heurístico. Creo que esta 
tesis se puede probar de la siguiente manera. Esta-
mos perfectamente abiertos a la posibilidad de 
que Aristóteles estuviera equivocado, y tal vez to-
talmente equivocado, pero no podemos saberlo, 
no podemos saber que su enseñanza estaba equi-
vocada si no sabemos primero cuál fue su ense-
ñanza. Esto parece absolutamente necesario” (6-
7). Aristóteles “es superior” (9), considerado el fra-
caso moderno (21). El marco intelectual de Aristó-
teles podría reemplazar útilmente el marco intelec-
tual de la ciencia moderna (214-215). 
 
8La doctrina de la ley natural de Santo Tomás es 
considerablemente más directa a este respecto 
que la de Platón o Aristóteles: para Tomás, “los 
principios de la ley moral, especialmente tal como 
se formulan en la Segunda Tabla del Decálogo, no 
sufren excepción, a menos que sea posible. por 
intervención divina” (Strauss, 1953, 163). En la vi-
sión tomista, la conciencia es el medio por el cual 
todos conocen los dictados de la ley natural, pro-
bablemente debido a la aceptación finalmente ge-
neralizada de la revelación bíblica. Sin embargo, si 
el elemento clave es la fe en la revelación divina, 
nos enfrentamos a la preocupación de que lo que 
Santo Tomás considera ley natural no califica de 
hecho como ley natural según el criterio clásico de 

la capacidad de ser discernido mediante el razona-
miento de la mente humana sin ayuda. El conoci-
miento de la ley natural absoluta tomista depende 
en cierta medida de la comunicación divina. Ade-
más, Tomás acepta una imagen dual del fin natural 
del hombre, que abarca tanto la perfección inte-
lectual como la moral; pero, para explicar la impor-
tancia de la virtud moral, sostiene que el fin natu-
ral del hombre es en sí mismo insuficiente y apun-
ta más allá de él mismo; la ley natural sólo se per-
fecciona por la Ley Divina. De este modo, el dere-
cho natural queda inherentemente vinculado a la 
teología y, en particular, a la teología revelada. La 
teoría moderna de la ley natural se formuló en 
parte como una reacción a la teoría tomista, como 
un retorno a una concepción de la ley natural co-
mo algo que debería ser más obviamente convin-
cente, más verdaderamente evidente por sí mis-
mo, que los puntos controvertidos de la teología 
revelada. Los teóricos modernos del derecho natu-
ral, como Montesquieu, pretendían devolver al 
estadista la responsabilidad deliberativa y la auto-
nomía que poseía en el modelo antiguo”. 
El análisis más largo de la conciencia se encuentra 
en Strauss 1958, 149: sus comentarios sobre el 
“análisis destructivo de... la conciencia” [de Ma-
quiavelo] muestran posibles reservas posteriores 
de Leo Strauss a su teoría. 
 
9Un estudio equilibrado de la cuestión puede en-
contrarse en Kries, 2008. Se puede encontrar una 
descripción general de la evidencia en Jaffa, 1952, 
29-44, que presenta una visión radicalizada de 
Strauss. 
 
10Un indicio de esta preferencia es que Strauss ig-
nora casi por completo el primer libro de la Política 
de Aristóteles en el texto de Derecho natural y His-
toria. 


