&' : '

s e/

nterAcao

IA., Santa Maria, v. 16, n. 2, €93174, p. 1-20, abr./jun. 2025 ¢ d.} https://dx.doi.org/10.5902/2357797593174
Sumision: 9/08/2025 e Aprobacion: 9/08/2025 e Publicacién: 22/08/2025

ACCESO (3) ABIERTO

ARTIGOS DOSSIE

4 I L4 - ’ -
Jose Colen La recuperacidn de la idea clssica

del derecho natural

Jodo da Rocha Rodrigues "

The recovery of the classical idea of natural right

RESUMEN:

La conferencia titulada “Derecho Natu-
ral” (1946) nos llegdé en un manuscrito mecano-
grafiado de 34 paginas que es quizas el texto
mas cercano tanto en contenido como cronol6-
gicamente a las Conferencias Walgreen de
1949. El texto de las conferencias acabd por
incorporar una parte importante de este mis-
mo manuscrito, con pequefias modificaciones,
en la introduccién y analisis de la transforma-
cion moderna de derechos en deberes. Este
texto precursor ilumina el argumento central
de Natural Bien y Historia en su conjunto. La
conferencia esta dedicada a la historia del de-
recho natural, pero el nucleo de la presenta-
cion es la transformacion de la antigua idea de
justicia natural en la moderna doctrina de los
derechos humanos, que tuvo un alto precio y
termind siendo cuestionada. con la crisis juridi-
ca moderna. Esta crisis, sin embargo, abrié la
posibilidad de recuperar el problema del dere-
cho natural tal como lo entendian originalmen-
te los antiguos.

Palavras-clave: Historia; Historia del derecho
natural; Historicismo; Positivismo; Platon

ABSTRACT:

The lecture, “Natural Right” (1946), a 34-page
long typescript, is perhaps the text closest
chronologically and in content to the Walgreen
Lectures of 1949, which wound up incorpo-
rating a significant part of the text of the type-
script, with small modifications in the introduc-
tion and in the analysis of the modern change
from duties into rights. This precursor text illu-
minates the central argument of Natural Right
and History as a whole. The lecture is devoted
to the history of natural right, but its core is the
presentation of the transformation of the idea
of natural justice into the modern doctrine of
the rights of man, for which a high price had to
be paid. Such a transformation eventually be-
ing called into question by the crisis of natural
right, a crisis that opened the possibility of re-
covering the problem of natural right as origi-
nally understood.

Keywords: History; History of natural right;
Historicism; Positivism; Plato

' Doutor em Politica pela Universidade Catdlica Portuguesa; Professor, Universidade do Minho Rd?, Braga, Portugal; Universidade de Santia-
go de Compostela, Corufia, Espanha.

jcolen@elach.uminho.pt,

https://orcid.org/0000-0003-0270-7416

" Graduagdo em Filosofia pela Universidade do Minho; Doutorando, Universidade do Minho Rd?, Braga, Portugal.

joaorochaf43@gmail.com,
Pagina 1
@ (HE@)| Publicado por InterAgio sob uma licenga CC BY-NC-SA 4.0

[

)

https://orcid.org/0000-0002-6864-4174

ISSN 2357-7975


mailto:jcolen@elach.uminho.pt
https://orcid.org/0000-0003-0270-7416
mailto:joaorochaf43@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-6864-4174
https://orcid.org/0000-0003-0270-7416
https://orcid.org/0000-0002-6864-4174
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://dx.doi.org/10.5902/2357797593174
https://dx.doi.org/10.5902/2357797593174
https://ror.org/037wpkx04
https://ror.org/037wpkx04

En la Universidad de Chicago en el otofio
de 1949, poco después de dejar la New School of
Social Research, Leo Strauss pronuncidé su primera
serie Walgreen Letures, un conjunto de seis con-
ferencias que finalmente se publicaron en 1953
como Derecho Natural y Historia. El libro es esen-
cialmente fiel a los textos que prepard para las
Walgreen Lectures proferidas oralmente salvo
que, por falta de tiempo, acortd considerablemen-
te su contenido al pronunciarlos. Pero las confer-
encias y el libro tomaron forma con el tiempo,
comenzando, en cierto modo, al menos ya en la
década de 1930 (ver Strauss 2011). Durante el
fructifero periodo de Leo Strauss en la New School,
después de su decisivo giro hacia el pensamiento
cldsico, pero antes de la publicacién de sus princi-
pales obras, Strauss escribié copiosamente. Su pri-
mera década en Estados Unidos puede incluso
considerarse como el periodo durante el cual un
Strauss maduro elabord los argumentos que luego
expresaria en Natural Right and History. En efecto,
Leo Strauss desarrollé su estructura fundamental,
escribié “borradores” de la obra y prepard varias
conferencias en las que establecié los argumentos
centrales del futuro libro, aunque no siempre con
el mismo énfasis ni en las mismas lineas que la

version final.

El presente ensayo es un intento de inter-

pretar el pensamiento de Leo Strauss a partir de
uno de esos borradores y conferencias, hasta hace
poco inédito, titulado simplemente “Derecho Nat-
ural” (1946). Nuestro ensayo busca establecer su
relacion con el libro Derecho Natural y Historia.
Leyendo la conferencia de 1946 junto con el libro
de 1953 uno se plantea cuestiones fundamentales
sobre las relaciones entre convencionalismo, his-
toricismo y filosofia. Aunque la conferencia de
1946 todavia esta “en camino” hacia el Derecho
Natural y En Historia , uno puede, en retrospec-
tiva , llegar mas directamente al meollo de la
cuestion que en el libro, que es mas complejo vy
tiene la apariencia de un conjunto de estudios his-
téricos. Por ejemplo, en la medida en que la con-
ferencia de 1946 no entra en una larga polémica
con el historicismo y el positivismo actuales,
parece mas directa la afirmacion de que la alterna-
tiva fundamental al convencionalismo es el

derecho natural.

“Derecho Natural” es el titulo, simple, de
un texto mecanografiado que Leo Strauss com-
puso para dos de sus conferencias en Annapolis,
Maryland, en enero de 1946. Este texto mecano-
grafiado es anterior a las conferencias de
Walgreen de 1949 en sdlo tres anos, y Strauss in-
cluso incluyd parte del texto de las conferencias,
ligeramente modificado, en su obra Derecho Natu-
ral y Historia. La mayoria de las ideas reapareci-

eron en el texto posterior, pero algunas se re-



sumieron 'y muchas otras se ampliaron,

brindandonos un amplio campo para explorar.

Dado que no es posible explorar infini-
tamente los distintos caminos que vinculan este
texto con el libro, ni tratar su contenido desde to-
dos los puntos de vista, nos centraremos en un
solo tema: las diferentes aproximaciones filoséfi-
cas al derecho natural clasico. Strauss es famoso
por abrir la posibilidad de un regreso a los filésofos
politicos cldsicos. Aunque solia presentar la
“solucion clasica” al problema del derecho natural
como una unidad, en contraposicién a la variedad
de soluciones modernas (Zukert and Zukert 2014,
147), los clasicos estaban en desacuerdo entre si,
casi tanto como los modernos, en este tema. Este
punto de vista sugiere inmediatamente un enigma:
épor qué los clasicos son la solucidén para Strauss,
ya que antes de los Estoicos, los mas famosos

fildsofos clasicos, como Platéon y Aristoteles, han

dicho muy poco sobre el Derecho Natural?

Contrariamente a lo que luego se convirtio
en regla, en su conferencia de 1946 Strauss hablé
a menudo, o incluso casi siempre, en su propio
nombre, renunciando a la inmunidad de un
comentarista. Por ejemplo, considera que diversos
enfoques del problema son “insostenibles”,
“engafiosos” o “confusos”. La mayoria de las inter-
pretaciones anteriores, o incluso recientes, del en-
foque de Strauss sobre el derecho natural clasico

se centran Unicamente en la cuestion de la mutabi-

lidad del derecho natural y el problema implicito
del “estado de excepcion” (Cf. Burns 2010; Roberts
2012, 264)" y la consiguiente indignacién (o apro-

bacidn) del maquiavelismo oculto de Strauss.

Este ensayo argumentara que tal enfoque
nos distrae de lo que esta en el corazén del pen-
samiento de Strauss sobre el derecho natural: el
didlogo inacabado entre los convencionalistas y los
defensores de la tesis cldsica que ve a la naturaleza
como el estandar de lo que es justo (Burns, 2015).2
Para ello es necesario presentar sus tres princi-
pales lineas argumentales: 1) el olvido, por no de-
cir ofuscacion, de la cuestion del derecho natural
debido al positivismo y al historicismo; 2) la delim-
itacion de las diferencias entre el derecho natural
moderno y el clasico; 3) la solucién al enigma del
relativo silencio de Platén y Aristoteles sobre el
Derecho Natural, y la propuesta distintiva de Leo
Strauss de que el Derecho Natural consiste mas en
una jerarquia de virtudes o bienes que en un
(cualquier) conjunto de reglas. Semejante pro-
puesta ciertamente descalificara a Strauss como
defensor kantiano de reglas universales e inflexi-
bles, pero mostrara su defensa (no sin problemas)
de la posibilidad del derecho natural, correctamen-

te entendido.



Strauss dice que el Derecho Natural es la
cuestién filosofica mas importante de nuestro
tiempo. Pero también dice que este problema esta
de alguna manera oculto, es un enigma que nos
obliga a estudiar la historia y buscar sus raices; en
otras palabras, es necesario volver a los cldsicos. La
conferencia de Strauss de 1946 comienza con la
observacién de que el concepto de ley natural, en
otros tiempos aceptado como evidente por si mis-
mo, ahora es ampliamente rechazado (excepto
entre los catdlicos) y ni siquiera se comprende
adecuadamente. Este olvido de un problema que
ya no estd en el centro del debate filoséfico-
politico y que se considera una mera “quimera” se
expone también en la “Introducciéon” del libro pub-
licado en 1953. Para Strauss, estamos en una situ-
acion en el cual, para buscar una comprensién
adecuada de la idea de derecho natural debemos
estudiar nuevamente su historia. El problema del
derecho natural es urgente porque un derecho
“independiente de la arbitrariedad humana” es la
Unica alternativa al derecho positivo. Sin recurrir al
derecho natural, no tenemos ninguna base a nues-
tra disposicion para criticar una determinada ley
positiva como injusta. Ademas, sin derecho natural
no existe ni siquiera una base firme para la legitim-

idad del propio derecho positivo. El derecho posi-

tivo, tal como se entiende hoy en dia, deriva su
fuerza de la voluntad de la mayoria. Pero tal volun-
tad no puede considerarse necesariamente justa,
sugiere Strauss, a menos que a su vez derive de
algun tipo de derecho natural, el derecho natural
qgue la mayoria posee como condicion para gober-
nar legitimamente. De lo contrario, desapareceria
cualquier motivo para “respetar, y no sélo temer,
las leyes promulgadas democraticamente, a

diferencia de las leyes promulgadas por el par-

lamento de un dictador”.

Strauss sostiene ademds que decir que el
motivo mds importante que tenemos para sosten-
er tales convicciones es que son nuestros “ideales”
no es presentar una solucién al problema, porque
los ideales son simplemente “objetos de as-
piracion” que carecen de la fuerza del deber im-
plicita en el concepto de “ley” natural. Los ideales
pueden ser meritorios o dignos de alabanza, pero
carecen de poder vinculante, dice Strauss. Ahora
bien, esto es claramente insuficiente: éno estamos
obligados a cuestionar los ideales de nuestra socie-
dad? ¢Obligados a preguntar si nuestra sociedad y
sus ideales son civilizados o barbaros? La di-
cotomia entre civilizacidn y barbarie se ve reforza-
da en su libro de 1953 por la alternativa entre lib-
erales y canibales (Strauss 1953, 3), pero la légica
es la misma. Si se excluye la posibilidad del conoci-
miento del derecho natural y prevalece la arbitrar-

iedad, entonces estamos condenados a la ceguera



y a actuar con ignorancia de lo que es verdadera-
mente justo, y esto implica que todas las cosas
son, en Ultima instancia, permisibles. Ademas,
Strauss explica que ensalzar la “conveniencia” o la
“utilidad” como principio rector tampoco resuelve
el problema: “Todo lo que es conveniente o Util es

conveniente o util para algo”.

Se podrian plantear objeciones similares a
otros estandares arbitrarios que podrian sugerirse
en lugar del derecho natural, como “la cohesién
social y la durabilidad” o “la idea de justicia”, a
menos que la justicia se tome “en el sentido de
Platon o Kant”, lo que equivale, “a todos los efec-

tos practicos”, al derecho natural.

Con estas soluciones insatisfactorias, el in-
truso que intentd ser expulsado por la puerta
vuelve a entrar por la ventana. Strauss recuerda,
en particular, que la mayoria de nuestros contem-
pordneos creen en un derecho natural a la
“autorrealizacion” de cada individuo, tratandolo
como algo no sdélo garantizado por el derecho
nacional (estadounidense), sino como algo que
deberia garantizarse universalmente, a pesar de su
reconocimiento ser muy reciente en la historia
mundial. Lo mismo se puede decir “si alguien afir-
ma que debe preferirse la libertad a la opresién”,
ya que esta afirmacion implica que “todo ser hu-
mano tiene derecho a la libertad”. En las Conferen-
cias Walgreen, dada la atencién que Strauss dedico

a la Constitucion de los Estados Unidos en sus

clases en la New School, las referencias a las
“palabras nobles” de la Declaracion de Independ-
encia americana brindan apoyo adicional a los mis-

mos argumentos.

Posteriormente, Strauss identifica las ra-
zones principales del rechazo contempordneo del
derecho natural y los argumentos tipicamente of-
recidos contra su existencia. La primera razon para
rechazar el derecho natural, dice, es el deseo de
garantizar la plena obligatoriedad de las leyes del
Estado. Se trata de un deseo de “seguridad juridi-
ca”, ya que la apelacidon a un estandar de justicia
mas universal que el derecho positivo de un ré-
gimen determinado abre el camino a la desobedi-
encia civil, lo que naturalmente plantea problemas

al régimen en cuestion.

La segunda razon que Strauss identifica pa-
ra el rechazo del Derecho Natural es la actitud del
historicismo, o “conciencia histérica”, la creencia
de que todas las concepciones de Derecho Natural
son funciones del entorno cultural en el que se ex-
presan y que, como tales, necesariamente carecen
de la universalidad no arbitraria a la que aspiran. El
historicismo proporciona el primer argumento
destacado contra el derecho natural: el gran
nimero de concepciones diferentes del derecho
natural que se han sostenido en diversas épocas y
culturas socava la conviccidén de que cualquiera de

estas concepciones es simplemente la unica cor-

recta. Los puntos de acuerdo entre todas las dis-



tintas teorias del derecho natural serian demasi-
ado generales para demostrar que existe algin
consenso significativo y sustancial sobre el tema

(Strauss 1952b, 112 et seq., 116).

Strauss, sin embargo, sostiene que tal
posicion es problematica en la medida en que los
pensadores del siglo XIX que comenzaron a de-
safiar el derecho natural apelando a la falta de
consenso histdrico solo atacaban versiones moder-
nas de las teorias del derecho natural, descuidan-
do doctrinas antiguas y medievales de esta misma
doctrina. En otras palabras, no consideraron la
idea de derecho natural tal como se este se
presentd originalmente, y se fijaron Unicamente
en las formas en que se presentdé como un deriva-
do de concepciones mas antiguas. Este descuido
de las teorias premodernas del derecho natural se
basé simplemente en la aceptacién incuestionable
del supuesto hegeliano de que la historia se basa
en los logros humanos previos, pero los incorpora
y los supera, la aceptacion del progreso como ley
universal y, por tanto, en el supuesto de que la te-
oria moderna debe ser necesariamente superior a

la que reemplaza.

Para Strauss, un estudio serio del derecho
natural antiguo y medieval no respalda la con-
clusidn de que la teoria moderna sea una mejora
con respecto a sus predecesoras. De hecho, el tipo
mas formidable de critica del derecho natural no

se basa en el historicismo, sino mas bien en la afir-

macién de que todas las pretensiones de morali-
dad o justicia pertenecen en ultima instancia a la
convencién y no a la naturaleza. La distincion mis-
ma entre naturaleza y convencién —entre derecho
natural y derecho positivo— fue rechazada por los
historicistas del siglo XIX debido a su creencia de
qgue todo derecho es, en ultima instancia, de ca-
racter histérico. Esta caracterizacién insatisfactoria
ve al grupo politico o étnico como “una unidad
natural, un organismo” (Strauss 1949, 5) y la alter-
nativa que proponen es trazar una nueva dis-
tincion entre lo histérico y lo natural, clasificando

todo derecho como histérico en lugar de natural.

Esto equivale, segun Strauss, a un mero
retorno a la vision convencionalista tradicional:
decir que todos los derechos son de naturaleza
historica es afirmar que surgen del sentimiento
interno de necesidad histérica de un determinado
grupo politico o social. Por tanto, el historicismo es
similar al convencionalismo en el sentido de que
atribuye todo derecho a un tipo de convencién o
acuerdo entre los miembros de una sociedad so-
bre las necesidades de esa sociedad. Pero esta
solucion es aun mds problematica que el viejo con-
vencionalismo. La ventaja del convencionalismo
antiguo sobre el historicismo es que este ultimo no
presupone la afirmacion insatisfactoria de que un
grupo determinado siempre y necesariamente
identifica correctamente sus necesidades; los an-

tiguos no excluyen la posibilidad de error por parte



de la sociedad (Strauss 1949, 5).

Sin embargo, al admitir esto, volvemos a la
busqueda del derecho natural, ya que tanto los
convencionalistas como los historicistas rechazan
la justicia debido a su arbitrariedad en el sentido
de que “toda ley, incluidas las normas extralegales
del bien y del mal, debe su existencia a el derecho

III

natural”, es decir, su justicia, al hecho de que fue
resultado de un acuerdo, o fue aceptado, por una
determinada sociedad, y nada mas”. Se infiere, por
tanto, que Strauss afirma que el convencionalismo
es mas fuerte y superior al historicismo. Hay un
apéndice al texto, escrito a mano que dice: “La
verdadera alternativa al derecho natural no es el
suave colchon del historicismo, sino mas bien la

dura roca del convencionalismo” (Strauss 1953,

11).

En resumen, es casi imposible evitar una
referencia implicita a alguna “nocidn, correcta o
erronea, clara o nebulosa, de Derecho Natural”.
Sin embargo, esto no prueba que exista un dere-
cho natural: toda ley puede depender enteramen-
te de un decreto social (social fiat). Hoy en dia, la
alternativa entre convencionalismo y derecho na-

tural podria ser mas clara si la cuestién no estuvie-

ra eclipsada por el positivismo y el historicismo.

Curiosamente, Strauss afirma que, para lo-
grar “algun grado de claridad” sobre “el caracter
problematico del derecho natural”, debemos recu-
rrir a la historia ( explica esta necesidad de una
“fusion” entre filosofia e historia en Strauss, 1959).
Continua esbozando la historia de la teoria del de-
recho natural tal como se entiende habitualmente.
Aunque el Derecho Natural fue reconocida por Pla-
tén y Aristoteles, entre otros, el concepto fue en-
fatizado por primera vez por los estoicos y, a su
vez, por los juristas romanos. Luego los Padres de
la Iglesia lo armonizaron con las ensefianzas cris-
tianas, convirtiéndose en “la columna vertebral de

III

la filosofia social occidental”, de la cual el derecho
natural moderno es la versidén mas o menos secu-
larizada. Strauss, sin embargo, rechaza la idea de
gue la teoria moderna de los derechos naturales,
producto del siglo XVII, fue radical en su seculariza-
cién. Ni los antiguos ni los medievales negaron la
independencia del derecho natural de la teologia.
Era, por el contrario, una conclusién obvia (etsi
Deus non daretur). Mas bien, sugiere que la ruptu-
ra fundamental fue de una naturaleza diferente. El
nucleo de la diferencia entre las concepciones tra-

dicional y moderna del derecho natural es que la

primera era esencialmente conservadora y la se-



gunda esencialmente revolucionaria.

Strauss continda enumerando las caracte-
risticas de las doctrinas modernas del derecho na-

tural:

a) El primer elemento distintivo del dere-
cho natural moderno es que es en gran medida
publico y no privado. Antes de la modernidad, el
derecho natural no se concebia principalmente
como una cuestién politica. Censuraba a la tirania
pero permitia que el derecho convencional deter-
minara gran parte de lo que seria el poder acepta-
ble del gobierno. Con Hobbes, Locke y Rousseau, el
Derecho Natural paso a ser vista como una ley uni-
versalmente vinculante que gobierna la conducta e
incluso la legitimidad misma de todo gobierno po-
litico soberano en cualquier momento o lugar. El
derecho natural premoderno nunca tuvo la inten-
cién de determinar algo tan absoluto como la legi-
timidad de un régimen determinado. Fue el dere-
cho natural moderno el que dio origen a fenéme-
nos como las revoluciones, asambleas y constitu-

ciones norteamericanay francesa;

b) El segundo elemento distintivo del dere-
cho natural moderno es que se concibe como com-
pletamente independiente de cualquier derecho
positivo y, por tanto, como algo que debe expo-
nerse de manera integral y sistematica, algo cuyos
principios pueden enumerarse de manera precisa

y absoluta;

c) En tercer lugar, la idea moderna de dere-
cho natural estd vinculada a la idea de un “estado
de naturaleza”, condicion humana caracteristica
de una época anterior al establecimiento de la so-
ciedad civil. La distincion entre estado de naturale-
za y estado civil reemplazé la distincion cristiana
tradicional entre estado de naturaleza y estado de
gracia; los tedricos modernos del derecho natural
han tratado de restar importancia a la caida de
Adan y fundamentar la afirmacién de que el princi-
pal correctivo de las deficiencias del estado de na-
turaleza es un gobierno debidamente ordenado, y

no la gracia divina;

d) La caracteristica mas significativa del de-
recho natural moderno es que, a diferencia de su
homodlogo premoderno, que prescribe principal-
mente deberes, distingue claramente derechos de
deberes e identifica el objetivo principal del go-
bierno como la proteccion de los primeros mas
gue el cultivo de los mismos. Hobbes, Rousseau,
Spinoza, Paine, Kant y Fichte profesaban concep-
ciones del Derecho Natural que otorgaban dere-
chos, entendidos de esta manera, en lugar de de-

beres para con el hombre.*

Leo Strauss no niega que este “intento ha
tenido un éxito notable: las combinaciones de lib-
ertad universal y estabilidad social que se han
logrado durante un tiempo considerable en ciertas
partes del mundo occidental superan todo lo que

se habia logrado a este respecto. en el pasado”.



Lo que dice es que “porque fue un logro muy alto,
hubo que pagar un alto precio por ello. El precio
gue el hombre ha tenido que pagar por las moder-
nas bendiciones de un alto grado de felicidad gen-
eral es la reduccidn de las cimas, la reduccién de la

meta ultima del hombre” (Strauss 1946).

Finalmente, “no podemos juzgar adecuada-
mente el derecho natural moderno si no entende-
mos el derecho natural premoderno”. Sin embar-
go, “[e]l autor cladsico del derecho natural pre-
moderno es Tomas de Aquino, y debido a que su
solucién es tan perfecta, tan elegante, es muy
dificil tomar conciencia del problema del derecho
natural si partimos de las ensefianzas de Tomas”.
Por lo tanto, para recuperar el problema tal como
lo concibieron los clasicos, debemos enfrentar el
enigma de Platén y el silencio de Aristételes en
relacion con el Derecho Natural. Para ello, Strauss
intenta explicar el tratamiento extraflamente con-
ciso que Aristdteles da al tema. La respuesta tipica
al misterio de por qué tanto Platén como Aristo-
teles prestaron tan poca atencién explicita a el

Derecho Natural se basa en la lectura que hace

Hegel de la filosofia politica griega. Como se dijo
anteriormente, Hegel reemplazo la distincion natu-
raleza—convencidon por una distincion entre la
mente subjetiva y la mente objetiva, la ultima de
las cuales refleja un orden superior de razona-
miento y esta institucionalmente arraigada. En es-
ta estructura, se considera que Platdn y Aristételes
articularon el ideal de la ciudad griega como la in-
corporacion de la razén objetiva, dejando el
derecho natural como algo a realizar en la ciudad
griega y sin necesidad de articulacién fuera de ella.
Sin embargo, la lectura que hace Hegel de Platéon y
Aristételes es “insostenible”; porque los grandes
filésofos griegos estaban preocupados precis-
amente por prescribir a la ciudad lo que deberia
ser, algo muy distinto de lo que era, una distincidon
qgue el propio Hegel no acepta. Habiendo notado
esto, Strauss ofrece otra explicacién para el rela-
tivo silencio de los antiguos griegos sobre el
Derecho Natural: reconocieron que el derecho nat-
ural no puede, por si solo, ordenar la sociedad cor-
rectamente, sino que debe ser filtrada hasta cierto
punto por la ley positiva de la convencién. La im-
plementacion radical y universal de los dictados
del Derecho Natural socavaria todo el orden social
y provocaria el caos, como seria el caso, por ejem-
plo, con la redistribucidn radical de bienes basada
en las necesidades fundamentales de cada perso-
na. Una accién asi violaria el consentimiento de

“los muchos” (hoi poloi), cuya opiniéon sobre lo que



es correcto no siempre corresponde a lo que real-
mente es correcto. El reconocimiento de que los
muchos dependen de la opinidn y la tradicién con-
duce a una cautela y moderacién al implementar
los dictados de lo que es verdaderamente correcto
por naturaleza, cuando hacerlo encontraria el tipo
de oposicion numerosa que destruiria el equilibrio

de la sociedad.

En esta conferencia, Leo Strauss considera
de manera un tanto superficial las diferencias en-
tre las tres versiones de la enseifanza clasica del
derecho natural: el derecho natural socratico-
platdnico-estoico, el derecho natural aristotélico y
el derecho natural tomista. Lo que Strauss identifi-
ca en el cap. IV del Derecho Natural y Historia co-
mo “ensefianza socratico-platonica-estoica del
derecho natural” (Strauss, 1953, 146) se funda en
la tensidn entre las dos visiones dominantes sobre
la naturaleza de la justicia: una que exige dar a ca-
da hombre lo que le corresponde y otra segun la
cual la justicia es lo bueno. El derecho civil decide
lo que se debe a cada hombre; pero el derecho
civil puede equivocarse al decidirlo, en cuyo caso
dejaria de ser bueno y por tanto dejaria de ser
justo. Por tanto, para ser buena, la justicia debe
definirse independientemente del derecho civil,
como una forma de dar a cada persona lo que le
corresponde de hecho o por naturaleza. Dar a cada

uno lo que le corresponde implica beneficiar a to-

dos, dar a cada uno lo que le conviene. Dar a cada

uno lo que le corresponde implica a su vez benefi-
ciar a todos. Pero sdlo los sabios pueden determi-
nar lo que es verdaderamente bueno para cada
persona, y por tanto una ciudad sélo puede cum-
plir con este criterio de justicia si es administrada
por hombres sabios. Semejante orden implica el
fin de la comprensién convencional de la propie-
dad privada: los sabios que gobernaban la ciudad
probablemente necesitarian reasignar la propie-
dad de ciertos bienes para que pudieran pertene-
cer a la persona a la que mejor servirian. Del mis-
mo modo, dado que el uso de algo es para el bien
de alguna actividad, una ciudad asi requeriria que
cada hombre hiciera el trabajo que mejor sabe ha-
cer: “La justicia, por tanto, sélo existe en una so-
ciedad en la que cada uno hace lo que puede hacer
bien y en el que cada uno tenga lo que pueda utili-

zar bien” (Strauss 1953, 148).

Sin embargo, no se puede asumir que lo
mejor para cada persona sea simplemente funcion
de categorias como la belleza o el sexo; y, en con-
secuencia, la justicia debe determinar el papel
apropiado de cada uno basandose Unicamente en
el mérito individual. Esto esta en desacuerdo con
la convencién politica estdndar de restringir el
desempeiio de cargos a los ciudadanos, es decir, a
los hijos de los ciudadanos. Para preservar esta
convencién y al mismo tiempo gobernar de acuer-
do con la justicia, se necesitaria un “Estado mun-

dial” (Strauss 1953, 149), porque sélo en un Estado



asi se borraria la distincion entre ciudadano y ex-
tranjero. Un Estado mundial también evitaria la
injusticia de la guerra, que requiere que los ciuda-
danos de una ciudad consideren a los de otra ciu-
dad indiscriminadamente (y por lo tanto injusta-
mente) como enemigos. El problema con la idea
del Estado mundial es que ningln grupo de huma-
nos seria capaz de gobernar el mundo entero si la
condicion de que el gobierno justo estd dirigido al
bien de cada persona particular: el verdadero Esta-
do mundial sélo puede ser el cosmos entero, go-

bernado por Dios.

De las consideraciones esbozadas anterior-
mente, Strauss concluye que “esta solucion al pro-
blema de la justicia obviamente trasciende los limi-
tes de la vida politica. Implica que la justicia que es
posible dentro de la ciudad sdlo puede ser imper-
fecta o no puede ser incuestionablemente bue-
na” (Strauss 1953, 151). Pero Strauss también se-
flala que, desde el punto de vista socratico, la justi-
cia plantea problemas con respecto a la posibilidad
misma o incluso a la equidad del gobierno de los
sabios. En primer lugar, los sabios deben ser obli-
gados a gobernar, porque como sabios tienden a
pasar sus vidas contemplando la verdad inmuta-
ble, que es superior a las cosas meramente huma-
nas de las que deben preocuparse los gobernan-
tes. Para que esta exigencia se haga a los sabios, la
justicia tendria que presentarse como una exigen-

cia de la vida filoséfica. Ademas, este punto plan-

tea la cuestidn de si la justicia y la moralidad nece-
sarias para la vida filoséfica son de hecho idénticas
a la justicia y la moralidad requeridas para la vida
politica: si la moralidad no surge de hecho de dos

raices distintas, una filoséfica y otra politica.

Strauss incluso sugiere la posibilidad de
que la diferencia entre opinién sobre la moralidad
y conocimiento de la moralidad refleje una brecha
entre la moralidad politica y la moralidad filoséfica.
Cualquiera sea el caso, el reconocimiento de la de-
pendencia de la filosofia de la ciudad y de la exis-
tencia natural del afecto humano obliga al fildsofo
a “regresar a la cueva” y ocuparse de los asuntos
de la ciudad: “Al descender a la cueva, el fildsofo
admite que aquello que es intrinsecamente o por
naturaleza superior no es lo mas urgente para el
hombre, que es esencialmente un ser 'intermedio’,
entre los brutos y los dioses” (Strauss 1953, 152).
Esto significa que el fildsofo debe estar dispuesto a
llegar a un acuerdo con la opinién de la ciudad, a
permitir un acuerdo entre la sabiduria y el consen-
timiento, entre el derecho natural y el derecho
convencional. El Derecho Natural debe diluirse si
se quiere dar forma a las leyes de la ciudad.® Esta
es la postura filosoéfica atribuida al propio Leo

Strauss, muy distinta a la de Aristételes.

Por lo tanto, debemos tener cuidado de no
identificar a Aristoteles con Strauss cuando comi-
enza a abordar la doctrina aristotélica del derecho

natural, cuyo tratamiento especifico, como él ob-



serva, se limita a menos de una pégina de la Etica

a Nicémaco.®

La caracteristica mas importante del trata-
miento de Aristoteles es que no establece una
brecha insuperable entre el derecho natural y las
demandas de la sociedad civil; el derecho natural
no necesita diluirse para integrarse en las leyes de
la ciudad. Esto estd en linea con la tendencia gen-
eral de Aristételes para evaluar los diferentes sen-
tidos del ser por separado. Se contenta con dar
una explicacion de la justicia simplemente en
términos de la vida real de las ciudades, en térmi-
nos de lo que se puede lograr, en lugar de seguir a
Platon al insistir en perseguir el ideal de justicia
mas alla de los limites de la sociedad civil, a través
de la vida filosofica. Aristételes afirma que el
derecho natural es, de hecho, parte del derecho
politico; no para negar que el derecho natural
pueda existir fuera de la sociedad civil normal, sino
simplemente porque es dentro de la vida politica
donde el derecho natural alcanza su mdaxima real-
izacion. Es en la sociedad politica, dice Strauss,
donde para Aristételes el derecho natural alcanza
su “destino mas elevado” (Strauss 1953, 157).
Strauss quizds sugiere de esta manera que el telos
del derecho natural tiene su maxima aplicacion en
la politica. Pero a pesar de la superioridad del
marco intelectual de Aristételes en el estudio

cientifico de la politica, no podemos decir que este

rasgo distintivo corresponda a la propia voz de Leo

Strauss.

Sin embargo, es necesaria una advertencia
respecto de la sugerencia de Strauss de un punto
medio de interpretacién del derecho natural aris-
totélico, que aparece claramente tanto en la con-
ferencia de Annapolis como en el capitulo IV de
Derecho natural y Historia. Porque, aunque Strauss
consideraba mas soélido el enfoque clasico,” opté
por ilustrarlo con sus aplicaciones mas im-
pactantes, como el derecho natural de la esclavi-

tud y el dinero (Strauss 1981).

La afirmacién mas inquietante de Aristo-
teles sobre el derecho natural es que es modifica-
ble®. Santo Tomas de Aquino interpreta esta afir-
macién con la reserva de que sélo es modificable
al nivel de preceptos mas especificos; los precep-
tos mas generales del Derecho Natural son en si
mismos inmutables. Sin embargo, tal punto de
vista deriva de los Padres de la Iglesia, no de Aris-
tételes, quien dice claramente que toda la ley (y
no solo el derecho natural) es modificable. La in-
terpretacidon averroista de Aristoteles parece estar
mas cerca de este elemento de su ensefianza: esa
interpretaciéon afirma que, para Aristoteles, el
derecho natural se refiere en realidad al “derecho
natural juridico”, que de hecho esta supeditado al
derecho civil y sélo se eleva por encima del estatus
del mero derecho positivo por la ubicuidad de su
aceptacion; por tanto, el derecho natural no es

puramente natural, estrictamente hablando. Casi



universalmente se reconoce y considera necesario
un conjunto bdsico de dictados de justicia, como
no robar ni matar, pero sigue siendo una cuestién
de convencién, debida al desarrollo peridédico de
condiciones bajo las cuales estos dictados dejan de
aplicarse. Sin embargo, las reglas normales de jus-
ticia se aplican con una frecuencia tan abrumadora
gue deben ensefiarse como inmutables para que
sean efectivas, incluso si tal ensenanza hace que la
doctrina del Derecho Natural sea falsa. Por tanto,
esta interpretacion es, en ultima instancia, no aris-
totélica en el sentido de que sostiene que el
derecho natural, estrictamente hablando, no ex-

iste o es falso.

Strauss sugiere una alternativa a las dos
interpretaciones extremas del Derecho Natural
aristotélica descritas anteriormente. Una accidn
concierne a decisiones particulares, no principios
generales, y por lo tanto el Derecho Natural no es
en realidad una dispensa de principios generales,
sino que existe al nivel de la circunstancia particu-
lar; justifica o condena acciones especificas en lu-
gar de estipular reglas universales de accién. La
consideracion de cada escenario o dilema particu-
lar sefialara una solucidn particular que puede ser
mas deseable que la aplicacién directa de una re-
gla general. En este sentido, el derecho natural es
inmutable. Sin embargo, cada decisién esta im-
plicitamente guiada por principios mas generales.

El propio Aristételes reconoce la existencia de

principios rectores generales como la justicia
conmutativa y distributiva. Sin embargo, estos
principios de justicia estan en ultima instancia sub-
ordinados a un requisito de justicia ain mas basi-
co, a saber, el bien comun; y el bien comun
requiere no sélo una distribucién justa de los
bienes, sino también el mantenimiento de la ex-
istencia misma de la sociedad politica que sea ca-
paz de supervisar esa distribucion. Por esta razén,
cuando la aplicacién de una verdadera justicia
conmutativa o distributiva amenaza la existencia
continuada de la sociedad politica, es mejor para el
bien comun prescindir temporalmente de ciertas
demandas concretas de justicia. En la guerra, por
ejemplo, no existe una ley general que prescriba
exactamente qué constituye un comportamiento
aceptable en cualquier circunstancia; el compor-
tamiento aceptable de una nacién en una guerra
determinada depende de las tacticas concretas a
las que el enemigo es capaz o estd dispuesto a re-
currir, y no existe una regla general que pueda
darse de antemano para regir circunstancias tan
impredecibles, que estan a merced del ingenio o la

creatividad del enemigo.

En definitiva, “la justicia tiene dos prin-
cipios o conjuntos de principios diferentes: las exi-
gencias de la salvacion publica, o lo que es nece-
sario en situaciones extremas para preservar la
mera existencia o independencia de la sociedad,

por un lado, y las reglas de la justicia, en sentido



mas preciso, por el otro” (Strauss 1953, 161). No
existe una regla absoluta para determinar cuando
debe mantenerse un principio con mas urgencia
que otro; Corresponde al estadista prudente
tomar esta determinacidon en el momento de un
conflicto. Este punto define la diferencia entre el
idealismo aristotélico y el cinismo maquiavélico:
mientras Maquiavelo considera las excepciones a
la norma de la justicia como los momentos defini-
torios de la politica, Aristoteles acepta los requisi-
tos habituales de la justicia como paradigmaticos y

solo tolera de “mala gana” y con cautela desvi-

aciones de ella cuando la situacion lo exige.

Strauss identifica un hilo comun que corre
igualmente a través de las doctrinas platdnicas y
aristotélicas del Derecho Natural, un principio que
expresa de la siguiente manera: “Existe una je-
rarquia de fines universalmente vdlida, pero no
hay reglas de accion universalmente val-
idas” (Strauss 1953, 162). La jerarquia universal de
fines en si misma no puede alterarse y proporciona
el estandar de nobleza para acciones, individuos y
regimenes; pero no define toda la gama de posi-
bles circunstancias contingentes, ni cudl es la
mejor respuesta a esa circunstancia particular; la
jerarquia universal de fines no se combina con una

regla universal de aplicacidn.

Esta conferencia de Strauss hasta ahora
ignorada contribuird a revitalizar el estudio del
libro mas famoso de Strauss, visto como un todo.
Strauss afirma en ambos textos, aunque quizas de
manera mas evidente en la conferencia mas breve,
que sdlo el derecho natural moderno ha sido con-
cebido como completamente independiente de
cualquier derecho positivo y, por lo tanto, como
algo que debe exponerse de manera integral y sis-
tematica, algo cuyos principios pueden enumer-

arse con precision y absolutamente.

La alternativa, sin embargo, no es una ex-
posicion integral y sistematica de los principios del
derecho natural premoderno como independien-
tes del derecho convencional (razén por la cual
ningun otro libro ha seguido a las Conferencias
Walgreen con una exposicidon tan sistemdtica co-
mo algunos habian esperado) y que sélo con-
duciria a una visidn provinciana de lo que es justo
por naturaleza, confundiendo al “hombre natural”

con cualquier visiéon particular del hombre.

Lo que es el hombre nunca puede presen-
tarse fuera de los marcos de referencia culturales.
No deberiamos descartar sélo por esto la existen-
cia de algo parecido a la naturaleza humana, como
afirma Strauss en un ensayo de 1941, pero del

“texto del hombre” lo Unico que se puede encon-



trar son las “variantes del texto”, nunca una vision.
del “hombre eterno”. Esta es la razon por la que
debemos recurrir a los estudios histéricos con ve-
na filoséfica, que Leo Strauss considerd su princi-

pal tarea hasta el final de su vida.

Pero lo que podemos observar en las vari-
antes del texto de este hombre muestra que si sa-
bemos muy poco para ser dogmaticos, sabemos
demasiado para ser escépticos. Lo que es natural-
mente justo no es una mera ilusidon necesaria para
evitar que la vida de la sociedad sea una lucha en-
tre hombres como si fueran lobos o para mantener
una cierta cohesion y estabilidad social. Como
afirmo Strauss en 1946, los vinculos de la sociedad,
o0 “ cohesién y durabilidad social”, pueden existir
“en los niveles mas diferentes: en el nivel de la so-
ciedad de castas de la India, China, Esparta, Vene-
cia, Gran Bretafia” y, segun Strauss, esta claro que
una politica basada en la opresidn “no es tan
buena como la cohesidn social y la durabilidad de

una sociedad libre” (Strauss 1946).

Obviamente, hoy la idea misma de una je-
rarquia de bienes y una jerarquia de sociedades
(incluso si aceptamos que el liberalismo es prefer-
ible al canibalismo) es una nocién controvertida,
tan arraigada estd la idea de la igualdad de todos
los valores entre nosotros. Segun Strauss, los
valores no son algo que “afirmamos”, creaciones
nuestras que estdn mas alld del poder analitico de

la razén. Muy por el contrario, los juicios de valor

pertenecen a cualquier descripcién razonable de
los asuntos del hombre (Strauss 1962, Conferen-
cias 1-4), porque no estamos condenados a la locu-

III

ra total “por atacado” y sabiduria solo en cuestio-
nes de detalle (Strauss 1953, 4). Es cierto que, co-
mo afirmo en 1949, “[l]a distincién entre valores y
hechos no habria encontrado la amplia aceptacién
gue tiene si no hubiera tenido algin fundamento.
Es similar a la antigua distincidon entre cuestiones
de hecho y cuestiones de derecho, y distinciones
similares. Lo que debemos preguntarnos es si, por
ser razonable la distincidon entre hechos y valores
dentro de ciertos limites, justifica la separacion
radical de las disciplinas sociales, al menos en la
medida en que las ciencias sociales se declaran
estudio de los

fundamentalmente limitadas al

hechos” (Strauss 1949).

Como Strauss continué repitiendo mas

tarde, “no hay ninguna buena razén para
abandonar el intento de aclarar qué es preferible o
menos preferible”, es decir, la posibilidad de
evaluar los fines del hombre o distinguir entre
bienes. Porque incluso “si no podemos decir cudl
de dos altas montafias cubiertas por nubes es la
mas alta, aun podriamos decir que una montafia
es mas alta que un grano de arena” (Strauss 1962,
sesion 2). Esta afirmacién implica que aunque el
fuego es el mismo en Persia y Grecia y, por el con-
trario, la justicia, los entierros, los sacrificios huma-

nos o la respuesta a quién debe gobernar no son



los mismos en todas partes, la razén no es tan im-
potente como la mayoria de las ciencias sociales y

las filosofias politicas tienden a afirmar.

En resumen: Derecho Natural y Historia no
es so6lo una coleccién de estudios histéricos; tiene
un subtexto escrito con “reserva pedagégica” a lo
largo de cada conferencia o capitulo, en el que Leo
Strauss presenta su propia vision de la justicia y
una interesante “antropologia filoséfica” basada
en una determinada idea de la naturaleza humana

capaz de disipar las “pseudociencias humanas.

Ademads, no es imposible, considerando los
constantes retornos de Strauss al problema del
derecho natural, siguiendo diferentes caminos y
persiguiendo diferentes enfoques, a este problema
“extremadamente” apremiante, inferir que, a pe-
sar de su afirmacion inicial de que la necesidad del
derecho natural no implica su existencia, en las
Conferencias Walgreen intenta defender la posibi-
lidad de un conocimiento real de lo que es justo
por naturaleza —aunque no en su versidon moderna
—ni de forma sistematica, porque piensa que el de-
recho natural (premoderno) no puede exponerse
de forma geométrica. Si esto es cierto, este ma-
nuscrito es mas que un resumen razonado
“idiosincrasico” de lo que se dice sobre el Derecho
Natural: su cuarta versién de tal historia desde
1933 es un intento de revelar la naturaleza del
problema (Gourevitch 1987, 30-47; Umphrey
1994, 275-295).

Esta lectura del pensamiento de Strauss
presupone que, en ultima instancia, se identifica
con la propuesta clasica, y con Platén en particular,
habiendo descartado el mdas generoso utopismo
moderno. La filosofia politica, tal como él la en-
tiende, es absolutamente necesaria como cura pa-
ra el idealismo politico, es decir, para sefialar clara-
mente los limites del cambio de la vida politica por
medios politicos. Promover el florecimiento hu-
mano en la oscuridad de la “cueva” que es la socie-
dad politica, pero a la luz del estandar superior
qgue representa la naturaleza, y al mismo tiempo
mantener los estdndares decentes aparentemente
inherentes a los vinculos de afecto que existen en-
tre conciudadanos, es la esencia de la filosofia poli-
tica socratica-platdnica-estoica. Esta filosofia difie-
re de la solucién aristotélica porque sostiene que
siempre hay una tensién jamas resuelta entre las
leyes de la ciudad y la filosofia y presenta un retra-
to mds verdadero de la vida politica que no impide
el cuestionamiento filosdfico. Aristételes defendia
la conciliaciéon, mediante la promocion de la exce-
lencia humana o la virtud, por inculcacién de virtu-
des morales como habito entre los ciudadanos. Sin
embargo, a pesar de las virtualidades del enfoque
sobrio de Aristoteles, si tomamos como estandar
de la naturaleza lo que el hombre puede ser en su
mejor momento, las consideraciones de cualquier
filésofo sobre el mejor régimen sélo pueden re-

conciliarse con la politica a través de alguna dilu-



[ V. 16, N. 3, 93174, p. 1-20, 2025

cién o compromiso.™®

AuUn asi, a pesar de la preferencia de Leo
Strauss por la versién socratico-platénica de la filo-
sofia politica, incluso las soluciones aristotélicas y
tomistas son mas sensatas que los intentos moder-
nos de describir lo que es simplemente una con-
vencién more geometrico: |la idea moderna de que
no tiene sentido siquiera intentar descubrir lo que
es naturalmente justo en determinadas circunstan-
cias porque todo es interpretacion y no hay verdad
racionalmente los

ni capacidad para evaluar

“valores”.

REFERENCIAS

Strauss, Leo. 2011. “An Introduction to Natural
Right (1931)” In: Hobbes’s Critique of Religion and
Related Writings, edited by Gabriel Bartlett and
Svetozar Minkov. Chicago: University of Chicago

Press.

Michael P. Zuckert e Catherine H. Zuckert, 2014.
Leo Strauss e o Problema da Filosofia Politica.

Chicago, IL: University of Chicago Press, p. 147.

Burns, Tony and James Connelly. 2010. The Legacy

of Leo Strauss. Charlottesville: Imprint Academic.

Pagina 17

Roberts, William Clare. 2012. “All Natural Right Is
Changeable: Aristotelian Natural Right, Prudence,
and the Specter of Exceptionalism.” The Review of

Politics, 74: 261-283.

Strauss, Leo. 1952b. Persecution and the Art of

Writing. Glenco: Free Press.

Strauss, Leo. 1949. “Natural Right and History: Six
lectures delivered at the University of Chicago, Au-
tumn, 1949, under the auspices of the Charles R.
Walgreen Foundation for the Study of American
Institutions.” Regenstein Library, University of Chi-

cago, IV, 5-6.

Strauss, Leo. 1952a. The Political Philosophy of
Hobbes: Its Basis and Its Genesis. Chicago: Univer-

sity of Chicago Press.

Strauss, Leo. 1959. “Political Philosophy and Histo-

ry.” In: What Is Political Philosophy. Glencoe: Free

ISSN 2357-7975



N InterAcao — Artigos Dossié

Press: 56-77.

Stauffer, Devin. 2015. Brill's Companion to Leo
Strauss' Writings on Classical Political Thought.

Leiden and Boston: Brill, Timothy W. Burns ed.

Burns, Timothy. 2015. “Leo Strauss’ Recovery of
Classical Political Philosophy.” In: Brill's Compan-
ion to Leo Strauss' Writings on Classical Political
Thought, edited by Timothy W. Burns. Leiden and

Boston: Brill.

Strauss, Leo. 1968. “Natural Law.” In: International
Encyclopedia of the Social Sciences, vol. 11, edited

by David L. Sills. New York: Macmillan: 80-90.

Strauss, Leo, 1960. “Aristotle’s Politics.” Courses,
lectures, and archives. http://
leostrausscenter.uchicago.edu, http://

leostrausscenter.uchicago.edu/library-finding-aid

Pagina 18

Strauss, Leo. 1981. “Progress or Return? The Con-
temporary Crisis in Western Civilization.” In: Mod-
ern Judaism, Oxford: Oxford University Press vol.1

(1): 17-45.

Strauss, Leo. 1958. Thoughts on Machiavelli. Chi-

cago: Chicago University Press.

Kries, Douglas. 2008. The Problem of Natural Law,

Lanham, MD: Lexington Books.

Harry V. Jaffa, 1952. Thomism and Aristotelian-
ism: A Study of the Commentary by Thomas Aqui-
nas on the Nicomachean Ethics. Chicago: Universi-

ty of Chicago Press.

Strauss, Leo. 1962. Seminar on Natural Right, ses-

sion 2. http://leostrausscenter.uchicago.edu

Gourevitch, Victor. 1987. “The Problem of Natural

Right and the Fundamental Alternatives in Natural

ISSN 2357-7975


http://leostrausscenter.uchicago.edu
http://leostrausscenter.uchicago.edu
http://leostrausscenter.uchicago.edu/library-finding-aid
http://leostrausscenter.uchicago.edu/library-finding-aid

Right and History”, In: The Crises of Liberal De-
mocracy, ed. Por K. Deutsch e W. Soffer. Albany:

SUNY Press.

Umphrey, Stewart. 1994. “Natural Right and Phi-
losophy,” In: Leo Strauss: Political Philosopher
and Jewish Thinker, ed. K. Deutsch e W. Nicgorski.

Lahnam: Rowman e Littlefield.

'Roberts llama la atencidén sobre el hecho de que
es abusivo decir que Strauss afirma que en situa-
ciones extremas la preservacion del Estado requie-
re la suspension de reglas —y actuar injustamente—
como Maquiavelo. Supuestamente, la afirmacién
de Strauss de que “las excepciones son tan justas
como las reglas” permite cualquier injusticia. La
lectura obvia es que las reglas no pueden cubrir
todas las situaciones y la regla suprema es el bien
comun.

’A pesar de la magnifica presentacién de Stauffer ,
debemos considerar la declaracidon explicita de
Strauss en el texto de 1946: “La eleccién que el
hombre siempre ha enfrentado y aun enfrenta es
entre la ley natural y la visién de que todas las no-
ciones de justicia son convencionales. Precisamen-
te porque este es el caso, el problema de la ley na-
tural es nuestro problema mds serio”.

*Estos “principios comunes a toda doctrina del de-
recho natural, estos principios [que] son demasia-
do generales, demasiado formales para tener al-

gln significado”, no son diferentes de la moralidad
de una banda de ladrones.

*Para Kant se trata de un problema muy alejado de
Hobbes: “el creador del derecho natural moderno
no es otro que Thomas Hobbes. Hobbes no sdlo
distingue con claridad y énfasis inusuales en épo-
cas anteriores entre derecho y ley naturales, es
decir, entre derecho natural y deber natural; inclu-
so hace del derecho natural, a diferencia de los
deberes naturales, la base misma y, por tanto, los
limites de todas las obligaciones.

’En algunos de sus escritos, en particular en ciertos
pasajes de La Republica y las Leyes, Cicerdn pre-
senta una versiéon de la concepcion estoica del de-
recho natural segun la cual éste no esta refiido con
las exigencias de la sociedad civil. Por esta razén, la
teoria de la ley natural se atribuye tipicamente a
Ciceron como la formulacion mas antigua y exten-
sa que se conserva de la teoria del derecho natural
premoderno. Sin embargo, Strauss sefiala que una
lectura cuidadosa de Ciceréon no confirma clara-
mente la atribucién a Cicerdn personalmente de
tal enfoque de la ley natural. El propio Cicerdn era
un escéptico académico, y la articulacion de la teo-
ria de la ley natural en cuestidn se expresa en sus
didlogos por parte de seguidores del estoicismo;
Filon, en La Republica, un académico escéptico,
cuestiona la nocién de ley natural, y Escipidn, en el
mismo didlogo, sugiere firmemente que el derecho
civil sélo puede ser una version diluida de la ley
natural. Como sefala Strauss, “es engafoso consi-
derar a Cicerdn un partidario de la ensefanza es-
toica de la ley natural” (Strauss 1953, 156).

®Strauss considera, sin embargo, no sélo esta pagi-
na, sino la filosofia de Aristoteles en su conjunto:
“Esta de acuerdo con el caracter general de la filo-
sofia de Aristételes que su ensefianza sobre la ley
natural esta mucho mas cerca de la comprensién
comun de la justicia que la de Platén” ( Strauss,
1946).



Strauss 1968, 81, menciona, ademas de la Unica
pagina de la Etica, el texto incluido en Retdrica
1373b4-18.

’En un seminario sobre La politica de Aristételes
(Strauss, 1960) esto se afirma claramente: “Las re-
flexiones histéricas son sélo secundarias, por eso
insinué, aunque por justificable cobardia — no lo
dije al principio — insinué que el planteamiento de
Aristételes (9) Es el enfoque sdlido, y eso es lo que
quise decir. Y debemos hacerlo; por supuesto, esta
es una afirmacion absolutamente paraddjica y les
imploro que se resistan a esta propuesta tanto co-
mo sea posible. Pero ahora me gustaria decir algo
mas simple: la hipdtesis de que la comprension de
Aristoteles de las cuestiones sociales es fundamen-
talmente superior a nuestra comprension actual es
necesaria como recurso heuristico. Creo que esta
tesis se puede probar de la siguiente manera. Esta-
mos perfectamente abiertos a la posibilidad de
qgue Aristoteles estuviera equivocado, y tal vez to-
talmente equivocado, pero no podemos saberlo,
no podemos saber que su ensefianza estaba equi-
vocada si no sabemos primero cual fue su ense-
fanza. Esto parece absolutamente necesario” (6-
7). Aristoteles “es superior” (9), considerado el fra-
caso moderno (21). El marco intelectual de Aristo-
teles podria reemplazar utilmente el marco intelec-
tual de la ciencia moderna (214-215).

8La doctrina de la ley natural de Santo Tomas es
considerablemente mas directa a este respecto
que la de Platén o Aristoteles: para Tomas, “los
principios de la ley moral, especialmente tal como
se formulan en la Segunda Tabla del Decélogo, no
sufren excepcién, a menos que sea posible. por
intervencién divina” (Strauss, 1953, 163). En la vi-
sién tomista, la conciencia es el medio por el cual
todos conocen los dictados de la ley natural, pro-
bablemente debido a la aceptacion finalmente ge-
neralizada de la revelacién biblica. Sin embargo, si
el elemento clave es la fe en la revelacion divina,
nos enfrentamos a la preocupacién de que lo que
Santo Tomas considera ley natural no califica de
hecho como ley natural segun el criterio clasico de

la capacidad de ser discernido mediante el razona-
miento de la mente humana sin ayuda. El conoci-
miento de la ley natural absoluta tomista depende
en cierta medida de la comunicacién divina. Ade-
mas, Tomas acepta una imagen dual del fin natural
del hombre, que abarca tanto la perfeccion inte-
lectual como la moral; pero, para explicar la impor-
tancia de la virtud moral, sostiene que el fin natu-
ral del hombre es en si mismo insuficiente y apun-
ta mas alla de él mismo; la ley natural sélo se per-
fecciona por la Ley Divina. De este modo, el dere-
cho natural queda inherentemente vinculado a la
teologia y, en particular, a la teologia revelada. La
teoria moderna de la ley natural se formulé en
parte como una reaccidn a la teoria tomista, como
un retorno a una concepcion de la ley natural co-
mo algo que deberia ser mas obviamente convin-
cente, mas verdaderamente evidente por si mis-
mo, que los puntos controvertidos de la teologia
revelada. Los tedricos modernos del derecho natu-
ral, como Montesquieu, pretendian devolver al
estadista la responsabilidad deliberativa y la auto-
nomia que poseia en el modelo antiguo”.

El analisis mas largo de la conciencia se encuentra
en Strauss 1958, 149: sus comentarios sobre el
“analisis destructivo de... la conciencia” [de Ma-
quiavelo] muestran posibles reservas posteriores
de Leo Strauss a su teoria.

Un estudio equilibrado de la cuestién puede en-
contrarse en Kries, 2008. Se puede encontrar una
descripcidn general de la evidencia en Jaffa, 1952,
29-44, que presenta una vision radicalizada de
Strauss.

%Yn indicio de esta preferencia es que Strauss ig-
nora casi por completo el primer libro de la Politica
de Aristételes en el texto de Derecho natural y His-
toria.



