
Resumo: 
 
Neste artigo, proponho-me a responder duas 
questões centrais acerca do pensamento de 
Leo Strauss: em primeiro lugar, o que 
caracteriza a filosofia política em sua obra? Em 
segundo, qual o sentido atribuído por ele ao 
“retorno” aos Clássicos? A partir dessa 
abordagem, busco evidenciar os elementos da 
“ciência política antiga” que Strauss procura 
reativar, bem como o significado filosófico 
específico que confere à noção de retorno. A 
hipótese que sustento é que esse retorno, em 
Strauss, constitui uma retomada experimental 
de traços fundamentais do pensamento 
clássico, especialmente de seu caráter 
investigativo (zetético), o qual marcava a 
relação peculiar entre o filósofo, o cidadão 
comum e o estadista. Concluo, assim, que a 
proposta straussiana visa recuperar uma 
experiência de pensamento radical, ancorada 
na rearticulação de problemas permanentes. 
 
 
 
Palavras-chave: Leo Strauss; Filosofia política; 
Retorno aos clássicos  
 
 
 

Revista InterAção —  

Artigos Dossiê 

A gênese da filosofia política e o significado 
do “retorno” para Leo Strauss 

 
The genesis of political philosophy and the meaning 

of "return" for Leo Strauss 

Abstract:  
 
In this paper, I aim to address two central 
questions regarding Leo Strauss’s thought: 
first, what is political philosophy for Strauss? 
Second, what does it mean to “return” to the 
Classics? This approach will serve to highlight 
the aspects of “ancient political science” that 
Strauss seeks to revive, as well as the specific 
philosophical meaning he assigns to this notion 
of return. My hypothesis is that, for Strauss, 
the return to the ancients functions as an ex-
perimental recovery of key elements of classi-
cal thought—particularly its investigative 
(zetetic) character—which shaped the distinc-
tive relationship between the philosopher, the 
ordinary citizen, and the statesman. I therefore 
conclude that Strauss’s project involves re-
claiming a radical mode of thinking and reartic-
ulating enduring the permanent problems. 
 
 
 
 
 
Keywords: Leo Strauss; Political philosophy; 
Return to the classics  

 

Publicado por InterAção sob uma licença CC BY-NC-SA 4.0 

I Doutor em Ciência Política pela Universidade Federal Fluminense        , Niterói, RJ; Doutor em Filosofia pela Universidade Federal de Uber-

lândia         , Uberlândia, MG, Brasil. 

elvis.oliver@live.com,        https://orcid.org/0000-0003-1303-1319 

Página 1            ISSN 2357-7975 

Elvis de Oliveira Mendes I 

 

IA., Santa Maria, v . 16, n. 3, e93173, p. 1 -25, jul./set. 2025  •           https://dx.doi.org/10.5902/2357797593173 
Submissão: 9/08/2025  •  Aprovação: 9/08/2025  •  Publicação: 22/08/2025 

mailto:elvis.oliver@live.com
https://orcid.org/0000-0003-1303-1319
https://orcid.org/0000-0003-1303-1319
https://dx.doi.org/10.5902/2357797593173
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://dx.doi.org/10.5902/2357797593173
https://ror.org/02rjhbb08
https://ror.org/04x3wvr31


Página 2            ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

 

Não é o antiquarismo que se esquece de si mesmo 

e é amante da dor, nem o romantismo que se em-

briaga e se perde que nos induz a voltar-se com 

interesse apaixonado, com vontade inqualificável 

de aprender, em direção ao pensamento político 

da antiguidade clássica. Somos impelidos a fazê-lo 

pela crise do nosso tempo, a crise do Ocidente.  

Leo Strauss – The City and Man 

 

INTRODUÇÃO 
 

Neste estudo, tentarei mostrar que, para 

Leo Strauss, compreender o que é a filosofia políti-

ca e sua relação com a filosofia em sentido amplo, 

especialmente com o modo de vida filosófico, é o 

que justifica o “retorno” aos Clássicos como um 

passo essencial para apreender os problemas pe-

renes do humano enquanto humano. Para isso, 

será necessário examinar o significado específico 

do termo “retorno”, entendido como uma mano-

bra conceitual fundamental para evitar leituras 

equivocadas ou superficiais da crítica straussiana à 

modernidade. Dessa forma, será possível perceber 

que a compreensão da filosofia política em sua 

acepção clássica, bem como a escolha pelo 

“retorno” aos antigos, busca viabilizar uma refle-

xão profunda sobre o fenômeno político em toda a 

sua complexidade. Para cumprir essa tarefa, pre-

tendo identificar os elementos da experiência filo-

sófica clássica que Strauss procura reviver, consi-

derando que sua imersão na literatura do passado 

visava lançar nova luz sobre os dilemas contempo-

râneos. 

Diante disso, a minha hipótese é, portanto, 

que a proposta de retorno aos antigos deve ser 

compreendida como uma retomada experimental 

de aspectos centrais do pensamento clássico, so-

bretudo de seu caráter zetético (investigativo). Isso 

porque, segundo Strauss, o que distinguia radical-

mente o filósofo do cidadão comum e do estadista 

era precisamente o empenho em buscar o conhe-

cimento da natureza das coisas, para além das res-

postas convencionais e paradigmáticas que se se-

dimentam no imaginário da cidade. Desse modo, o 

que este estudo pretende evidenciar é que a filo-

sofia política clássica, tal como entendida por 

Strauss, e sua proposta de “retorno” constituem 

um esforço de resgatar uma experiência de pensa-

mento capaz de rearticular os problemas perma-

nentes da existência, oferecendo, assim, uma al-

ternativa crítica às teorias políticas modernas. 

 

 

 

 



Página 3            ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 3, e93173, p. 1-25, 2025 

A TEORIA POLÍTICA E A RUPTURA 

COM A FILOSOFIA POLÍTICA 

 

Para Strauss, a filosofia política é um ramo 

(branch) da filosofia (STRAUSS, 1988, p. 10), inte-

ressado em entender as coisas políticas, tendo em 

vista que os problemas da filosofia política não são 

problemas exclusivamente filosóficos (Cf. Ibidem, 

p. 11). Portanto, “a filosofia política é aquele ramo 

da filosofia que está mais perto da vida política, da 

vida não filosófica, da vida humana, en-

fim” (Ibidem, p. 10)1. De fato, como explica 

Strauss, “a política envolve sempre pensar a mu-

dança ou a permanência, quem deseja mudar, jul-

ga saber o que é melhor, quem pretende conser-

var, quer evitar uma mudança para o pior, sendo 

assim, melhor e pior”, isto é, o julgamento moral 

sobre o bem e o mal é que dá sentido à opinião 

política. O papel da filosofia política é justamente 

transformar essa opinião política em conhecimen-

to político (Cf. Ibidem, p. 10)2. 

Diante disso, Strauss exerce uma radical 

distinção entre o que veio a chamar de “a solução 

clássica” (The classical solution) (Cf. STRAUSS, 

1988, p. 27) e “as soluções modernas” (The mo-

dern solutions) (Cf. Ibidem, p. 40) da filosofia políti-

ca. Ora, percebe-se que no seio mesmo dessa divi-

são está colocado um abismo na própria tradição 

da filosofia política. No entanto, deve-se compre-

ender aqui essa divisão não como uma mera cisão 

de períodos, visto como um processo de transição 

que divide o antigo do moderno como é comu-

mente feito com os tempos históricos. Definitiva-

mente não se trata disso, uma vez que essa ruptu-

ra deve ser entendida como uma distinção radical 

na forma por meio da qual a filosofia política en-

xerga os aspectos não filosóficos da vida política, 

como a satisfação dos indivíduos, a felicidade de 

uma comunidade e a própria possibilidade de atu-

alização da ideia de melhor regime. 

Nesse sentido, no que tange à sua compre-

ensão do que veio a chamar de “solução clássica”, 

Strauss explica que “a filosofia política clássica se 

caracteriza pelo fato de que estava relacionada 

com a vida política de maneira direta” (Ibidem, p. 

78). De fato, esse aspecto seria decisivo justamen-

te na forma a qual se dava a compreensão dos as-

pectos não filosóficos da vida política. Com efeito, 

o que está em jogo para Strauss é que essa carac-

terística fundamental da filosofia política foi rejei-

tada com o surgimento de uma nova filosofia polí-

tica na aurora da modernidade. Assim, não havido 

restauração efetiva da relação entre a filosofia po-

lítica e vida política (Ibidem, p. 79), a moderna filo-

sofia política teria se convertido em teoria política. 

Sobre a diferença fundamental entre esses dois 

tipos de racionalidade política, Strauss explica que: 



Página 4            ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

A solução clássica é utópica no sentido de que 

sua atualização é improvável. A solução mo-

derna é utópica no sentido de que sua atualiza-

ção é impossível. A solução clássica fornece um 

padrão estável pelo qual julgar qualquer or-

dem real. A solução moderna eventualmente 

destrói a própria ideia de um padrão que é 

independente das situações reais (2000, p. 210

-211). 

 

Como é possível perceber, Strauss aceita 

que as pretensões do modelo clássico são utópi-

cas, já que o melhor regime só é possível de acor-

do com o acaso. No entanto, ele enxerga na mo-

dernidade um outro tipo de utopia, baseada na 

racionalização da política com vista ao progresso, 

mas incapaz de decidir o que é melhor ou pior pa-

ra os indivíduos, por abandonar o ideal do melhor 

regime, da virtude e da melhor sociedade3. Na vi-

são de Strauss, essa mudança de foco e dos fins da 

filosofia política se apresenta já nos próprios ter-

mos e sentidos de uso comum na modernidade. 

Sobre isso, vale dizer que nos dias de hoje é co-

mum usarmos os termos filosofia política, pensa-

mento político e teoria política de forma análoga. 

No entanto, a distinção entre pensamento político 

e filosofia política é equivalente à distinção entre 

opinião (crença) e conhecimento. Embora o filóso-

fo político veja o pensamento político como parte 

importante de sua investigação, pensamento polí-

tico não é necessariamente filosofia política. O 

pensamento político está sempre engendrado em 

contextos particulares e afirmações nebulosas pre-

enchidas de achismos, preconceitos e paixões pes-

soais. Deste modo, ele não possui nenhuma meto-

dologia, nenhum compromisso epistemológico, ele 

não depende de uma disposição investigativa efe-

tiva.  

A teoria política, por sua vez, é um produto 

da modernidade e assume um escopo mais amplo 

e geral. Ela aborda questões abrangentes e se ca-

racteriza por seu caráter imagético, sintomatológi-

co e eminentemente teórico ou abstrato. Ao ado-

tar essa abordagem, a teoria política nega, ainda 

que de forma implícita, a tradicional divisão das 

ciências que concebe a ciência política como um 

saber essencialmente prático, e, portanto, não 

teórico. Nesse sentido, a teoria política parte do 

pressuposto de que a via mais segura para uma 

prática política justa e adequada é a elaboração 

teórica pura, orientada pela racionalidade, embora 

essa teoria não tenha como foco principal distin-

guir o certo do errado ou o bem do mal. Essa pos-

tura, no entanto, foi completamente rejeitada por 

Strauss (Cf. STRAUSS, 1988, p. 12-13).  

 Ainda sobre a “teoria política”, Strauss afir-

ma que o seu surgimento na era moderna implica 

que existe um conhecimento teórico das coisas 

políticas (STRAUSS, 2007, p. 515). Esta implicação 

não é de modo algum auto evidente, pois na anti-



Página 5            ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 3, e93173, p. 1-25, 2025 

guidade, todo conhecimento político era conside-

rado conhecimento prático, e não conhecimento 

teórico (Cf. STRAUSS, 1988, p. 88). Strauss recorre 

à divisão feita por Aristóteles entre ciências teóri-

cas e práticas4. De acordo com essa divisão, a filo-

sofia política ou ciência política, juntamente com a 

ética e a economia, pertencem às ciências práticas. 

Assim como a matemática e as ciências naturais 

pertencem ao campo teórico. Quem usa o termo 

“teoria política” tacitamente nega que haja essa 

distinção, até mesmo porque na teoria há uma 

dimensão inventiva que muitas vezes desconsidera 

a realidade dada. Sendo assim, ao ver de Strauss, 

negar essa diferença significa dizer que a política 

ou os assuntos políticos podem ser analisados 

apenas na teoria, essa postura rompe 

radicalmente com a filosofia política que é a análi-

se da vida política de forma efetivamente prática, 

e não apenas isso, mas trata-se de uma investiga-

ção acerca de questões ulteriores como qual a me-

lhor forma de viver (Cf. STRAUSS, 2007, p. 516). 

 Assim, a abordagem metodológica própria 

da teoria política seria um dos aspectos principais 

característicos da ciência política moderna que te-

ria levado a filosofia política paulatinamente à sua 

decadência e total obsolescência em “nosso tem-

po”5. Quando falo dos aspectos não filosóficos da 

política me refiro mais precisamente à linguagem e 

ao imaginário da política real ou da condição dada 

cujo seu principal protagonista não é o filósofo, 

mas o homem comum ou o estadista.  É nesse sen-

tido que Strauss vê uma linha limítrofe como uma 

espécie de fronteira que divide a tradição do pen-

samento político e desvela o que veio a ser chama-

do tradicionalmente de “querela entre os antigos e 

os modernos”. 

 

O QUE É A FILOSOFIA POLÍTICA 

CLÁSSICA? 

 

No ensaio What is Political Philosophy?, 

Strauss afirma: “quando descrevemos a filosofia 

política de Platão e Aristóteles como filosofia polí-

tica clássica, estamos dizendo que esta representa 

a forma clássica da filosofia política” (STRAUSS, 

1988, p. 27). Nesse contexto, Strauss argumenta 

que a filosofia política clássica tem origem em Só-

crates, embora tenha sido conceitualmente apri-

morada por Platão e Aristóteles (STRAUSS, 1992, 

p. 13). Essa forma de filosofia, segundo o autor, é 

marcada por aquilo que ele denomina “nobre sim-

plicidade e grandiosidade tranquila” (noble simpli-

city and quiet grandeur) (STRAUSS, 1988, p. 27). O 

que está em questão, para o professor de Chicago, 

é que a filosofia política clássica possui essa carac-

terística justamente por não ter sido influenciada 

por outras tradições. De fato, no momento históri-



Página 6            ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

co em que ela emerge, todas as tradições políticas 

haviam sido abaladas, e ainda não existia uma tra-

dição consolidada de filosofia política (Cf. Ibidem, 

p. 27-28) 

Diante disso, Strauss observa que os filóso-

fos clássicos adotavam uma abordagem inédita em 

relação às questões políticas: “eles olhavam as coi-

sas políticas na perspectiva do cidadão esclarecido 

ou do estadista” (Ibidem, p. 27). Essa atitude de-

corre de um ponto que o próprio Strauss considera 

fundamental. Ele destaca que “os filósofos clássi-

cos não olham as coisas políticas de fora, como 

meros espectadores da vida política. Eles falam a 

linguagem dos cidadãos ou dos estadistas: dificil-

mente utilizam um termo que não seja familiar ao 

mercado” (Ibidem, p. 28). Ao chamar a atenção 

para esse aspecto, Strauss parece preocupado com 

a acessibilidade da filosofia política, ressaltando 

que, ao adotarem essa postura, os filósofos clássi-

cos tornavam suas reflexões compreensíveis tanto 

para os filósofos quanto para aqueles diretamente 

envolvidos com a prática política. 

Portanto, na visão de Strauss, “a diferença 

mais notável entre a filosofia política clássica e a 

ciência política atual é que esta última não tem 

mais nenhuma preocupação com aquilo que era a 

questão central para a primeira: a questão da me-

lhor ordem política” (STRAUSS, 1988, p. 79). Perce-

ber isto, nos possibilita repensar todo projeto mo-

derno de ciência política e seus principais paradig-

mas6. Deste modo, os elementos mencionados 

acerca da filosofia política clássica, quais sejam; 

sua relação com os aspectos não filosóficos da vida 

política e sua busca pelo melhor regime, pela me-

lhor sociedade ou pela melhor forma de viver, fa-

zem deste tipo de filosofia política um tipo natural. 

Natural porque sua estrutura de análise da realida-

de estava alicerçada na natureza em detrimento 

daquilo que é meramente humano, i.e., as conven-

ções. Neste contexto, os clássicos em sua 

“simplicidade nobre e grandiosidade tranquila”, 

estavam conscientes da superioridade do que é 

natural diante daquilo que é historicamente cons-

truído e acordado entre os indivíduos, como as 

tradições e os contratos. Aspecto gerador da dife-

rença fundamental entre physis e nomos enquanto 

a origem mesma da filosofia de maneira “tout 

court”.  

De fato, Strauss deixa claro que a vida polí-

tica ignora, originalmente, a ideia de natureza e 

não é, portanto, a princípio, consciente da diferen-

ciação entre “o que é natural” e “o que é convenci-

onal”, ou a diferença entre physis e nomos7. Diante 

disso, o filósofo político, ciente do antagonismo 

radical entre natureza e convenção, busca estabe-

lecer um equilíbrio entre esses dois polos, com o 

intuito de preservar certas verdades essenciais à 

vida na cidade. Esse equilíbrio é necessário para 

garantir não apenas a ordem política, mas também 



Página 7            ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 3, e93173, p. 1-25, 2025 

a própria sobrevivência da filosofia, ainda que as 

verdades da cidade não coincidam com as verda-

des da filosofia ou da ciência, cuja finalidade é a 

compreensão da natureza. Nesse contexto, Strauss 

sustenta que a filosofia política clássica, por estar 

fundamentada na natureza e não na convenção, 

revela-se flexível e atenta às dificuldades humanas 

no trato com o poder e no enfrentamento de suas 

maldades e vicissitudes. Por isso, ela exige cautela 

e uma compreensão profunda no processo de 

transformação da mera opinião (doxa) sobre os 

assuntos políticos em conhecimento (episteme), 

como o próprio Strauss explica na passagem a se-

guir: 

 

Eles falam a língua dos cidadãos ou estadistas: 

eles dificilmente usam um único termo que 

não é familiar ao mercado. Por isso, sua filoso-

fia política é abrangente; é tanto teoria política 

quanto habilidade política que é tão aberta aos 

aspectos legais e institucionais da vida política 

quanto àquela que transcende o legal e institu-

cional; é igualmente livre da estreiteza do ad-

vogado, da brutalidade do técnico, dos capri-

chos do visionário e da baixeza dos oportunis-

tas. Ela reproduz e eleva à sua perfeição a flexi-

bilidade magnânima do verdadeiro estadista, 

que esmaga os insolentes e poupa os vencidos. 

Está livre de todo fanatismo porque sabe que o 

mal não pode ser erradicado e, portanto, que 

as expectativas acerca da política devem ser 

moderadas. O espírito que a anima pode ser 

descrito como serenidade ou sobriedade subli-

me (STRAUSS, 1988, p. 28).   

 

Sendo assim, o que está em jogo para 

Strauss é o fato de que os filósofos políticos clássi-

cos estavam comprometidos no processo de trans-

formação da doxa, isto é, da opinião sobre as coi-

sas políticas para a episteme, que por sua vez é o 

conhecimento das coisas políticas. Para tanto, era 

necessário se encarar com seriedade e respeito o 

caráter pré-filosófico da filosofia política, a saber; a 

mera opinião do cidadão comum. De fato, como 

explica Strauss, “todo conhecimento político está 

cercado de opinião política e entremeado por ela. 

Por opinião política entendemos, aqui, a opinião 

enquanto distinta do conhecimento das coisas po-

líticas: erros, palpites, crenças, preconceitos, previ-

sões e por aí vai” (Ibidem, p. 15). Portanto, a vida 

política configura-se como uma combinação entre 

conhecimento e opinião política. Nesse esforço de 

compreensão, os pensadores clássicos não adota-

vam uma postura externa, distante ou neutra. Ao 

contrário, suas análises não partiam de um ponto 

de vista impessoal ou excessivamente racionalista, 

como se fossem meros espectadores da vida políti-

ca, munidos de um saber técnico moralmente indi-

ferente. 

Sobre esse aspecto, Strauss chama atenção 

para uma distinção primordial entre as perspecti-



Página 8            ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

vas antiga e moderna de filosofia política que apa-

rece já em Descartes. Quando este baluarte inau-

gurador da mentalidade moderna desenvolve sua 

teoria do cogito superlativa o “eu” em detrimento 

do “tu” e do “nós”. Ao ver de Strauss, ao fazer isso, 

fora desconsiderada de forma consciente ou não, a 

mais importante relação humana, baseada no “eu 

– tu – nós”, relação que era conhecida pelos 

antigos pela palavra amizade (Ibidem, p. 28-29)8. 

No entanto, as análises cientificistas comuns ao 

“nosso tempo” nada falam sobre isso. Sobre o 

esforço de compreensão da filosofia política clássi-

ca, Strauss explica que: 

 

A filosofia política clássica tentou alcançar a 

sua meta aceitando as distinções básicas feitas 

na vida política, exatamente no sentido e com 

a orientação em que elas eram feitas na vida 

política, pensando-as até o fim, compreenden-

do-as até o mais perfeitamente possível. Ela 

não partiu de distinções básicas entre, por 

exemplo, “estado de natureza” e “estado civil”, 

entre “fatos” e “valores”, entre “realidade” e 

“ideologias”, entre o “mundo” e os “mundos” 

das diferentes sociedades, ou entre “o Eu, o Tu 

e o Nós”, distinções que são estranhas e mes-

mo desconhecidas, à vida política enquanto tal 

e que têm origem apenas na reflexão científica 

e filosófica (Ibidem, p. 79-80). 

 

Como se percebe na interpretação straussi-

ana, o caráter específico da filosofia política clássi-

ca é a forma a qual ela lida com a vida política e 

com a realidade dada. Segundo o filósofo, os clás-

sicos no que se refere à filosofia política não se 

apegavam a conceitos e abstrações, mas sim à rea-

lidade prática. Assim, para Strauss, isso aparece 

com maior clareza nas Leis de Platão, que para ele 

é a obra política par excellence do filósofo grego9. 

Esta afirmação se dá pelo fato de que a obra em 

questão se mostra como um diálogo sobre a lei e 

assuntos políticos em geral, do qual os protagonis-

tas deste diálogo são homens velhos de cidades 

diferentes, um velho estrangeiro ateniense, um 

velho cretense e um velho espartano, esse episó-

dio ocorre na ilha grega de Creta (Cf. STRAUSS, 

1988, p. 29).  

Assim, Strauss identifica, nesse diálogo mo-

numental, a condição necessária e emblemática da 

filosofia política clássica. Trata-se de uma cena em 

que homens oriundos de diferentes cidades discu-

tem opiniões provenientes de distintas tradições, 

mas partilham uma linguagem comum e perse-

guem um mesmo objetivo: conhecer o bem co-

mum, independentemente do caráter histórico e 

relativista das convenções ou dos valores estabele-

cidos em suas respectivas culturas e cidades. Para 

Strauss, é precisamente nesse ponto que se en-

contra o traço distintivo da filosofia política clássi-

ca em relação à sua forma moderna e contempo-



Página 9            ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 3, e93173, p. 1-25, 2025 

rânea. O que a define é o fato de que, mesmo em 

um diálogo entre indivíduos com origens, crenças 

e tradições diversas, era possível buscar racional-

mente o bem em si, por meio de uma investigação 

de caráter zetético (investigativo) (Cf. STRAUSS, 

2000, p. 196). Assim, o bem era concebido como 

algo que transcende as convenções e o relativismo 

manifestos na diversidade dos códigos morais e 

costumes humanos, marcados pela mera facticida-

de histórica. 

Nesse sentido, embora Strauss insista na 

existência de questões permanentes da condição 

humana (como o poder, a dor e a morte) que 

transcendem o tempo e o espaço, ele também re-

conhece um fenômeno igualmente inescapável: o 

fato de que cada comunidade política, em deter-

minado tempo e lugar, formula concepções pró-

prias de certo e errado, bem e mal, melhor e pior, 

distintas das de outras comunidades distantes em 

termos históricos e geográficos. Assim, o convenci-

onalismo, por sua natureza, não possui fundamen-

to na ordem natural, pois se apresenta como um 

arranjo artificial, isto é, uma espécie de acordo ou 

contrato que, embora possa promover a paz, não é 

capaz de produzir a verdade (Ibidem, p. 11).  

No entanto, reconhecer que cada comuni-

dade desenvolve suas próprias verdades e valores 

não significa que essas comunidades estejam em 

total desacordo entre si. Ao contrário, pode haver 

pontos de convergência entre diferentes povos e 

épocas, o que sugere a existência de problemas 

humanos permanentes, decorrentes de necessida-

des comuns a qualquer agrupamento humano, in-

dependentemente de seu contexto histórico. Isso 

demonstra que Strauss não apenas reconhece, 

mas afirma a legitimidade e a necessidade da plu-

ralidade de concepções morais, expressa na multi-

plicidade de códigos éticos baseados em conven-

ções, como reflexo das inúmeras culturas que 

compõem o mundo humano (Cf. Ibidem, p. 16). 

Sendo assim, ao considerar o convenciona-

lismo como um instrumento fundamental para a 

vida em sociedade, é possível perceber que o uni-

versal se dá em uma comunidade política enquan-

to as verdades aceitas por um grupo são transfor-

madas em “dogma público”. Deste modo, a neces-

sidade do convencionalismo assim compreendido 

mostra que era amplamente aceita pelos antigos a 

constatação da total falta de sentido na história 

(Cf. Ibidem, p. 18). Isso foi percebido por Strauss 

como algo óbvio, a saber, a ausência de sentido na 

história e sua constante mutabilidade rumo a um 

caminho sempre desconhecido (Cf. Ibidem, p. 20). 

De fato, na visão de Strauss essa obviedade não 

teria passado despercebida para os antigos, na 

verdade, essa constatação foi escondida dado seu 

poder destruidor e corrosivo para qualquer socie-

dade, aspecto então compreendido como um peri-



Página 10           ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

go, caso fosse acessado de maneira livre e gratuita 

pelo homem comum. 

Dado que a formulação dos valores varia 

profundamente entre culturas e períodos históri-

cos, o papel do filósofo, segundo Strauss, é investi-

gar o que há de comum entre os diversos códigos 

morais, ou aquilo que pode ser compreendido co-

mo um conhecimento político verdadeiro. Tal co-

nhecimento, por ser naturalmente bom, poderia 

ser aceito e aplicado universalmente, independen-

temente do tempo ou lugar, pois não se funda-

menta em meras opiniões ocasionais, mas em um 

saber genuíno (Cf. Ibidem, p. 11). Nessa perspecti-

va, a filosofia só é autêntica enquanto investigação 

orientada por uma postura cética (no sentido origi-

nal do termo), centrada na busca pelo que é natu-

ral, isto é, por aquilo que transcende a multiplici-

dade das opiniões, das visões de mundo e ou “as 

cavernas”. Essa busca exige um questionamento 

radical, que não visa a uma solução definitiva, mas 

sim à compreensão mais profunda da realidade. 

Filosofar, portanto, consiste em reconhecer a 

própria ignorância, é saber que sabe que não sabe, 

o que impulsiona o filósofo à busca incessante da 

verdade. Trata-se de uma procura consciente de 

que o objeto desejado talvez jamais seja plena-

mente alcançado. No entanto, é precisamente es-

se fracasso ou essa impossibilidade de alcançar 

uma verdade final, que confere sentido e perma-

nência ao exercício filosófico. 

Em outras palavras, a filosofia ao ver de 

Strauss não se condiciona a responder perguntas 

ou demonstrar os objetos achados por sua investi-

gação, mas sim pela experiência dessa investiga-

ção que acontece no pensamento e no cultivo do 

espírito especulativo, que não se cansa de contem-

plar e se perguntar sobre a totalidade das coisas. 

Sendo assim, a filosofia política clássica teria já em 

sua origem, a pretensão de superar o caráter 

antropomórfico e histórico de toda lei, tradição e 

convenção social. Nesse sentido, Strauss enfatiza 

que: 

 

As questões primárias da filosofia política clás-

sica, e os termos nos quais ela as postulou, não 

eram especificamente filosóficas ou científicas; 

eram questões levantadas em assembleias, 

conselhos, clubes e gabinetes, e elas foram 

postuladas em termos inteligíveis e familiares, 

pelo menos para todos os adultos sãos, a partir 

da experiência do dia a dia e dos usos do dia a 

dia. Essas questões têm uma hierarquia natural 

que provê a vida política, e, logo, a filosofia 

política, da sua orientação fundamental (1988, 

p. 80).         

 

Deste modo, os antigos tinham a consciên-

cia da importância da tradição e da religião10 para 

a manutenção da ordem civil e do establishment 

social da polis (Cf. STRAUSS, 1995, p. 27), pois “a 



Página 11           ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 3, e93173, p. 1-25, 2025 

filosofia política clássica relacionava-se de modo 

direto com a vida política porque seu tema central 

era objeto de controvérsia real na vida política pré

-filosófica” (STRAUSS, 1988, p. 84). Strauss enxerga 

nesse contexto, a figura do filósofo legislador, não 

qualquer legislador, mas sim o professor dos legis-

ladores, já que o legislador real não lida com idei-

as, mas com a cidade real formada por indivíduos 

reais, o que limita completamente suas condições 

de ação e escolha, as quais estão entregues ao 

acaso e às contingências da realidade dada. Por 

outro lado, o filósofo é livre e ilimitado em suas 

reflexões (Cf. Ibidem, p. 86).  

Por ser desta maneira, na visão de Strauss a 

racionalidade filosófica sozinha não possui os ele-

mentos necessários para compreender e lidar de 

forma efetiva com problemas políticos reais, pois 

as necessidades políticas sempre superam as ne-

cessidades filosóficas em sua emergência (Cf. 

STRAUSS, 1992, p. 23). Dessa forma, a filosofia em 

sentido amplo, se revela como um conhecimento 

investigativo e muito mais questionador do que 

formador e edificante em um primeiro momen-

to11. Sua compreensão é restrita e direcionada ao 

conhecimento da totalidade das coisas. Acerca do 

que é a filosofia propriamente dita, Strauss explica 

bem no início de What is political philosophy? que: 

 

A filosofia é, essencialmente, não a posse da 

verdade, mas a busca da verdade. O traço dis-

tintivo do filósofo é que “ele sabe que não sa-

be nada", e que a sua visão sobre a nossa igno-

rância concernente à maioria das coisas o in-

duz a lutar com todo o seu poder em busca do 

conhecimento. Ele deixaria de ser um filósofo 

ao fugir das questões concernentes a essas 

coisas ou, então, ao negligenciá-las porque elas 

não podem ser respondidas (1988, p. 11). 

 

Essa visão acerca do que é a filosofia, des-

vela a necessidade de um ceticismo estratégico e 

fundamental à própria atitude filosófica genuína.  

Isso pode ser visto também em On Tyranny, onde 

Strauss afirma que a “filosofia não é conhecimen-

to, mas busca por conhecimento” (2000, p. 194). 

Deste modo, Strauss ao insistir que a “filosofia no 

sentido original do termo é nada mais que o co-

nhecimento da própria ignorância” (Ibidem, p. 

196), eleva seu caráter investigativo (zetético) en-

quanto sua razão de ser. Seu clamor cético apare-

ce como uma espécie de condição para existência 

mesma do modo de vida filosófico diante do peri-

go radical e iminente do sectarismo. Em Reason 

and Revelation, no esforço de distinguir filosofia e 

religião Strauss afirma que: “a filosofia se sustenta 

pela possibilidade de suspensão de juízo a conside-

rar as questões fundamentais. Isto é dizer que a 

filosofia é cética (Sceptical): no sentido original do 

termo” (STRAUSS, In. MEIER, 2006, p. 147). 



Página 12           ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

Strauss parece insistir no caráter cético e 

de disputa característico da filosofia genuína, para 

afirma-la não enquanto um tipo de conhecimento 

decisivo que traga respostas, mas sim comprome-

tido com as perguntas (Ibidem, p. 148).  Dessa for-

ma, Strauss parece querer evidenciar o risco da 

atitude sectária e dogmática, sempre latente na 

própria atividade filosófica, ou, ainda, o perigo que 

surge quando a criação de conceitos e sistemas 

lógicos fechados gera verdades e premissas que 

passam a ser defendidas com fervor quase religio-

so por seus seguidores. Assim, considerando que a 

filosofia deve representar a busca contínua pelo 

conhecimento e, por isso mesmo, um afastamento 

do sectarismo, da religiosidade dogmática e das 

ideologias tomadas pelo fanatismo, revela-se um 

dos aspectos mais problemáticos da relação entre 

filosofia e sociedade. Isso porque a postura investi-

gativa, crítica e inquieta do filósofo genuíno muitas 

vezes se mostra incompatível com as exigências de 

estabilidade da vida em comunidade, sustentada 

frequentemente por preconceitos, crenças 

infundadas e visões de mundo pouco elaboradas. 

Assim, os filósofos clássicos se mostravam 

conscientes dessa dificuldade e dos limites 

naturalmente impostos ao logos filosófico, e por 

isso, desenvolveram justamente na filosofia políti-

ca uma forma possível da filosofia compreender os 

problemas não filosóficos da vida política, isto é, a 

realidade dada marcada por problemas reais e 

conflitos reais, e as emoções que esses conflitos 

evocam entre os seres humanos reais que habita-

vam a polis e se relacionavam mutuamente, a 

mostrar sua capacidade tanto para os mais belos 

atos quanto para as mais sórdidas crueldades.  

Diante disso, o que pode se dizer é que os 

clássicos estavam conscientes de toda grandeza e 

baixeza humana, sabiam que o filósofo precisava 

de outra postura diante da multidão, já que para 

compreender as relações de poder entre os ho-

mens era necessário, sobretudo, ceder ao senso 

comum, para possibilitar o movimento fundamen-

tal de transformação da mera opinião política em 

sabedoria política. Essa postura, ao ver de Strauss, 

deu origem à filosofia política no contexto do pen-

samento clássico. Portanto, a filosofia política nas-

ce como uma necessidade da filosofia em ampliar 

seu campo de alcance em relação à comunidade 

política. Para tal tarefa, a filosofia precisava se 

apresentar sob outras vestes, isto é, precisava falar 

a língua de seus interlocutores. Não apenas falar a 

mesma língua, mas conhecer seus anseios e acei-

tar muitas de suas opiniões e preconceitos, mesmo 

que absurdos e equivocados12. Assim, através da 

promoção desse diálogo tentar guiar os habitantes 

da cidade que estivessem mais abertos a isso, por 

um caminho mais cuidadoso em direção a uma 

vida virtuosa.  



Página 13           ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 3, e93173, p. 1-25, 2025 

A solução prática para o desenvolvimento 

desse tipo político não é fornecida por Strauss, no 

entanto, a ideia que Strauss pretende resgatar é 

especificamente uma forma de encarar os proble-

mas. Embora o professor de Chicago não tenha 

dado uma resposta direta e categórica que nos di-

recione a uma solução política em um sentido prá-

tico, é razoável concluir que ele parece julgar que 

a filosofia política clássica tem algo de superior em 

relação à moderna, por ter sido capaz de elaborar 

uma abordagem do fenômeno político a partir de 

uma investigação sobre a questão do melhor regi-

me, com base nos regimes existentes e na condi-

ção mesma do humano como humano (Cf. 

STRAUSS, 1988, p. 79). Sobretudo, pelo fato de os 

antigos terem sido capazes de desenvolver um mí-

nimo de entendimento e concordância entre si 

acerca de um aspecto fundamental da vida políti-

ca. Precisamente sobre isso, Strauss afirma que, 

“há um acordo fundamental e ao mesmo tempo 

específico entre todos os filósofos políticos clássi-

cos: o objetivo da vida política é a virtude, e a or-

dem mais propícia à virtude é a república aristo-

crática, ou então o regime misto” (STRAUSS, 1988, 

p. 40)13. 

Dito isso, apenas a título de exemplo, essa 

característica específica do pensamento antigo tão 

valorizada por Strauss pode ser claramente obser-

vada no terceiro livro da Política de Aristóteles. 

Nessa obra, Aristóteles se empenha em examinar, 

entre as diversas formas de governo possíveis, 

qual seria a melhor distribuição das virtudes em 

relação a cada regime, bem como identificar qual 

virtude política seria a mais relevante para a reali-

zação da vida feliz na polis, considerando sempre o 

tipo de governo em questão. A maior dificuldade 

de seu empreendimento parece residir justamente 

no reconhecimento de que os indivíduos são, por 

natureza, distintos e, portanto, aspiram a coisas 

igualmente diversas14. Em Platão a meta não era 

diferente, sua investigação sobre o melhor regime 

não se limita a dizer qual a melhor política, mas 

pretende, sobretudo, dizer a melhor forma de vi-

da, isto é, qual o modo de vida mais feliz15. Portan-

to, a busca fundante da filosofia política clássica, a 

saber, qual o melhor regime, qual a melhor socie-

dade ou qual a forma mais justa e feliz de viver, 

perpassa de forma ulterior não por questões me-

ramente teóricas, mas, por questões práticas, co-

mo “o que é virtude”? (STRAUSS, 1988, p. 90)16.  

A reconsideração dessa e de outras 

questões fundamentais para os antigos é 

justamente o que está em jogo para Strauss. 

Segundo ele, a ciência política moderna tornou-se 

excessivamente teórica ou intelectualizada, 

perdendo, por assim dizer, uma característica 

essencial presente na ciência política de Sócrates, 

Xenofonte, Platão e Aristóteles, a saber, o diálogo 

com a multidão, isto é, o contato direto com a 

opinião comum. Nesse mesmo sentido, ela teria 



Página 14           ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

assumido um viés demasiadamente cientificista, 

alterando profundamente seu vocabulário e tor-

nando-se, assim, um campo inteligível e relevante 

apenas para homens e mulheres de ciência. No 

entanto, a política não existe para governar ape-

nas cientistas ou filósofos, ela se destina ao gover-

no da sociedade como um todo. E como filósofos e 

cientistas representam apenas uma fração diminu-

ta da comunidade, a política precisa necessaria-

mente lidar, de forma abrangente, com a multidão 

não esclarecida. 

Portanto, para compreendermos a política 

de forma efetiva, é necessário entender os costu-

mes, as tradições religiosas e o imaginário da mul-

tidão, isto é, entender a mera opinião do 

“ignorante” e a visceralidade do senso comum em 

suas práticas mais triviais e corriqueiras. No entan-

to, a ciência política moderna sob o pretexto de 

não perder sua cientificidade se absteve de lidar 

com “as coisas mesmas” do fenômeno da vida po-

lítica ao alegar que costumes e valores não têm 

como serem compreendidos a luz da razão17, por 

serem fruto dos mitos e preconceitos populares 

característicos dos costumes e das superstições. 

Sendo assim, ainda nesse mesmo sentido, vale di-

zer que para Strauss, a ciência política moderna ao 

considerar que os valores não são passíveis de se-

rem explicados racionalmente, desembocou na 

adoção de uma “neutralidade axiológica” que a 

torna estruturalmente incapaz de compreender os 

fenômenos políticos como tais.  

Na leitura de Strauss, isso ocorre pela in-

fluência direta das duas correntes intelectuais 

mais poderosa da contemporaneidade. O positivis-

mo e o historicismo são, de fato, os obstáculos 

mais significativos para o “retorno” de Leo Strauss 

à experiência de pensamento dos antigos, especi-

almente quando se trata da análise dos aspectos 

pré-filosóficos da vida humana18. Positivismo e 

historicismo, por sua natureza excessivamente 

teórica, negligenciam aspectos fundamentais da 

vida cotidiana e do contato direto com a realidade 

humana concreta, que são essenciais para uma 

compreensão genuína da filosofia política, como a 

proposta por Strauss (Cf. STRAUSS, 1965). De fato, 

Strauss nos esclarece que os fenômenos políticos 

são intrinsecamente valorativos e uma ciência polí-

tica que se recusa a falar a linguagem dos valores 

ao descrever os fenômenos políticos não é capaz, 

portanto, de apreender aquilo que é mais caracte-

rístico em tais fenômenos (Cf. STRAUSS, 2007). 

Com efeito, é essencial compreender que, 

na perspectiva de Strauss, não se trata de afirmar 

que os antigos detinham respostas prontas para as 

mazelas do mundo contemporâneo. Trata-se, 

antes, de reconhecer que aqueles que, muito 

antes de nós, viveram e refletiram racionalmente 

sobre os fenômenos políticos e humanos, podem 



Página 15           ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 3, e93173, p. 1-25, 2025 

nos oferecer valiosas pistas para pensar nossos 

próprios dilemas. Nesse contexto, é importante 

destacar que minha leitura não endossa a ideia de 

que Strauss tenha formulado uma agenda política 

baseada nos clássicos. Ao contrário, ele parecia 

plenamente consciente das limitações da filosofia 

política antiga diante dos problemas práticos de 

seu próprio tempo. 

Existe, em sua proposta de retorno, um tra-

ço notavelmente fenomenológico, trata-se de bus-

car uma compreensão da vida política tal como ela 

se apresenta, anterior a qualquer sistematização 

teórica19. Strauss identifica, no modo de aborda-

gem mais direto e experiencial dos filósofos anti-

gos, um caminho mais adequado para se aproxi-

mar do fenômeno político. Isso que justifica, em 

última instância, seu apelo ao retorno. Afinal, não 

faria sentido imaginar que os clássicos possam ofe-

recer soluções diretas aos desafios atuais, uma vez 

que apenas os vivos podem agir no presente, os 

pensadores do passado, por mais relevantes que 

tenham sido, já não podem intervir diretamente 

em nossa realidade. 

O que está em jogo para Strauss, portanto, 

é evidenciar que a filosofia política moderna, é tão 

incapaz de resolver os problemas da contempora-

neidade quanto a filosofia política clássica o era 

em relação aos dilemas práticos da polis grega. A 

diferença fundamental, no entanto, está no fato 

de que os antigos não se deixaram iludir pela ideia 

de que os problemas humanos poderiam ser ple-

namente resolvidos, nem acreditaram que a natu-

reza humana pudesse ser aperfeiçoada por meio 

de um projeto racionalista universal. O que a filo-

sofia, ou a ciência política pode oferecer, em qual-

quer tempo, são experiências de pensamento, isto 

é, modos de compreender, interrogar e interpretar 

os desafios do viver coletivo. Nesse sentido, a res-

tauração ou revalorização da ciência política clássi-

ca, ou melhor, a retomada de elementos episte-

mológicos centrais da filosofia política antiga deve, 

segundo Strauss, funcionar como um “retorno” a 

essa experiência reflexiva, a esse modo originário 

de compreender os problemas humanos, como 

veremos a seguir. 

 

SOBRE O SENTIDO DO “RETORNO” 

AOS CLÁSSICOS 

 

O termo “retorno” (Return), utilizado por 

Strauss, deve ser compreendido com precisão. Es-

sa compreensão é essencial para evitar interpreta-

ções apressadas ou descuidadas que reforcem 

equívocos e possíveis mal-entendidos quanto ao 

sentido de sua crítica. Como enfatizado em Pro-

gress or Return?, o “retorno”, tal como proposto 

por Strauss, não implica um simples saudosismo 



Página 16           ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

ou repetição do passado, mas sim o reconheci-

mento de que se trilhou um caminho equivocado, 

um percurso mal conduzido, um itinerário desori-

entado, ou mesmo a chegada a um beco sem saí-

da. Trata-se, portanto, da aceitação de um erro e 

da consciência de que é necessário voltar atrás, 

refazer o caminho e, de certo modo, arrepender-

se. (STRAUSS, 1989, p. 249). 

Como é possível perceber, Strauss não é 

um pensador nostálgico e nem muito menos um 

reacionário, definitivamente não se trata disso. 

Strauss também não é um classicista romântico, 

em seus textos demonstra um realismo agudo e de 

um tom verdadeiramente perturbador e inquie-

tante, digno de quem possui uma plena consciên-

cia de que cada sociedade é responsável por si em 

seu próprio tempo e lugar. Evidentemente, não é 

possível voltar no tempo, fazer menção às socieda-

des antigas não implica dizer que essas sociedades 

não tinham defeitos e graves problemas. Retornar, 

no sentido straussiano, é olhar para trás, escutar 

atentamente aqueles que passaram por esse mun-

do e tiveram que lidar com os dramas da condição 

humana muito antes de nós e certamente em con-

dições muito diferentes. 

Portanto, em Strauss o termo “retorno” 

aparece como um ato de aprender com quem já 

viveu tudo antes, como numa relação entre mes-

tre e pupilo, mas aprender é sempre aprender pa-

ra o futuro. Como é dito pela personagem de Só-

crates em seu “elogio à velhice”, ao afirmar seu 

gosto pelo diálogo com os mais velhos, nessa oca-

sião, o homem mais sábio de Atenas diz que, 

“conversar com os idosos é aprender com eles co-

mo se fossem viajantes que nos precederam numa 

estrada que nós também, é possível, teremos al-

gum dia de trilhar”20. De fato, retornar no sentido 

stricto e literal da palavra é impossível, e mesmo 

que fosse possível, provavelmente o passado não 

nos traria nada de superior em relação a qualquer 

outro tempo, dado a inexorabilidade e permanên-

cia dos problemas humanos.  

Nesse sentido, a professora Leora Batnitzky 

é enfática ao afirmar que Strauss tenta recuperar a 

filosofia política clássica, não para retornar às es-

truturas políticas do passado, mas para reconside-

rar as maneiras pelas quais os pensadores pré-

modernos achavam necessário lutar e viver com as 

tensões, se não contradições, que por definição 

surgem da sociedade humana (BATNITZKY, In. 

SMITH, 2009, p. 41-42). Portanto, não há nada de 

reacionário nessa postura, diferentemente de 

Strauss, o reacionário parte da crença na possibili-

dade da restauração de um passado vivido ou não, 

onde na lembrança tudo era melhor, seja pelo cul-

tivo da vida de acordo com a teologia, natureza ou 

metafísica, uma espécie de “era de ouro” que re-

mete a uma concepção mais antropológica do que 

política ou histórica. Sobre isso, cito as palavras do 



Página 17           ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 3, e93173, p. 1-25, 2025 

próprio Strauss sobre o retorno à filosofia política 

clássica: 

 

O retorno à filosofia política clássica é ao mes-

mo tempo necessário e tentativo ou experi-

mental. Não a despeito de seu caráter tentati-

vo, mas por causa dele, tal retorno deve ser 

levado a sério, ou seja, sem olhar de soslaio 

para nossa crise atual. Não há perigo de que 

possamos nos esquecer dessa crise, uma vez 

que ela é a causa de toda nossa preocupação 

com os clássicos. Não podemos razoavelmente 

esperar que uma nova compreensão da filoso-

fia política clássica nos forneça receitas para o 

uso atual. Pois o relativo sucesso da filosofia 

política moderna trouxe à tona um tipo de so-

ciedade totalmente desconhecida para os clás-

sicos, um tipo de sociedade à qual os princípios 

clássicos, tal como afirmados e elaborados 

pelos clássicos, não são imediatamente aplicá-

veis (1992, p. 11).  

 

Nesse trecho de The City and Man, Strauss 

claramente explora o caráter experimental e refle-

xivo de sua proposta de retorno, enquanto tentati-

va de clarificação daquilo que julga ser os proble-

mas perenes da existência humana que a filosofia 

política, enquanto um subproduto da filosofia, pre-

tende compreender de forma elucidativa e com-

preensiva como forma de pensar os problemas. 

Ora, ainda com objetivo de tornar isso o mais claro 

possível, considero importante voltar ao texto de 

Strauss, no trecho em que o filósofo parece ser 

ainda mais enfático quando insiste no mesmo ar-

gumento ao dizer que: 

 

Só nós, vivendo hoje, podemos encontrar uma 

solução para os problemas de hoje. Mas uma 

compreensão adequada dos princípios elabo-

rados pelos clássicos pode ser um ponto de 

partida indispensável para uma análise ade-

quada, a ser alcançada por nós da sociedade 

atual em seu caráter peculiar, e para a sábia 

aplicação, que cabe a nós alcançar, desses 

princípios à nossa tarefa (Ibidem, p. 11). 

 

Essa passagem é imprescindível, porque 

nela, se percebe claramente que a disposição de 

Strauss e seu olhar para Antiguidade não se trata 

de um recuo nostálgico, do qual também são acu-

sados outros filósofos contemporâneos como Ni-

etzsche, Heidegger e Hannah Arendt, autores dos 

quais alguns críticos enxergam uma “nostalgia do 

mundo grego” ou a evidência de uma 

“grecomania”, sobretudo, no que diz respeito à 

experiência da polis. Ora, como já foi dito anterior-

mente, não é possível voltar no tempo, na verdade 

é necessário evitar a crença de que no passado 

não havia problemas e que tudo era, por assim di-

zer, melhor e superior. Até mesmo um crítico de 

Strauss como Stanley Rosen, afirma que; “Strauss 



Página 18           ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

não é um ludista nem um reacionário irracional. 

Tampouco é um excêntrico heterodoxo, ou mesmo 

um pensador revolucionário que é mal compreen-

dido por causa da grande originalidade de suas vi-

sões” (ROSEN, In. SMITH, 2009, p. 120).  

Na verdade, Strauss parece querer encarar 

de frente o drama da existência em toda sua com-

plexidade, beleza e crueldade, imerso na constata-

ção de que, embora o mundo permaneça essenci-

almente o mesmo, os problemas do passado eram 

diferentes. No entanto, os sentimentos evocados 

por esses problemas e as respostas psicológicas 

diante deles são surpreendentemente semelhan-

tes, pois, no fim, ainda somos humanos. De fato, 

toda sociedade está presa à sua temporalidade, 

mas alguns problemas persistem, agora com novos 

contornos, moldados pelos avanços inquestioná-

veis das ciências naturais e das tecnologias, que 

surgem como subprodutos contingentes da histó-

ria. Assim, ao olhar para o passado, o que pode-

mos fazer é aprender com simplicidade a lidar com 

os desafios e intempéries do nosso tempo, sem 

grandes surpresas ou expectativas. Uma outra pas-

sagem clara e direta, que reforça o aspecto pro-

fundamente realista do pensamento straussiano, 

aparece em sua obra mais conhecida, Natural 

Right and History, ao refletir sobre a comum iden-

tificação do "melhor" com o ancestral, um ponto 

que fundamenta boa parte do argumento deca-

dentista. Sobre isso, Strauss explica que: 

 

Quanto à questão de saber se a condição real 

do homem no início era perfeita ou imperfeita, 

a resposta a ela decide se a raça humana é 

totalmente responsável por sua imperfeição 

real ou se essa imperfeição é “justificada” pela 

imperfeição original da raça. Em outras pala-

vras, a visão de que o início do homem foi per-

feito está de acordo com a equação do bom 

com o ancestral, bem como com a teologia e 

não com a filosofia. Pois o homem se lembrou 

e admitiu em todos os tempos que as artes 

foram inventadas pelo homem ou que a pri-

meira era do mundo não as conheceu; mas a 

filosofia pressupõe necessariamente as artes; 

portanto, se a vida filosófica é de fato a vida 

certa ou a vida de acordo com a natureza, os 

primórdios do homem foram necessariamente 

imperfeitos (1965, p. 96-97). 

 

Como se percebe, a identificação do passa-

do com algo de melhor ou superior não possui su-

as bases na razão, mas sim numa fé. Portanto, 

qualquer tipo de reacionarismo não faz sentido se 

reivindicado a partir de um argumento filosófico. 

Nesse sentido, vale dizer que a relação de Strauss 

com a tradição não possui um olhar de admiração 

apaixonada e ingênua. Sobre isso, Nathan Tarcov 

afirma que, embora Strauss às vezes dê a impres-

são de ser e seja frequentemente considerado um 

defensor da “Grande Tradição” ou da “Tradição 

ocidental”, ele elogia a filosofia política clássica, 



Página 19           ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 3, e93173, p. 1-25, 2025 

em primeiro lugar, por não ser tradicional, isto é, 

por não estar alicerçada em nenhuma tradição an-

terior, por ver a vida política de forma nova e não 

através de conceitos herdados, tomados como cer-

tos (TARCOV, In. MAJOR, 2013, p. 66). A polis, por 

sua vez, era o seu laboratório e os indivíduos dos 

mais variados tipos e ambições, seu objeto precí-

puo de investigação.  

Isso nos conduz a compreender que Strauss 

não é um tradicionalista per se, que vê apenas na-

quilo que é herdado algo de bom e superior. Ele 

enxergou na filosofia política clássica algo de real-

mente original justamente pelo seu caráter espon-

tâneo e de improviso, totalmente contingente já 

que os indivíduos precisavam lidar com os proble-

mas reais de seu tempo, o que lhes exigia grande 

sensibilidade e tato, sobretudo, o conhecimento 

dos assuntos humanos que afligiam suas vidas de 

maneira direta e hodierna. Ainda na esteira de Tar-

cov, a pretensão de Strauss é a de contrastar a 

filosofia política clássica como essencialmente 

“prática”, ou principalmente preocupada com a 

orientação da vida política e com a busca da me-

lhor ordem política, com a filosofia política ou teo-

ria puramente descritiva ou analítica moderna 

(Ibidem, p. 72). Ora, essa manobra tenta tornar 

patente a necessidade da ciência política moderna 

reconsiderar elementos caros à ciência política 

clássica que foram esquecidos ou ignorados como 

a-científicos. Assim, ao fazer tais reconsiderações, 

Strauss busca estabelecer novos modos de com-

preensão dos problemas atuais e redirecionar os 

caminhos para o futuro (Cf. STRAUSS, 1988, p. 93-

94).  

Ainda nesse mesmo sentido, Claes G. Ryn 

em seu artigo intitulado “Leo Strauss and History: 

The Philosopher as Conspirator”, parece reiterar a 

visão de Tarcov. Para Ryn, Strauss se opõe à tradi-

ção no momento em que advoga em favor dos an-

tigos por serem guiados pela natureza e rejeita os 

modernos por se guiarem pela convenção. A valo-

rização moderna da convenção exige inevitavel-

mente uma valorização radical da tradição cons-

truída através da história (Cf. STRAUSS, 1965, p. 

120-121). Portanto, tacitamente Strauss em sua 

defesa da filosofia “contra a história”, está a de-

fender a possibilidade de se encontrar o novo em 

detrimento da segurança tradicional, convenciona-

lista e relativista do historicismo. Em outras pala-

vras, rejeitar a tradição parece a única forma de se 

fundar uma nova elite intelectual que substitua a 

velha elite (RYN, 2005, p. 31-32) ou o cânone. Sen-

do assim: “O pensamento de Strauss subverte a 

lealdade aos ‘ancestrais’ e tradições de todos os 

tipos. Concordar com qualquer coisa a respeito 

filosófico porque é antigo, afirma Strauss, é rene-

gar a filosofia”. Por fim, o comentador conclui di-

zendo que, “o pensamento de Strauss cria um pro-

fundo preconceito contra levar a tradição a sério. 

Ele põe em descrédito o hábito conservador de 



Página 20           ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

olhar para as práticas e crenças humanas há muito 

estabelecidas como guias para os valores mais ele-

vados da vida” (RYN, 2005, p. 36). 

Deste modo, Strauss usa a tradição contra a 

tradição, não que isso venha a implicar em uma 

defesa de um conteúdo político progressista ou 

algo análogo, mas sim com o objetivo de afirmar 

que é possível através de um determinado tipo de 

educação inspirar os jovens a superar a crise inte-

lectual de “nosso tempo”. Ao fazer isso, Strauss 

deslegitima completamente as tradições religiosas, 

intelectuais e culturais importantes do antigo 

mundo ocidental que sustenta a elite mais velha e 

a abdica lentamente. Dito de outra maneira, 

Strauss parece minar o edifício da tradição por 

dentro e faz isso sorrateiramente, promove assim, 

a possibilidade do surgimento do novo, tal esforço 

parece ser a única forma de proteger a filosofia em 

sua forma genuína, a saber, dinamitar a tradição 

que, em algum momento da modernidade se des-

viou e se transformou em um historicismo radical 

ou ideologia a serviço da secularização.  

Estaria justamente aí o sentido mais pro-

fundo do “retorno” aos clássicos proposto por 

Strauss. Como já foi dito, eles (os antigos) não se-

guiam nenhuma tradição, todo seu conhecimento 

estava baseado na experiência e na transformação 

desse conhecimento empírico marcado pela mera 

opinião (doxa) em episteme ou conhecimento das 

coisas políticas (Cf. STRAUSS, 1988, p. 91). Deste 

modo, se trata de reivindicar a retomada de um 

tipo de filosofia enquanto prática investigativa por 

excelência, especulativa e livre, que possuía em 

cada passo dado o saber de um estranhamento e 

um eros inexorável de superar a si mesma de for-

ma contemplativa e desinteressada. De fato, os 

gregos tentam de maneira investigativa apontar as 

vantagens e desvantagens de seus regimes políti-

cos reais, pois viam como vetor de uma sociedade 

não a política ou economia, mas a educação do 

espírito, isto é, a formação do ethos como algo de-

cisivo para o sucesso ou fracasso de um regime. 

Sobre isso, Strauss argumenta que: 

 

A filosofia política clássica via o homem sob 

uma luz diferente. Ela teve sua origem em Só-

crates. E Sócrates estava muito longe de se 

comprometer com uma cosmologia específica 

que o seu conhecimento era conhecimento da 

ignorância. Conhecimento da ignorância não é 

ignorância. É conhecimento do caráter 

indefinível da verdade, do todo. Assim, 

Sócrates via o homem à luz do caráter 

misterioso do todo. Ele sustentava, portanto, 

que conhecemos melhor a situação do homem 

enquanto homem do que as causas últimas 

dessa situação (1988, p. 38-39).  

 

Sendo assim, dizer “o que é o humano” ou 

qual seu sentido no mundo seria a função profun-



Página 21           ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 3, e93173, p. 1-25, 2025 

da de uma cosmologia enquanto uma epistemolo-

gia. No entanto, propor a abertura para o questio-

namento radical de sua situação no mundo, seria 

uma busca e não uma resposta, o que se constata 

é que essa é a busca da própria filosofia política 

clássica. Portanto, ela não está baseada em nenhu-

ma cosmologia, não há nenhuma verdade que a 

sustente já de saída, como uma tábua de valores 

herdada dos deuses. Nesse sentido, pode-se dizer 

que ela se configura como a própria busca da ver-

dade sobre o todo. De fato, a filosofia está entre 

duas formas de acessar o mundo, a primeira a ma-

temática, ou tudo que está ligado à matemática, a 

segunda, as experiências da alma humana. Segun-

do Strauss, “a filosofia é caracterizada pela educa-

da, e firme, recusa a cair em qualquer desses en-

cantos” (Ibidem, p. 40), a forma mais alta de cora-

gem e moderação, por isso, sua relação com a na-

tureza, sua negação a ceder aquilo que é convenci-

onalmente humano.  

Em suma, o “retorno” proposto por Strauss 

deve ser compreendido como uma forma de escu-

ta atenta às grandes mentes do passado, mas sem 

saudosismo. De fato, no passado não há nada de 

superior, é necessário se evitar a admiração ingê-

nua comum do romantismo nostálgico, ao invés da 

ovação desmedida, o olhar para o passado deve 

ser cuidadoso e realista. Com toda força, sua com-

preensão deve nos iluminar diante da obscuridade 

dos problemas do agora, afinal é tudo que pode-

mos ter, a saber, a vivacidade do presente. Como 

bons alunos que aprendem com os grandes profes-

sores, uma análise acurada das reflexões do passa-

do pode nos dar uma melhor compreensão no in-

certo caminho dos assuntos humanos. Nesse senti-

do, olhar para o futuro é sempre um mistério, que 

exige não a esperança ingênua, mas um tato privi-

legiado de quem já caminhou pelas sombras, foi 

ofuscado pela luz e à escuridão voltou. 

 

REFERÊNCIAS 

 

ALTINI, C. Philosophy as Stranger Wisdom. A Leo 

Strauss Intellectual Biography. New York: State 

University of New York Press, 2022. 

 

ARISTÓTELES. Política. Trad. Mário da Gama Kury. 

Brasília, Editora Universidade de Brasília, c1985. 

 

ARISTÓTELES. Metafísica. Edição de Giovanni Rea-

le. Tradução de Marcelo Perine. São Paulo: Edições 

Loyola, 2002. 

 

BATNITZKY, L. Leo Strauss and the “Theologico-

Political Predicament”. In. SMITH, S. The Cam-



Página 22           ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

bridge Companion to Leo Strauss. Cambridge: 

Cambridge University Press, 2009. 

 

BERTI, E. Aristóteles no século XX. Trad. Dion Davi 

Macedo, São Paulo: Edições Loyola, 1997. 

 

PELLUCHON, Corine. Leo Strauss and the crisis of 

rationalism: another reason, another enlighten-

ment. State University of New York, SUNY Press, 

2014. 

 

PLATÃO. A República. Tradução e notas de Edson 

Bini. São Paulo. Edipro, 2012. 

 

PLATÃO. As Leis. Tradução de Edson Bini. Bauru: 

Edipro, 2021. 

 

PLATÃO. Banquete, Fédon, Sofista e Político. Trad. 

José Cavalcante de Souza, Jorge Paleikat e João 

Cruz Costa. São Paulo: Abril Cultural, 1972. 

 

PLATÃO. Fedro, Eutífron, Apologia de Sócrates, 

Críton, Fédon. Trad. Edson Bini. Bauru, SP: Edipro, 

2008. 

RYN, C. G. Leo Strauss and History: The Philoso-

pher as Conspirator, Volume XVIII, Nos. 1 and 2, 

HUMANITAS, 2005. 

 

ROSEN, S. Leo Strauss and the Problem of the 

Modern. In. SMITH, S. B. The Cambridge Compan-

ion to Leo Strauss. Cambridge: Cambridge Univer-

sity Press, 2009. 

 

SMITH, S. Reading Leo Strauss: Politics, Philoso-

phy, Judaism. Chicago: The University of Chicago 

Press, 2006. 

 

SMITH, S. B. The Cambridge Companion to Leo 

Strauss. Cambridge: Cambridge University Press, 

2009. 

 

STRAUSS, L. An Introduction to Political Philoso-

phy: Ten essays by Leo Strauss. [Ed. Hilail Gildin]. 

Detroit: Wayne State University Press, 1989. 

 

STRAUSS, L. Liberalism Ancient and Modern. Fore-

word by Allan Bloom. Chicago: University of Chica-

go Press Edition, 1995. 

 



Página 23           ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 3, e93173, p. 1-25, 2025 

STRAUSS, L. Natural Right and History. Chicago: 

The University of Chicago Press, 1965 (1953).  

 

STRAUSS, L. On Tyranny. Chicago: The University 

of Chicago Press, 2000. 

 

STRAUSS, L. PANGLE, L. (Org.). Rebirth of Classical 

Political Rationalism. Chicago: The University of 

Chicago Press, 1989a. 

 

STRAUSS, L. Persecution and The Art of Writing. 

Chicago: The University of Chicago Press, 1988a 

(1952). 

 

STRAUSS, L. Reason and Revelation, In. MEIER, H. 

Strauss and the Theologico-Political Problem. 

Cambridge: Cambridge University Press, 2006. 

 

STRAUSS, L. Studies in Platonic Political Philoso-

phy. Chicago: The University of Chicago Press, 

1983. 

 

STRAUSS, L. Seminar on Plato’s Meno, Spring, 

1966, Edited by Jerry Weinberger, 2019. 

STRAUSS, L. The Argument and Action of Plato’s 

Laws. Chicago: The University of Chicago Press, 

1975. 

 

STRAUSS, L. The City and Man. Chicago: The Uni-

versity of Chicago Press, 1992 (1964).  

 

STRAUSS, L. Thoughts On Machiavelli. Chicago: 

The University of Chicago Press, 1984. 

 

STRAUSS, L. What Can We Learn From Political 

Theory? The Review of Politics 69, University of 

Notre Dame 2007, (1943), pp. 515-529. 

 

STRAUSS, L. What is Political Philosophy? And 

Other Studies. Chicago: The University of Chicago 

Press, 1988 (1959). 

 

TARCOV, N. Leo Strauss’s “On Classical Political 

Philosophy”. In. MAJOR, R. Leo Strauss’s Defense 

of the Philosophic Life Reading “What Is Political 

Philosophy? Chicago: The University of Chicago 

Press, 2013. 

 



Página 24           ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

ZUCKERT, C.; ZUCKERT, M. The Truth about Leo 

Strauss. Political Philosophy and American De-

mocracy. Chicago: The University of Chicago Press, 

2006. 

 

NOTAS 

 

¹Ver também sobre isso em: (STRAUSS, 1992, p. 17

-18). 

 
2Strauss afirma isso também em um curso de in-

trodução à Filosofia Política ministrado em 1966 

na Universidade de Chicago sobre o diálogo Mê-

non de Platão (Cf. STRAUSS, 2019, p. 1). 

 
3Ler sobre isso, o ensaio The three waves of Mo-

dernity (STRAUSS, 1989, pp. 81-98).  

 
4Sobre a diferenciação clássica entre esses tipos de 

ciências, ver o que é dito por Aristóteles em: 

(Metafísica, E 1; Tópicos VI 6, 145a 15-16).  

 
5Sobre isso, Strauss afirma: “Hoje, a filosofia políti-

ca encontra-se em um estado de decadência e 

quiçá de apodrecimento, se não desapareceu por 

completo” (STRAUSS, 1988, p. 17).  

 
6Sobre isso, Enrico Berti afirma que Strauss é um 

dos principais e mais importantes filósofos re-

sponsável pela retomada e reavivamento de as-

pectos práticos fundamentais do pensamento anti-

go (Cf. BERTI, 1997, p. 231), em especial do pen-

samento aristotélico. Ainda sobre o mesmo assun-

to, ver também o que comentador italiano afirma 

em: (Ibidem, p. 234).  

 
7Ver o que ele diz sobre isso no começo do tercei-

ro capítulo de Natural Right and History (1965). 

Ver Também: (STRAUSS, 1992, p. 14-15).  

 
8Ver o que é dito sobre a amizade no diálogo: 

Fedro, (279 c). ver também o que é dito por Aristó-

teles sobre o mesmo tema em: (Política, livro III, 

1280b1, 38-41).  

 
9Ler sobre Isso: (STRAUSS, 1975).  Onde Strauss 

observa e afirma contrariamente a uma opinião 

comum, que é realmente nas “Leis”, e não na 

“República”, que Platão busca descrever 

´pormenorizadamente a natureza da melhor or-

dem política possível, a partir de uma discussão 

sobre o problema das leis e do regime.  

 
10No Político, Platão através da personagem do 

Estrangeiro explica sobre a utilidade da religião e 

sua funcionalidade para vida da multidão e da co-

munidade política. Ver isso em: (Político 290 c-e). 

Nas Leis, sobretudo no livro X, Platão evidencia a 

utilidade da religião de uma forma ainda mais ex-

plícita e sistemática. 

 
11Sobre isso, Strauss afirma que, “não deve ser o 

objetivo da filosofia ser edificante, embora inevi-

tavelmente ela seja” (Cf. STRAUSS, 1958, p. 299). 

 
12Sobre o conflito entre o filósofo e a cidade e os 

limites da razão filosófica nos assuntos políticos, os 

ensaios que compõe o Persecution and the Art of 

Writing são uma leitura fundamental para com-



Página 25           ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 3, e93173, p. 1-25, 2025 

preender esta problemática no pensamento de 

Strauss, com ênfase na introdução do livro e ao 

primeiro ensaio que leva o mesmo título (1988a, 

pp. 7 – 37), Strauss explora o caráter corrosivo da 

filosofia para a manutenção da comunidade políti-

ca, o que muitas vezes resultou na perseguição dos 

filósofos ou daqueles que pensam diferente. Para 

lidar com esta temática, ele explica não apenas as 

funções da distinção entre a escrita exotérica e 

esotérica, mas também de que maneira os 

filósofos pré-modernos precisaram desenvolver 

uma técnica de escrita peculiar para conviver com 

a visão conservadora dos habitantes da cidade e os 

defensores das tradições. 

 
13A respeito desse assunto, ver o que Strauss diz 

em: (2000, p. 192-195), ou mesmo no cap. IV de 

Natural Right and History, (1971).  

 
14(Cf. Política, livro III, 1276 b1, 1277 a1).  

 
15(Cf. A República, livro IX, 578 e 6-10).  

 
16Ver o que Catherine e Michel Zuckert dizem so-

bre isso em: (2006, p. 28).  

 
17Sobre a distinção entre fatos e valores carac-

terística do pensamento moderno na com-

preensão de Strauss, consultar: (1965, pp. 35-80).  

 
18Na interpretação de Strauss, ambos os mo-

vimentos, o positivismo e o historicismo, ao se 

concentrarem excessivamente em abordagens 

teóricas e contextuais, desconsideram a importân-

cia dos aspectos pré-filosóficos da vida humana, 

como as emoções, os valores, as experiências co-

tidianas e as questões morais e existenciais que os 

antigos abordavam em sua filosofia política. 

Strauss busca, com seu "retorno", uma reflexão 

mais profunda sobre esses aspectos, que ele vê 

como fundamentais para uma compreensão 

autêntica da política, algo que o positivismo e o 

historicismo, por sua limitação teórica e contextu-

al, não conseguem captar adequadamente.  

 
19Em sua crítica ao positivismo e ao historicismo, 

Strauss apresenta muitas afinidades com a fe-

nomenologia de Edmund Husserl, embora suas 

influências filosóficas não se restrinjam exclusiva-

mente a esse campo. A fenomenologia, tal como 

proposta por Husserl, busca uma abordagem mais 

primitiva e direta da experiência, suspendendo as 

pressuposições teóricas e retornando ao “dado 

imediato” da consciência. Nesse sentido, tanto 

Strauss quanto Husserl valorizam a experiência 

direta e a reflexão profunda sobre a realidade, em 

contraste com abordagens reducionistas que 

desconsideram ou ignoram a complexidade da ex-

periência humana concreta (Cf. STRAUSS, p. 1983). 

Ver também sobre isso: (PELLUCHON, 2014). Como 

se sabe, ainda muito jovem, Strauss foi aluno de 

Husserl e Heidegger na Alemanha. Durante sua 

vida, Strauss tanto em cartas quanto em conferên-

cias assumiu abertamente o impacto desses 

filósofos em sua formação intelectual (Cf. ALTINI, 

2022).  

 
20(Cf. A República, I, 328 d).  

 


