
Resumo: 
 
Um dos aspectos nucleares da reflexão filosófico-política 

de Leo Strauss é, certamente, a crítica ao fenômeno do 

historicismo. Na visão do autor, o historicismo é a 

tendência dominante do pensamento contemporâneo, 

cujo efeito último é a degradação da filosofia política e o 

entorpecimento da capacidade humana de asseverar 

juízos políticos. Este artigo tem por objetivo reapresentar 

a crítica de Strauss ao filósofo e historiador britânico 

Robin George Collingwood (1889-1943), considerado um 

dos exemplares mais emblemáticos do historicismo em 

sua versão radicalizada. Para tanto, cumpre explicitar, em 

linhas gerais: (i) a definição do historicismo na visão 

straussiana; (ii) as principais teses de Collingwood e sua 

compreensão acerca da história e da filosofia; (iii) as 

objeções de Strauss; e, por fim, (iv) a repercussão da 

crítica straussiana entre alguns comentadores e 

intérpretes. Nessa apresentação, veremos de que 

maneira Strauss se opõe ao britânico e em que medida 

poderíamos dar razões, ou não, a ele. 

 
Palavras-chave: Leo Strauss; Historicismo; R. G. Col-
lingwood  
Abstract:  
 

Revista InterAção —  

Artigos Dossiê 

A crítica de Leo Strauss ao historicismo: 
o exemplo de R. G. Collingwood 

 
Leo Strauss's critique of historicism: 

the example of R. G. Collingwood 

One of the nuclear aspects of Leo Strauss’s philosophical-

political reflection is, certainly, his critique of the phe-

nomenon of historicism. In the author’s view, historicism 

is the dominant trend in contemporary thought, which 

the ultimate effect is the degradation of political philoso-

phy and the dulling of the human capacity to assert politi-

cal judgments. This article aims to explain and clarify 

Strauss’s critique of the British philosopher Robin George 

Collingwood (1889-1943), considered one of the most 

emblematic examples of historicism. To this end, it is im-

portant to present: (i) the definition of historicism in 

Strauss’s view; (ii) Collingwood’s main theses and his un-

derstanding of history and philosophy; (iii) Strauss’s ob-

jections; and, finally, (iv) the repercussion of Strauss’s 

critique among some commentators and interpreters. 

Following this presentation, we will see how Strauss re-

mains in opposition to Collingwood and to what extent 

we can agree, or not, with him. 

 
 
 
 
Keywords: Leo Strauss; Historicism; R. G. Collingwood  

 

Publicado por InterAção sob uma licença CC BY-NC-SA 4.0 

I Mestra em Filosofia pela Universidade Federal de Minas Gerais; Doutoranda, Universidade Federal de Minas Gerais        , Belo Horizonte, 

MG, Brasil. 

izabellacorrea.qds@gmail.com,        https://orcid.org/0009-0003-8455-7091 

Página 1            ISSN 2357-7975 

Izabella Corrêa Magalhães Coutinho I 

 

IA., Santa Maria, v . 16, n. 3, e93172, p. 1 -25, jul./set. 2025  •           https://dx.doi.org/10.5902/2357797593172 
Submissão: 9/08/2025  •  Aprovação: 9/08/2025  •  Publicação: 22/08/2025 

mailto:izabellacorrea.qds@gmail.com
https://orcid.org/0009-0003-8455-7091
https://orcid.org/0009-0003-8455-7091
https://dx.doi.org/10.5902/2357797593172
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://dx.doi.org/10.5902/2357797593172
https://ror.org/0176yjw32


Página 2            ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

INTRODUÇÃO 
 

 Embora Leo Strauss tenha denunciado a 

perspectiva historicista que dominava a 

intelectualidade do seu tempo já em um texto de 

1929, intitulado “Conspectivism”, somente em 

1941, em uma conferência na New School for 

Social Research, o autor nos apresentaria, pela 

primeira vez, sua crítica mais direta e explícita ao 

fenômeno do historicismo1. Na altura da 

conferência de 1941, justamente intitulada 

“Historicism”, o autor nos apresenta uma definição 

abrangente e mesmo “lacunar” do fenômeno, mas 

capaz de abarcar, ao mesmo tempo, tanto suas 

versões primárias quanto suas versões mais 

radicais ou sofisticadas: o historicismo é a 

tendência do pensamento humano de “enfatizar 

exageradamente a história em detrimento das 

coisas mais importantes”, ou, dizendo de outro 

modo, “trata-se da tendência de super enfatizar a 

história em detrimento da filosofia”; no caso mais 

extremo, “trata-se da tentativa de substituir a 

filosofia pela história” (STRAUSS, 2018a, p. 129). 

 Compreendido em sua acepção usual, o 

termo historicismo faz referência à afirmação 

segundo a qual todos os pensamentos da mente 

humana são históricos, isto é, “todas as ideias 

humanas são relativas a situações históricas 

definidas e não são significativas para além dessas 

situações” (STRAUSS, 2018a, p. 129). Para o 

historicista, todo filosofar encontra-se 

essencialmente encapsulado pelo tempo histórico 

no qual emerge. No plano da conferência, vemos 

três aspectos sobre o significado do fenômeno que 

serão retomados em outros textos, conferências e 

cursos de Strauss: a) o historicismo não é uma 

corrente filosófica entre outras, mas trata-se de 

uma tendência predominante e mais pervasiva que 

poderia ser descrita como nosso Zeitgeist; b) o 

historicismo revelar-se-ia como um preconceito, 

uma nova versão do dogmatismo, uma “forma 

polida ou elegante de preguiça intelectual”, pois 

reflete a “identificação do pensamento humano 

com o ponto a partir do qual cansou-se de 

pensar”; e c) o historicismo admite uma 

demandada ou pressuposta indistinção e/ou fusão 

entre filosofia e história, apontando para uma 

equivalência entre questões históricas e questões 

filosóficas (STRAUSS,  2018a, p. 126; p. 133; p. 

150).  

 Para Strauss, o historicismo se espraia em 

um amplo espectro do pensamento 

contemporâneo ocidental e pode ser considerado 

“o pressuposto básico comum à democracia atual, 

ao comunismo e ao fascismo”; ele é 

“característico”, por exemplo, “não só da 

fenomenologia, mas também do hegelianismo, do 

marxismo, da sociologia do conhecimento – dos 

adeptos de Dilthey e Spengler, assim como aqueles 

de Dewey” (STRAUSS, 2018a, p. 132). Seja como 



Página 3            ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 3, e93172, p. 1-25, 2025 

for, o autor parece sugerir que o historicismo, em 

suas múltiplas versões, possuiria a marca geral de 

uma profunda mudança em relação ao 

entendimento acerca da noção de história e da 

categoria de natureza. Considerados esses termos, 

o fenômeno seria descrito ainda como um 

“movimento subterrâneo”, algo que encontraria 

suas raízes muito tempo antes do estopim do 

chamado século da história, podendo revelar-se, 

em germe, já a partir dos “protestos em nome da 

história realizado não por filósofos, mas por 

mestres da retórica”, e isto é, poderíamos pensar, 

pelos relativistas do tempo de Platão e seus 

sucessores (STRAUSS, 2018a, p. 130). O autor 

limita-se a indicar que, seja como for, no antigo 

veio aberto por grandes retores, Maquiavel daria 

testemunho do momento em que se evidencia o 

interesse moderno pela história e a novidade de 

uma compreensão radicalmente antropocêntrica 

da natureza2. 

 Em sua obra mais célebre, Natural Right 

and History, Strauss avançaria a investigação sobre 

as origens do historicismo, revelando, segundo 

uma exposição sinuosa, o momento a partir do 

qual o fenômeno irrompe na superfície e nos 

aparece em toda sua transparência3. Seguindo a 

genealogia straussiana do historicismo, Hobbes, 

Locke e Rousseau, cada um à sua maneira, ao 

elevarem o estatuto da história e assentirem a uma 

compreensão mecanicista ou técnica da natureza, 

forjariam os caminhos para o cataclisma da 

Revolução Francesa de 1789. A experiência que daí 

decorre termina por gerar a reação e o protesto da 

chamada “escola histórica”, uma reação que teria 

sido aberta ou “pavimentada” por nomes como 

Edmund Burke e a partir da qual, “em plena luz do 

dia”, o historicismo aparece (STRAUSS, 1999, p. 13; 

p. 316)4. 

 A escola histórica representaria o 

historicismo em sua infância, ou um historicismo 

ingênuo. Em sua disposição geral, tal historicismo 

protesta em nome dos direitos históricos em 

oposição ao direito natural e à possibilidade de 

existência de normas universais, articulando-se sob 

as bases de que a história de um povo ou de uma 

cultura é capaz de proporcionar princípios tão 

gerais e objetivos quanto qualquer teoria do 

direito natural, com a diferença de que seriam 

concretos e adequados para cada nação em sua 

particularidade, individualidade e tempo histórico. 

Em sua infância, o historicismo ainda abriga a 

crença de que a história seria capaz de revelar 

padrões e normas objetivas, uma vez que desvela 

as culturas como “unidades naturais” e a 

racionalidade humana como um processo histórico 

progressivo (STRAUSS, 1999, p. 16).  

 Nesse contexto, então, tem início a era do 

senso histórico. Entre Rousseau e Nietzsche, o 

pensamento moderno alcançaria o auge do que 

Nietzsche chamou “a febre da história”5. De 



Página 4            ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

acordo com a interpretação de Strauss, Nietzsche 

representa a abertura para uma nova versão do 

historicismo, ainda mais radical e mais sofisticada 

do que a versão anterior6. Tal versão apresenta-se 

como uma crítica direta ao historicismo primário e 

à moderna historiografia escolar do século XIX, já 

amalgamada ao positivismo e à ideia de uma 

ciência histórica aos moldes do empirismo.  

O historicismo radical pode ser descrito nos 

seguintes termos: trata-se da negação do caráter 

progressivo, racional ou teleológico da história, 

pois a história mostrar-se-ia incapaz de fornecer 

qualquer fundamento ou alicerce para princípios 

de caráter geral. Tão antes, a história nos revelaria 

“o espetáculo do caos” e a relatividade histórica do 

pensamento humano e de todos os princípios 

outrora pensados como imutáveis ou eternos ou 

sempiternos (STRAUSS, 1999, p. 18- 19). Para o 

historicismo radical, desfeita a crença que o 

abrigara em sua infância, a história revela que “os 

princípios do pensamento e da ação não têm a 

validade que eles reclamam” (STRAUSS, 2018b, p. 

130-131), isto é, “diferentes valores adotados ou 

respeitados em diferentes contextos históricos não 

têm qualquer suporte objetivo”, não estão 

fundamentados nem na racionalidade humana, 

nem na revelação bíblica, nem na racionalidade do 

processo histórico, tratando-se, simplesmente, de 

“criações humanas” delimitadas por um tempo 

histórico e formadoras dessa espécie de “visão 

englobante” na qual uma cultura particular nasce 

(STRAUSS, 2018b, p. 131). Em outras palavras, o 

historicista radical pensa que “todo entendimento, 

todo conhecimento, por mais limitado e ‘científico’ 

que seja, pressupõe um quadro de referência; 

pressupõe um horizonte, uma visão abrangente 

dentro da qual o entendimento e o conhecimento 

ocorrem” (STRAUSS, 1999, p. 26-27).  

Em suma, Strauss argumenta que, nessa 

perspectiva radicalizada, o que está em jogo é uma 

renúncia decisiva a qualquer noção de 

transcendência e permanência; trata-se, por fim, 

de uma radical historicização e imanentização do 

pensamento humano, algo que se pretenderá 

como um insight final e como a verdadeira 

libertação do homem de suas mais ignóbeis 

ilusões. Para o autor, existem dois representantes 

de maior destaque do historicismo radical: em 

primeiro lugar, Martin Heidegger e, em segundo 

lugar, o britânico R.G. Collingwood. Sabemos que 

Strauss guarda muitas reservas em relação a 

Heidegger e, de fato, refere-se a ele muito 

esotericamente7. Sobre Collingwood, muito 

embora não o mencione em Natural Right and 

History, Strauss dedica-se a ele em outras ocasiões 

textuais importantes e sobretudo em seus cursos, 

elegendo-o como exemplar privilegiado e deixando 

o historicismo existencialista de Heidegger, de 

certa maneira, um pouco mais à margem8. 

 



Página 5            ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 3, e93172, p. 1-25, 2025 

UMA IDEIA DA HISTÓRIA: 

ELEMENTOS GERAIS DA 

REFLEXÃO DE COLLINGWOOD 

 

 Embora o objetivo deste artigo seja uma 

reapresentação da crítica straussiana ao 

historicismo radical de Collingwood, isto é, embora 

estejamos interessados, em primeiro lugar, na 

posição de Leo Strauss, não podemos nos furtar a 

retomar, ainda que brevemente e de maneira 

sumária, as considerações fundamentais do 

filósofo, historiador e arqueólogo britânico. 

Voltemos, então, por um instante, nossa atenção 

ao professor de Oxford e à sua sofisticada 

compreensão acerca do que seria a natureza da 

história e sua relação com a filosofia, uma 

compreensão que nos será apresentada em duas 

fontes principais: The Idea of History, publicada 

postumamente em 1946, a partir da organização e 

edição do professor T.  M. Knox, e An 

Autobiography, publicada em 1939.9 

 Segundo Collingwood, seu esforço reflexivo 

consiste em propor um “ensaio sobre a filosofia da 

história”, compreendendo esse termo não 

conforme seu uso por Voltaire, Hegel ou pelos 

positivistas do século XIX, mas como um “novo 

inquérito”, ou “um novo ramo da filosofia”, o qual 

deve servir a uma “revisão geral de todos os 

problemas filosóficos” ou a “uma filosofia 

completa concebida a partir de um ponto de vista 

histórico”. Seu trabalho consiste em “uma 

investigação filosófica acerca da natureza da 

história, considerada como um tipo ou uma forma 

específicos de conhecimento” (COLLINGWOOD, 

2011, p. 11; p. 15-16). 

 Em The Idea of History, o autor estabelece 

algumas indicações provisórias que serão 

desenvolvidas ao longo de sua análise: a história é 

uma forma particular de pensamento, possuindo, 

portanto, uma certa natureza, um objeto, um 

método e um valor próprios. Para o filósofo da 

história, a história é: a) “uma ciência”, pois busca 

descobrir respostas a uma pergunta que 

previamente já decidimos formular e que diz 

respeito a alguma coisa definida em um dado 

tempo; b) uma ciência cujo objeto são as ações 

humanas praticadas no passado, tendo como 

método essencial a interpretação das provas ou 

documentos sobre tais ações; e, por fim, c) um 

instrumento útil para o autoconhecimento 

humano, tendo seu valor no fato de que nos 

ensina sobre o que o homem fez, nos ensinando, 

por conseguinte, sobre o que o homem é 

(COLLINGWOOD, 2011, p. 18-20).  

 Tomando por base essas descrições 

primeiras, Collingwood procede a um 

impressionante mergulho na “história da ideia da 

história”, iniciando com o que seria a historiografia 

no mundo greco-romano, passando pela influência 



Página 6            ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

do cristianismo e da historiografia medieval e 

culminando no florescimento da história científica 

na Alemanha, Inglaterra, França e Itália, desde o 

Iluminismo até a historiografia dos fins do século 

XIX. Nesse longo excurso, o britânico faz notar o 

modo como a história é alçada a uma “forma 

especial e autônoma de pensamento”, 

consolidando-se no mundo contemporâneo de 

maneira análoga à consolidação da física no século 

XVII. Considerado esse fato, ele esclarece que não 

se trata, no entanto, de aplicar os métodos da 

história a todos os problemas do conhecimento ou 

de “defender o ponto de vista segundo o qual toda 

a realidade é histórica”; mas, tão antes, trata-se de 

assentir que “há um elemento de verdade nesse 

ponto de vista”, isto é, trata-se de evidenciar que a 

história é, de fato, “aquilo que a ciência da 

natureza humana pretendia ser”; é a história e o 

método histórico, “e somente ela”, a ciência capaz 

de “sondar” e “compreender o espírito 

humano” (COLLINGWOOD, 2011, p. 224-225).  

 Com efeito, chama a atenção a maneira 

como Collingwood dispõe da história como ciência 

privilegiada para o conhecimento do espírito 

humano. Em certo sentido, história e filosofia 

parecem postas lado a lado ou confundidas. Para o 

autor, o historiador é aquele que não se concentra 

tanto sobre os eventos do passado em si mesmos, 

mas tão antes sobre os pensamentos revelados em 

tais eventos. O historiador toma como seu objeto o 

pensamento humano e ao tomá-lo é capaz de 

pensá-lo por si mesmo, reencená-lo (reenactment) 

ou reconstitui-lo no seu próprio presente histórico. 

O objetivo do conhecimento histórico, portanto, 

“não é um mero objeto, algo que está fora do 

espírito que o conhece; é uma ação do 

pensamento, que só pode ser conhecida na 

medida em que o espírito conhecedor a 

reconstitua e a conheça, simultaneamente”, e 

assim, diz Collingwood, “para o historiador, as 

ações cuja história ele estuda não são espetáculos 

para ver, mas experiências para viver no seu 

próprio espírito”, sendo tais experiências 

“objetivas, ou conhecidas por ele, apenas porque 

também são subjetivas, ou ações 

suas” (COLLINGWOOD, 2011, p. 232).  

Desse modo, “todo conhecimento do 

espírito”, ou todo autoconhecimento, é “histórico”, 

e a tarefa legítima e necessária da filosofia não é 

outra coisa senão “investigar a natureza do 

pensamento histórico” (COLLINGWOOD, 2011, p. 

233; p. 244). Em uma primeira aproximação, 

portanto, o autor parece compreender a filosofia e 

a história como atividades indistintas ou 

indissociáveis. Ambas são descritas como 

atividades reflexivas ou atividades de “segundo 

grau”, pois ambas tratam não propriamente de um 

objeto, mas do pensamento que pensa 

determinado objeto. Em sua autobiografia, 

Collingwood diz se inspirar em sua prática como 



Página 7            ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 3, e93172, p. 1-25, 2025 

arqueólogo e, em algum momento, estabelece o 

princípio da “pergunta e resposta” como o 

elemento básico que sustenta o empreendimento 

filosófico, colocando-se contrário às imposições 

dos estudiosos da lógica proposicional: “eu queria 

substituir a lógica das proposições pelo que 

chamei de lógica de perguntas e 

respostas” (COLLINGWOOD, 1939, p. 32-33). Para o 

britânico, a verdade ou falsidade de uma 

proposição só é acessível pelo método histórico e 

pela reconstrução da pergunta a que se tentava 

responder, sendo cada pergunta direcionada por 

seu autor aos seus contemporâneos ou ao seu 

tempo histórico, não havendo, portanto, perguntas 

ou respostas que se situem para além da história 

ou do momento histórico em que se situa seu 

proponente (COLLINGWOOD, 1939, p. 39; p. 58-

59). 

Para Collingwood, pensar que os filósofos 

ao longo da história propuseram apenas respostas 

distintas às mesmas questões é, na verdade, um 

“erro vulgar”, consequência de uma verdadeira 

“miopia histórica” que acometeria os filósofos do 

seu tempo (COLLINGWOOD, 1939, p. 60). O autor 

toma como exemplo a teoria política, contrastando 

Hobbes e Platão: “a história da teoria política não é 

a história de diferentes respostas dadas a uma 

mesma questão, mas a história de um problema 

que muda constantemente, cuja solução muda 

com ele”; Platão lidava com os ideais gregos dos 

homens do seu tempo e, de mesmo modo, Hobbes 

falava aos ingleses do seu século; em todo caso, 

qualquer abordagem do assunto deve ancorar-se 

“desde um ponto de vista histórico”, sob pena de 

incorrer no erro grosseiro da miopia histórica 

(COLLINGWOOD, 1939, p. 62-64).  

As questões filosóficas, portanto, só se 

mostrariam realmente inteligíveis a partir da 

investigação histórica, cuja investidura é capaz de 

revelar os “pressupostos absolutos” sob os quais 

repousam as perguntas e as respostas que os 

diversos filósofos endereçaram ao longo da 

história do pensamento (COLLINGWOOD, 1939, p. 

67). Assim, sugere o autor britânico, “a alegada 

distinção entre questões históricas e filosóficas 

deve ser falsa, porque pressupõe a permanência 

dos problemas filosóficos”; mas, como se vê, não 

haveria algo como problemas permanentes 

(COLLINGWOOD, 1939, p. 69). Contra essa 

perspectiva, Strauss se levanta.  

 

CONTRA COLLINGWOOD: AS 

OBJEÇÕES DE STRAUSS 

 

  Em um esforço de síntese, é possível dizer 

que a crítica de Leo Strauss endereçada a R.G. 

Collingwood se fundamenta a partir de três 

considerações principais. A primeira diz respeito ao 

contraste entre a visão historicista sobre o 

pensamento do passado e a visão não historicista 



Página 8            ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

dos próprios pensadores do passado sobre si 

mesmos. A segunda consideração diz respeito à 

crença moderna no progresso e a terceira, por 

conseguinte, diz respeito à crença de que o 

pensamento do presente é superior ao 

pensamento do passado em um sentido 

filosoficamente relevante (STRAUSS, 1952, p. 561; 

1999, p. 32). 

 Em seu artigo “On Collingwood’s 

Philosophy of History”, publicado em 1952, Strauss 

observa de que modo o britânico permaneceria 

atrelado à visada historicista, endossando a 

posição segundo a qual a filosofia, como disciplina 

separada ou distinta, ao converter-se em história, 

terminaria “liquidada” (STRAUSS, 1952, p. 560). 

Com efeito, segundo Strauss, “a descoberta na 

qual a filosofia da história se baseia diz respeito ao 

caráter de todo pensamento humano; ela leva, 

portanto, a uma compreensão inteiramente nova 

da filosofia” (STRAUSS, 1952, p. 559). Desde as 

primeiras páginas do seu artigo, o ataque de 

Strauss dirige-se como uma suspeita em relação à 

pretensa necessidade de fusão ou indistinção 

entre história e filosofia, uma pretensão que seria 

acompanhada pela crença de que o pensamento 

humano, após um longo e árduo processo de 

evolução e de ganho da consciência histórica, 

tornou-se superior ao pensamento do passado, 

para o qual a filosofia e a história têm naturezas 

distintas e é a filosofia que possui um status mais 

elevado em relação ao conhecimento dos assuntos 

humanos, sendo a história um tipo de investigação 

preparatória, propedêutica ou auxiliar. 

 Segundo Strauss, bastaria uma olhada 

superficial na estrutura da obra do britânico para 

percebemos como ele se engaja em uma defesa do 

pensamento moderno e do desenvolvimento da 

história científica em detrimento do pensamento 

da antiguidade, ou, dizendo de modo enfático, às 

custas de uma interpretação discutível acerca do 

pensamento do passado. Collingwood dedicaria 

pouco espaço a Tucídides, por exemplo, e muito 

espaço a Croce, e, assim, “mais da metade do seu 

livro é dedicado a uma comparação entre a 

moderna concepção científica da história e a 

concepção medieval da história, ‘com todos os 

seus erros’, e a concepção clássica, com seus 

‘graves defeitos’” (STRAUSS, 1952, p. 562).  

 Como vemos, o argumento concentra-se, 

sobretudo, na interpretação de Collingwood acerca 

da noção de história no pensamento da 

antiguidade.  Strauss lançaria a seguinte pergunta: 

é verdade que a compreensão histórica das últimas 

quatro ou cinco gerações é decisivamente superior 

à compreensão histórica que era possível no 

passado? O simples fato de tomarmos essa 

questão em sério e como ainda não resolvida, 

lançaria dúvidas sobre a posição do britânico. Se a 

compreensão dos modernos sobre a história não 

for decisivamente superior à compreensão dos 



Página 9            ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 3, e93172, p. 1-25, 2025 

antigos, então, “a conversão da filosofia em 

história perde sua mais convincente, ou pelo 

menos sua mais persuasiva, 

justificativa” (STRAUSS, 1952, p. 560). 

 Ao que parece, a intenção de Strauss é, 

justamente, mostrar a fragilidade da posição 

historicista adotada por Collingwood, uma vez que 

estaria baseada em uma compreensão 

radicalmente inadequada do pensamento antigo e 

do significado original da filosofia, uma atividade 

que não se confunde em absoluto com a história. 

Em outra ocasião textual, o autor nos explicaria 

mais claramente o que está em jogo: 

 

A história designava originalmente um tipo 

particular de conhecimento ou inquirição. O 

historicismo assume que o objeto do 

conhecimento histórico, que ele chama de 

‘História’, é um ‘campo’, um ‘mundo’ próprio 

fundamentalmente diferente, embora 

relacionado com esse outro ‘campo’, 

‘Natureza’. Esse pressuposto distingue mais 

claramente o historicismo da visão pré-

historicista, para a qual a História como objeto 

de conhecimento não existia e, então, nem se 

sonhava com uma "filosofia da história", tida 

como uma análise ou especulação sobre uma 

específica ‘dimensão da realidade’. (STRAUSS, 

1988, p. 60) 

 

No artigo de 1952, o autor chama atenção 

para as afirmações paradoxais do britânico, pois 

ele refere-se ao pensamento antigo como um 

“pensamento baseado em uma metafísica 

rigorosamente anti-histórica”, mas também como 

o “berço da história científica”. De fato, o britânico 

afirmaria que os gregos possuíam sim uma 

“peculiar sensibilidade para a história”, mas que, 

no entanto, tomaram a história como um 

“agregado de percepções” ou como sinal das 

mudanças bruscas e sucessivas que eram, de todo 

modo, ininteligíveis, algo que teria impedido a 

compreensão da história como ciência. Desse 

ponto de vista, os gregos possuiriam uma 

“consciência histórica de tipo particular”, não era 

uma “consciência de uma tradição milenar que 

molda a vida de uma geração após a outra em um 

caminho uniforme”, mas sim uma espécie de 

“consciência ingênua sobre mudanças 

catastróficas” (Collingwood apud Strauss, 1952, p. 

566; p. 570). 

 Ora, de acordo com a crítica straussiana, 

essa visão sobre os gregos é, para dizer o mínimo, 

bastante enganosa, pois o pensamento da 

antiguidade possuía realmente essa consciência de 

uma tradição milenar que molda a vida das 

sucessivas gerações. No entanto, os gregos, ou 

pelo menos Platão, tinham também a consciência 

de que era possível não ser dominado por essa 

tradição, isto é, que o pensamento humano não 

era cativo das tradições assentadas ao longo da 

história. Na verdade, “os gregos viviam entre 

homens que desenvolveram o hábito de 



Página 10           ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

questionar as tradições como tais, isto é, os 

filósofos” (STRAUSS, 1952, p. 570). Por efeito da 

filosofia, ou, tomando a filosofia em seu significado 

original, os gregos acreditaram ou sugeriram que 

era possível ascender a um conhecimento de tipo 

mais elevado, transhistórico ou arquitetônico, 

colocando em xeque as tradições conformadas 

pela autoridade ancestral e pelos dogmas públicos. 

 

Em outras palavras, havia uma consciência 

maior na Grécia do que em outros lugares 

acerca da diferença essencial entre o ancestral 

e o bom. Com base nessa percepção, existia na 

Grécia clássica ‘uma consciência histórica’, não 

apenas de ‘mudanças catastróficas’, mas 

também de mudanças para melhor, de 

progresso, e essa consciência era uma 

consciência não apenas de progresso 

alcançado, mas também da possibilidade de 

progresso futuro. Collingwood nem sequer 

aludiu a esse elemento da ‘concepção grega da 

história’. Ele aparentemente nunca tentou 

entender ‘a consciência histórica’ que se 

expressa no primeiro livro da Metafísica de 

Aristóteles, por exemplo. A consideração desse 

livro por si só teria sido suficiente para fazê-lo 

hesitar em escrever que ‘o historiador grego 

era apenas o autobiógrafo de sua geração’. 

(STRAUSS, 1952, p. 570) 

 

 Como se lê, Strauss apresenta uma dura 

crítica à interpretação de Collingwood, pois, 

segundo ele, “suas declarações mais importantes 

são erros que homens competentes em tempos 

anteriores não teriam cometido, simplesmente 

porque eram leitores mais cuidadosos do que nós 

nos tornamos” (STRAUSS, 1952, p. 573-574). As 

deficiências de sua reflexão poderiam ser 

resumidas a um “dilema fundamental” que 

envolve uma completa subversão da compreensão 

que os pensadores clássicos faziam a respeito do 

que quer dizer o conhecimento da natureza do 

homem. Na perspectiva de Collingwood, conhecer 

a natureza do homem ou, dizendo em termos mais 

adequados ao autor, conhecer a mente humana é 

conhecer a sua história, ou a história do que o 

homem fez, uma vez que a ação ou o fazer referem

-se essencialmente a um pensamento e a um 

quadro de referências que lhe é subjacente e, 

assim, o verdadeiro autoconhecimento deve ser o 

próprio entendimento histórico. Contudo, observa 

Strauss, essa compreensão é totalmente contrária 

à premissa mais básica de todo o pensamento 

antigo, qual seja, a premissa segundo a qual 

“conhecer a mente humana é algo 

fundamentalmente diferente de conhecer a 

história da mente humana” (STRAUSS, 1952, p. 

575). 

Nesse sentido, a posição de Collingwood 

se sustenta sobre as bases de uma 

desqualificação ou incompreensão do 

pensamento antigo em sua premissa mais 

fundamental. É justamente esse o fato que 

impediria o britânico de realizar o que pretende, 



Página 11           ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 3, e93172, p. 1-25, 2025 

isto é, de reencenar o pensamento do passado, 

compreendendo-o desde si mesmo e não como 

um espectador externo. Collingwood se 

equivocaria ao estabelecer uma identificação 

completa entre a atividade do historiador, do 

intérprete e do crítico e, por conseguinte, ele 

termina por estabelecer a ideia de que o 

pensamento do passado é necessariamente 

defectivo em relação ao pensamento do 

presente.  

Conforme a explicação de Strauss, o erro 

do britânico é pressupor que cada época é 

relativa a um único ponto de vista possível, isto 

é, o ponto de vista presente, a partir do qual os 

fatos da história podem ser interpretados 

(STRAUSS, 1952, p. 562). A mente do presente, 

ou a mente do historiador, seria uma espécie de 

consciência “autônoma”, pois ela pode 

compreender o pensamento do passado 

somente na medida em que o critica e o 

transforma segundo as exigências de seu 

próprio presente histórico. É nesse sentido que 

“o historiador é mestre em sua própria casa; ele 

não deve nada ao cientista ou a qualquer outra 

pessoa, pois a ‘história comum’ contém filosofia 

dentro de si” (COLLINGWOOD apud STRAUSS, 

1952, p. 564-565).  

Contudo, se o presente é o único ponto 

de vista possível e no qual está dado o padrão 

mais elevado, é certo que o olhar sobre o 

pensamento do passado se apresentaria já 

como um olhar enviesado. Desse ponto de vista, 

resta impedida a consideração de que os 

pensadores do passado tenham dito algo de 

verdadeiro, senão que disseram 

verdadeiramente o que podiam dizer, tendo em 

vista o contexto histórico no qual se situavam e 

no qual foi possível esse pensamento que se 

apresenta, em todo caso, como um pensamento 

relativo e “defectivo” desde o ponto de vista do 

presente (STRAUSS, 1952, p. 574). Nesse 

sentido, Collingwood não teria sido capaz, de 

fato, de uma análise verdadeiramente crítica do 

pensamento do passado, não podendo alcançar 

o que seria a objetividade histórica do 

historiador, exigência propagada por ele 

mesmo. 

Procedendo à sua maneira, portanto, o 

historiador terminaria distanciado daquilo que 

inicialmente perseguia, pois sua interpretação 

do pensamento do passado é articulada desde 

um preconceito sobre a suposta superioridade e 

progresso da consciência histórica. Mais uma 

vez, ao colocar-se como intérprete e crítico – 

algo que, para Strauss, não significa a mesma 

coisa - o historiador tomaria seu objeto desde a 

perspectiva de seu próprio presente histórico, 

comprometendo, então, a exigência legítima da 

objetividade histórica, ou seja, a exigência de se 

compreender o pensamento do passado como 



Página 12           ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

ele próprio se compreendia. Na visão de Strauss, 

é essa falha que parece direcionar a 

incompreensão do britânico acerca do que 

seriam os problemas fundamentais do homem.  

 

[...] A ‘experiência da história’ não torna 

duvidosa a visão de que os problemas 

fundamentais, como os problemas de justiça, 

persistem ou mantêm a sua identidade em 

toda mudança histórica, por mais que possam 

ser obscurecidos pela negação temporária de 

sua relevância e por mais variáveis ou 

provisórias que sejam todas as soluções 

humanas para esses problemas. Ao apreender 

esses problemas como problemas, a mente 

humana se liberta de suas limitações 

históricas. Nada mais é necessário para 

legitimar a filosofia em seu sentido original, 

socrático: a filosofia é o  conhecimento sobre 

o que não se conhece; ou seja, é o 

conhecimento do que não se sabe, ou a 

consciência dos problemas fundamentais e, 

com isso, das alternativas fundamentais para 

sua solução que são coevas ao pensamento 

humano. (STRAUSS, 1999, p. 32) 

 

Na sugestão de Strauss, o pensamento do 

passado parece levar à efeito a compreensão de 

que os problemas fundamentais do homem, 

como o problema da justiça, o problema do 

melhor ordenamento político possível e, 

fundamentalmente, o problema acerca da vida 

boa ou excelente, persistem ou resguardam a 

sua identidade, mesmo apesar das mudanças 

históricas e mesmo sendo as respostas as mais 

diversas, provisórias e antagônicas ao longo das 

épocas e lugares. Para o pensamento não 

historicista, nada invalida ou impossibilita o fato 

de que os problemas fundamentais 

permaneçam (STRAUSS, 1999, p. 32). Ao 

entendermos o pensamento do passado tal 

como ele se entendia, seríamos inevitavelmente 

levados a considerar, por exemplo, o significado 

do horizonte natural do pensamento humano, 

isto é, passamos a considerar o que são as 

dificuldades naturais ou uma ignorância natural, 

e o que são as dificuldades adicionais ou 

forjadas. Desse ponto de vista, acredita-se que o 

pensamento humano tem, por sua própria 

natureza, um horizonte que não se limitaria ao 

tempo histórico. Dado esse “horizonte natural”, 

o pensamento humano, por seu próprio esforço, 

seria capaz de movimentar-se em direção ao 

que, a despeito de todas as mudanças ao longo 

do tempo histórico, permanece. O pensamento 

humano seria capaz de direcionar-se para fora 

da caverna, tal como nos descreve Platão. No 

limite, Strauss nos sugere que esse é o ponto a 

partir do qual a filosofia é possível como uma 

atividade essencialmente transhistórica e 

zetética, orientada segundo o conhecimento da 

natureza das coisas humanas, um conhecimento 

distinto da inquirição e do conhecimento acerca 



Página 13           ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 3, e93172, p. 1-25, 2025 

da história política de diferentes tempos e 

lugares. 

Na visada historicista, no entanto, tal 

compreensão está interdita. Do ponto de vista 

de autores como Collingwood, por exemplo, não 

há algo como um horizonte natural do 

pensamento humano, nem tampouco pode 

haver algo como problemas permanentes, pois, 

como se viu, o próprio pensamento humano 

deve ser compreendido como radicalmente 

histórico. Considerada a “experiência da 

história”, poderíamos dizer que não existem 

problemas fundamentais que mantêm sua 

identidade mesmo a despeito de todas as 

mudanças históricas, pois a experiência mostra 

que tanto as perguntas como as respostas são 

diferentes a cada contexto histórico, ou seja, 

todas as questões filosóficas ou todas as 

questões do pensamento humano seriam 

emolduradas por um quadro de referências que 

se apresenta diferente em contextos históricos 

diferentes.  

Segundo Strauss, a partir daqui veríamos, 

por fim, o modo como a visada historicista 

prospera na medida em que procura se isentar 

de seu próprio veredicto. Ao assentir que todas 

as ideias do pensamento humano estão 

encapsuladas pelo presente histórico ao qual se 

referem, o historicismo termina professando 

uma tese que se quer universal e que possui um 

caráter transhistórico. Collingwood vai sugerir 

que o insight sobre a historicidade de todo 

pensamento é o insight final: todo pensamento 

humano é baseado em pressupostos absolutos. 

Contudo, diz Strauss, assim apresentada, a tese 

historicista “é um pressuposto absoluto sobre 

pressupostos absolutos”, e pressupostos 

absolutos não podem ser verdadeiros ou falsos, 

mas “o pressuposto absoluto sobre 

pressupostos absolutos é verdadeiro” (STRAUSS, 

2018b, p. 162). Desse modo, o historicista não 

conseguiria explicar a sua própria tese sem 

contradizê-la, não conseguiria evitar o fato de 

sua afirmação apresentar um caráter universal.  

Para Strauss, finalmente, o historicista 

não pode escapar de tal fato e, em verdade, 

“ninguém poderia escapar disso”, pois “não se 

pode fugir da razão”, isto é, “no fim nós não 

podemos fugir de fazer asserções universais, 

mesmo que a gente as complete com algumas 

perguntas e tudo mais, isso não afeta a situação 

fundamental” (STRAUSS, 2018b, p. 165). De 

acordo com a interpretação straussiana, os 

pensadores do passado acreditaram ou 

sugeriram que a razão humana, por sua própria 

natureza, e de forma desassistida, é capaz de 

transcender as determinações históricas ou 

contingentes, lançando-se ao domínio das coisas 

que, apesar de todas as mudanças, 

permanecem. Por esse entendimento, os 



Página 14           ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

pensadores não historicistas sabiam, por 

exemplo, que não podemos deixar de lado a 

questão da boa sociedade ou da sociedade mais 

justa; sabiam, por exemplo, que “a questão 

sobre a vida boa não pode ser simplesmente 

substituída pela questão ‘o que eu devo fazer 

aqui?’” (STRAUSS, 2018b, p. 159).  

Assim, vemos com mais nitidez de que modo 

Strauss se contrapõe a Collingwood. Na visada 

historicista de Collingwood, “a questão dos fins em 

sua universalidade simplesmente desaparece diante 

da preocupação com a situação na qual você 

age” (STRAUSS, 2018b, p. 159). Por outro lado, na 

perspectiva straussiana, se nos inclinamos à filosofia, 

não poderíamos prescindir de levantar a questão dos 

fins em sua universalidade, não podemos abrir mão 

da pergunta sobre a melhor maneira de viver, por 

exemplo, pois, em última análise, não devemos nos 

privar de alcançar uma compreensão adequada 

sobre os problemas fundamentais, uma 

compreensão que nos é possível de acordo com a 

natureza; embora não nos seja dada, pode ser 

descoberta. Para Strauss, os problemas 

permanentes, “no sentido sério”, seriam aqueles 

que “estão enraizados na situação permanente do 

homem, quando essa situação é revelada como ela é 

e não encoberta por tradições de qualquer 

tipo” (STRAUSS, 2016, p. 46).  

No entanto, restaria dizer que, na 

perspectiva crítica elaborada por Strauss, admitir a 

existência de problemas permanentes não 

significaria, em absoluto, tal como Collingwood 

poderia supor, que tais problemas seriam sempre 

observados por todos os filósofos ao longo de todos 

os tempos históricos. De fato, em épocas de declínio, 

sugere Strauss, tais problemas sequer são tomados 

como problemas e, tanto por isso, necessitamos de 

estudos históricos, algo que os filósofos gregos não 

necessitavam, uma vez que se viram capazes de 

olhar para os assuntos humanos não “com olhos de 

seres humanos históricos”, mas, fundamentalmente, 

“com os olhos de seres humanos 

naturais” (STRAUSS, 2018a, p. 140).  

 

QUESTIONAMENTOS EM TORNO DA 

CRÍTICA STRAUSSIANA 

 

 Desde as críticas endereçadas por nomes 

como Quentin Skinner (1969), John Gunnel (1978) 

e, especialmente, pelo professor Myles Burnyeat 

(1985), a interpretação straussiana acerca da 

história da filosofia política e sua posição 

combativa em relação ao historicismo seria 

colocada em xeque, tendo em vista o fato de que 

Strauss adotaria uma paradoxal posição em relação 

ao conhecimento histórico. Embora condene a 

tradição historicista e a super ênfase sobre a 

história, o próprio autor seria acusado de enfatizar 

a história e de proceder em um historicismo de 

tipo negativo, levando a efeito uma metodologia 

essencialmente histórica e genética em suas 

reflexões10. 



Página 15           ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 3, e93172, p. 1-25, 2025 

Em defesa de Strauss, Alessandra Fussi 

(2014) sustenta que Burnyeat, por exemplo, “não 

entendeu nem o estilo de interpretação de Strauss 

nem sua posição sobre o historicismo”, muito 

embora tenha percebido “a importância da 

conexão entre as duas coisas” (FUSSI, 2014, p. 

151). Com efeito, o método de Strauss e sua 

posição sobre o historicismo confluiriam como a 

tentativa de restaurar uma compreensão da 

filosofia como crítica e questionamento, um 

entendimento que teria sido perdido ao longo da 

modernidade. Nesse ponto, segundo a autora, até 

poderíamos aproximar Collingwood e Strauss, pois 

ambos pensam que originalmente “a filosofia era 

essencialmente crítica” (FUSSI, 2014, p. 161). No 

entanto, há ainda um “desacordo profundo” entre 

os dois, algo que o próprio Burnyeat não pôde 

compreender devidamente: “Strauss acreditava 

que a primeira e mais urgente forma de crítica 

deveria ser direcionada não ao passado, mas ao 

presente: aos seus próprios mitos”; Strauss 

questiona a ideia de um progresso necessário, 

enquanto Collingwood ainda estaria “muito preso 

à ideia de progresso para perceber que os antigos 

poderiam ser de alguma ajuda” (FUSSI, 2014, p. 

161). 

De fato, como se vê, é possível sugerir que 

Strauss deliberadamente escolhe uma metodologia 

histórica e genética no desenvolvimento de sua 

crítica, uma vez que somente tal metodologia seria 

capaz de evidenciar os limites e as deficiências do 

próprio historicismo como tendência dominante e 

como uma forma de preconceito baseado na 

crença no progresso, revelando ainda a alternativa 

original que se contrapõe a ele. Na visão de 

Strauss, para encararmos a verdadeira querela 

entre antigos e modernos, é preciso proceder 

usando as próprias armas do historicismo. Apenas 

através da exatidão histórica, isto é, apenas através 

de confrontações exatas entre o pensamento 

moderno e o pensamento da antiguidade, 

poderíamos ser capazes de restaurar a 

compreensão dos antigos acerca da noção de 

história, da categoria de natureza e do estatuto 

dos problemas fundamentais do homem, uma 

compreensão que, em todo caso, nos foi obliterada 

ao longo da tradição. Nesse sentido específico, de 

fato, Strauss, tal qual Collingwood, não deixa de 

admitir a relevância do conhecimento histórico e 

da objetividade histórica perseguida pelo 

historiador, mas eles atribuiriam a isso um 

significado bastante distinto. 

 

Nós, homens modernos, certamente 

precisamos da história para entender nossa 

sociedade. Todos os conceitos modernos são 

essencialmente conceitos derivados: 

precisamos da história. Esse é o ponto forte 

dos livros de Collingwood. Mas Collingwood 

tira disso a conclusão de que somos mais 

sábios do que os livros anteriores, e essa 

conclusão não é garantida. A compreensão 



Página 16           ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

histórica não prova em si mesma e de modo 

algum um progresso do pensamento. A 

compreensão histórica pode muito bem servir 

para ascendermos a um nível de compreensão 

humana mais natural, [o nível encontrado] em 

sociedades mais simples, ou seja, no passado. 

Eu sugeriria que o que indiquei aqui me parece 

ser uma compreensão histórica do 

historicismo, olho por olho (essa é a expressão 

adequada?). Bem, certamente o historicismo 

deve ser entendido historicamente. (STRAUSS, 

2016, p. 62) 

 

Segundo o comentário de Linda M. G. Zerilli 

(2016), a performance de Strauss não deveria nos 

confundir sobre seus propósitos, pois embora 

proceda como historiador e crítico da perspectiva 

historicista, sua abordagem não se pretende como 

uma simples reconstrução histórica da questão, 

nem tampouco o autor se serviria da história para 

asseverar anacronicamente sobre um 

universalismo antiquado. Tão antes, Strauss usaria 

da história como uma espécie de “terapêutica”, 

como um aceno para a compreensão perdida 

acerca do caráter antidogmático e zetético da 

filosofia socrática, engajada em primeiro lugar com 

a crítica das convenções assentadas ao longo da 

história, isto é, engajada em uma atividade que 

toma como ponto de partida o horizonte natural 

das coisas humanas (ZERILLI, 2016, p. 88, p. 104). 

Na visão de Carlo Altini (2006), deveríamos 

considerar que, seja como for, a crítica de Strauss 

ao historicismo toma um lugar de destaque ao 

levarmos em conta a discussão filosófica em torno 

das várias tentativas contemporâneas de 

“redefinição da relação entre a mudança e a 

permanência, entre particularismo e 

universalidade, entre tradição e verdade” (ALTINI, 

2006, p. 48). Nesse sentido, tanto Strauss quanto 

Collingwood colocar-se-iam na senda aberta pelo 

problema da história e dos limites da razão 

humana, procedendo, no entanto, de maneira 

diversas ou até mesmo antagônicas.  

 Em um outro espectro, em um artigo 

bastante provocador, Sophie M. Chénard (2017) se 

propõe a tarefa de examinar em que medida a 

crítica de Strauss a Collingwood é acertada ou 

carece de algumas modulações, uma vez que os 

autores guardariam mais concordâncias e 

semelhanças do que se poderia supor à primeira 

vista. Segundo a comentadora, Collingwood, de 

fato, pode ser descrito como um historicista tal 

qual Strauss o compreende, mas apenas em parte. 

Da mesma maneira, ela sugere que a crítica do 

filósofo ao britânico é, apenas em parte, devida, 

uma vez que Collingwood professa um 

“historicismo hermenêutico”, assim como o 

próprio Strauss professaria um “historicismo 

metodológico”, mas de forma alguma um 

“historicismo radical”, cujo desenvolvimento 

levaria inegavelmente a um relativismo extremo e 



Página 17           ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 3, e93172, p. 1-25, 2025 

a um rebaixamento da verdade filosófica 

(CHÉNARD, 2017, p. 331).  

 O argumento central de Chénard gira em 

torno da ideia de que, na verdade, a reflexão de 

Collingwood e a reflexão de Strauss se aproximam 

em um aspecto fundamental, pois ambos levariam 

a efeito a tarefa de assentir sobre a necessidade do 

conhecimento histórico para a atividade filosófica, 

em oposição aos positivistas, realistas e 

pragmatistas da chamada filosofia analítica. Para a 

autora, tanto Strauss quanto o britânico, cada um à 

sua maneira, “convergem” sobre a ideia de que 

“inquirir sobre o passado constitui a melhor 

maneira de preservar a concepção da filosofia 

como tarefa prática” (CHÉNARD, 2017, p. 334; p. 

341). 

 Podemos dizer que o comentário de 

Chénard é valioso sob muitos aspectos, na medida 

que lança luz sobre nuances importantes da crítica 

straussiana, permitindo-nos atenuar a ideia de que 

Collingwood deliberadamente rebaixa a filosofia 

em função da história. Da mesma maneira, o 

comentário da autora é precioso pois avança na 

ênfase sobre a importância da investigação 

histórica na reflexão de Strauss. Sem dúvida, em 

muitas passagens textuais, e mesmo em seus 

seminários e conferências, Strauss não deixa de 

observar de que modo a inquirição histórica é 

relevante para a investigação filosófica, muito 

embora não deixe de observar que tal investigação 

não substitui ou se confunde com a investigação 

filosófica de modo algum. O conhecimento 

histórico é altamente importante, e tal como o 

conhecimento sobre a moralidade pública, pode 

ser descrito como a própria matéria-prima do 

filosofar, na medida em que trata do conhecimento 

acerca da variabilidade das convenções e dogmas 

públicos plasmados ao longo das diferentes épocas 

e lugares. Contudo, ainda assim, trata-se de um 

conhecimento preparatório e auxiliar. Em nosso 

tempo, de fato, ele tornou-se necessário e 

indispensável, mas essa necessidade não é 

essencial e sim acidental, pois justamente em 

função dos preconceitos historicistas, 

nomeadamente a crença na superioridade do 

pensamento do presente, perdemos a capacidade 

de acessar o significado original da filosofia e a 

clareza em relação aos problemas fundamentais ou 

perenes. 

 Nesse sentido, considerando a natureza sui 

generis da filosofia em sua originalidade ou em seu 

momento mais inaugural, tal como entendida por 

Strauss, chegamos ao ponto no qual o comentário 

de Chénard mereceria um adendo, pois, como 

vimos, ela sugere que, assim como para 

Collingwood, também para Strauss a investigação 

histórica sobre o passado constituiria “a melhor 

maneira de preservar a concepção da filosofia 

como tarefa prática”. Ora, que a história sirva para 

preservar a filosofia política, não seria forçoso 



Página 18           ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

dizer. Essa pode ser a opinião de Strauss, assim 

como parece ser a opinião de Platão. O primeiro 

estabelece o lugar do conhecimento histórico na 

tarefa de restauração do racionalismo clássico; o 

segundo também teria estabelecido o lugar da 

história na conformação da paideia grega, como 

veríamos no projeto Timeu- Crítias ou no livro III 

das Leis. No entanto, se consideramos a filosofia 

tomada em sua origem, a história serve para 

revelar justamente o oposto da filosofia como 

“tarefa prática”, isto é, desvela e possibilita a 

descoberta da categoria de natureza, revelando aí 

a filosofia como um modo de vida e como uma 

atividade essencialmente contemplativa e zetética, 

ou cética, e que de modo algum estaria sustentada 

pela história ou aprisionada pela contingência 

histórica, pelas tradições assentadas ou pelo 

voluntarismo ou ativismo de qualquer tipo.  

 Considerando essas observações, podemos 

ainda nos referir ao comentário de Beau Shaw 

(2019), sopesando a pertinência de sua tese acerca 

de uma contraposição ou mesmo contradição 

entre o que seria a dupla crítica de Strauss ao 

historicismo, uma crítica exotérica e outra 

esotérica. A primeira nos seria apresentada no 

primeiro capítulo de Natural Right and History, 

referindo-se ao ofuscamento dos problemas 

fundamentais, e a segunda, substituta da anterior, 

nos seria apresentada no capítulo sobre Burke, 

onde a ênfase recai sobre a perda ou 

enfraquecimento da prudência como virtude da 

vida política (SHAW, 2019, p. 49; p. 64). Segundo 

Shaw, Strauss procede em um duplo registro, a fim 

de “preparar o leitor, cautelosamente, para uma 

crítica diferente do historicismo e, de fato, para 

uma concepção diferente do direito natural”, uma 

concepção que, aos olhos do comentador, só pode 

ser alcançada a partir da noção de prudência, a 

qual, por sua vez, seria devedora da noção de 

“decisão” elaborada por Carl Schmitt (SHAW, 2019, 

p.70).   

 Não podemos aqui nos deter sobre a tese 

de Shaw. Para o nosso propósito de ilustrar a 

repercussão da crítica straussiana ao historicismo, 

basta observar que o comentador indica um 

aspecto importante do projeto crítico de Strauss, 

mas vai além na medida em que rastreia o núcleo 

da crítica ao historicismo à concepção schmittiana 

de “decisão”. De fato, Strauss parece proceder em 

um duplo registro em seu ataque ao historicismo: 

ele critica o ofuscamento da compreensão acerca 

das questões fundamentais do homem, entendidas 

como problemas permanentes e, por outro lado, 

ele sugere a suspensão de todas as respostas 

dadas a essas questões, inclusive, a resposta que, 

sem mais, determina o direito natural. Strauss não 

parece querer substituir um dogma por outro, mas 

sugere o reexame da questão. Shaw tem o mérito 

de observar como Strauss passa pela concepção 

aristotélica do direito natural em direção ao 



Página 19           ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 3, e93172, p. 1-25, 2025 

reexame da questão e a uma espécie de elogio da 

prudência. Contudo, o comentador parece dar um 

salto ao identificar a concepção de Strauss e a 

concepção de decisão elaborada por Schmitt, uma 

vez que tal concepção também é objeto da crítica 

straussiana.   

Algumas suspeitas se levantam sobre a tese 

de Shaw quando consideramos, em primeiro lugar, 

o recurso ao esoterismo e à ironia. Dado que 

Strauss procede em um duplo registro, é preciso ao 

menos considerar dois aspectos em nossa análise: 

i) mesmo que a prudência se identifique à decisão 

no sentido schmittiano, para Strauss, “a filosofia é 

cética e não decisionista”, o que implica uma 

diferença entre essas duas qualidades, isto é, 

implica tomar o ceticismo no sentido original do 

termo e a filosofia no sentido socrático; e ii) 

Strauss sugere que “decisão” é, na verdade e em 

primeiro lugar, “o termo chave” da reflexão não de 

Schmitt, mas do historicismo radical de Heidegger, 

e que na formulação dessa concepção, “não há”, 

no entanto, “nenhuma indicação sobre quais são 

os objetos próprios da decisão” (STRAUSS, 1997, p. 

461; 2000, p. 196). É por essa omissão que tornar-

se-iam opacos os problemas permanentes do 

homem, como o problema da tirania, um problema 

que seria sempre, em todo lugar e a qualquer 

tempo, um objeto próprio da decisão humana. 

Perde-se a capacidade de reconhecer os objetos 

próprios da decisão e abre-se a possibilidade de 

que o pensamento filosófico seja capturado pelos 

apuros do tempo histórico em que emerge, ou 

pelo voluntarismo, ou ainda por uma atuação 

política problemática: “há uma linha direta que vai 

da decisão heideggeriana ao seu desvio para junto 

dos então chamados Nazis em 1933” (STRAUSS, 

1997, p. 461). Em uma eventual análise futura da 

tese de Shaw, temos de nos perguntar, então, se 

para Strauss não haveria essa mesma linha direta 

entre a decisão de Schmitt e seu engajamento 

junto ao hitlerismo.  

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Como vimos, a crítica de Strauss sugere que 

o historicismo não se apresentaria, de imediato, 

como uma interpretação mais adequada do que a 

interpretação pré-historicista acerca das noções de 

história e filosofia, e da relação entre elas. Tão 

antes, o historicismo apresentaria algo como um 

obscurecimento ou uma constrição do horizonte 

do pensamento humano, impondo-nos o desafio 

de uma crítica e de uma superação, pois ao fiar-se 

na crença no progresso, o historicismo radical 

como o de Collingwood nos impossibilita de 

compreender os problemas fundamentais e o 

horizonte natural do pensamento humano, 

horizonte a partir do qual revelam-se os padrões 

capazes de servir à formulação de um juízo sobre o 

nosso próprio tempo histórico. 



Página 20           ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

A crítica straussiana ao historicismo e, 

especialmmente, a crítica ao historicismo radical 

de Collingwood, pareceria justificada, pois ao 

hipostasiar a ênfase sobre a historicidade de todo 

pensamento humano, a perspectiva historicista 

dificultaria a compreensão genuína sobre o 

pensamento do passado, obliterando a 

consideração sobre uma alternativa possível à crise 

do racionalismo moderno. Seguindo o argumento 

de Strauss, vemos que o historicismo se espraia em 

nossos dias e parece expressar uma tendência 

ancorada no pressuposto de que a natureza não 

pode operar como o referencial mais elevado 

capaz de nortear o pensamento humano acerca 

das coisas políticas. Na perspectiva historicista, a 

natureza se revelaria historicamente e à disposição 

do homem, à disposição de seu poder de criação e 

de decisão. O historicismo, de um modo ou de 

outro, terminaria por recusar a inspiração 

normativa original da filosofia política clássica, 

obscurecendo a ideia edulcorada do direito natural 

e a diferença essencial entre natureza e 

convenção, entre filosofia e história, entre filósofos 

e mestres de retórica, entre sábios e intelectuais, 

entre governantes e tiranos, entre o justo e o 

injusto. Nesse ponto, parece difícil não dar razões a 

Strauss, pois, como atesta a experiência histórica, 

o obscurecimento máximo dessas distinções 

coincide com o momento em que se 

experimentaria, no seio mesmo de uma 

democracia, o impulso inicial para “catástrofes e 

horrores de uma magnitude até então 

desconhecida”, sancionados e legitimados por uma 

intelectualidade em sua versão “menos prudente 

ou mais imoderada” (STRAUSS, 1984, p. 168; 1988, 

p. 27).  

 

 

 

 

REFERÊNCIAS 

Referências primárias 

STRAUSS, L. A Giving of Accounts. In: Strauss, L. 

Jewish Philosophy and the Crisis of Modernity: 

Essays and Lectures in Modern Jewish Thought. 

Edited with an Introduction by Kenneth Hart 

Green. New York: State University of New York 

Press, 1997. 

 

STRAUSS, L. An Introduction to Political Philoso-

phy: Ten Essays by Leo Strauss. Edited by Hilail 

Gildin. Detroit: Wayne State University Press, 

1989a. 

 

STRAUSS, L. Conspectivism. In: Yaffe, M. D.; 

Ruderman, R. S. et ali (Eds.). Reorientation: Leo 

Strauss in the 1930’s. London: Palgrave Macmil-

lan, 2014a. 

 



Página 21           ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 3, e93172, p. 1-25, 2025 

STRAUSS, L. Historicism. In: Strauss, L. Toward 

Natural Right and History. Lectures and Essays 

by Leo Strauss, 1937– 1946. Edited by J. A. Colen 

and Svetozar Minkov. Chicago: University of Chi-

cago Press, 2018a. 

 

STRAUSS, L. Historicism and Modern Relativism. 

Edited and Introduction by Nasser Behnegar. Leo 

Strauss Transcript Project. Chicago: Digital form, 

2016. Disponível em: https://

leostrausscenter.uchicago.edu/audio-transcripts/

courses-audio-transcripts/.Acesso em: 12 jan. 

2023. 

 

STRAUSS, L. Jerusalem and Athens. In: Studies in 

Platonic Political Philosophy. With an Introduc-

tion by Thomas L. Pangle. Chicago: The University 

of Chicago Press, 1984. 

 

STRAUSS, L. Natural Right (1962). Edited and with 

an introduction by Svetozar Minkov. Leo Strauss 

Transcript Project. Chicago: Digital form, 2014b. 

Disponível em: https://

leostrausscenter.uchicago.edu/audio-transcripts/

courses-audio-transcripts/. Acesso em: 24 mar. 

2021. 

 

STRAUSS, L. Natural Right and History. Chicago: 

The University of Chicago Press, 1999. 

STRAUSS, L. On Collingwood’s Philosophy of His-

tory. The Review of Metaphysics, Vol. V, No.4, p. 

559-586, 1952. 

 

STRAUSS, L. On Nietzsche’s Thus Spoke Zarathus-

tra. Edited and with an Introduction by Richard L. 

Velkley. Leo Strauss Transcript Project. Chicago: 

The University of Chicago Press, 2017. 

 

STRAUSS, L. On Political Philosophy: Responding 

to the Challenge of Positivism and Historicism. 

Edited by Catherine Zuckert. Leo Strauss Tran-

script Project. Chicago: The University of Chicago 

Press, 2018b. 

 

STRAUSS, L. On Tyranny. Revised and Expanded 

Edition, Including the Strauss-Kojeve Correspond-

ence. Edited by Victor Gourevitch and Michael S. 

Roth. Chicago: The University of Chicago Press, 

2000. 

 

STRAUSS, L. Reason and Revelation. In: MEIR, Hein-

rich. Leo Strauss and the Theologico-Political 

Problem. New York: Cambridge University Press, 

2006. 

 

STRAUSS, L. Religious Situation of the Present. In: 

Yaffe, M. D.; Ruderman, R. S. et ali (Eds.). Reorien-

tation: Leo Strauss in the 1930’s. London: Pal-

grave Macmillan, 2014c. 

https://leostrausscenter.uchicago.edu/audio-transcripts/courses-audio-transcripts/
https://leostrausscenter.uchicago.edu/audio-transcripts/courses-audio-transcripts/
https://leostrausscenter.uchicago.edu/audio-transcripts/courses-audio-transcripts/
https://leostrausscenter.uchicago.edu/audio-transcripts/courses-audio-transcripts/
https://leostrausscenter.uchicago.edu/audio-transcripts/courses-audio-transcripts/
https://leostrausscenter.uchicago.edu/audio-transcripts/courses-audio-transcripts/


Página 22           ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

STRAUSS, L. Review of Julius Ebbinghaus, On the 

Progress of Metaphysics. In: The Early Writings 

(1921-1932). Translated and Edited by Michael 

Zank. New York: State University of New York, 

2002. 

 

STRAUSS, L. The Intellectual Situation of the Pre-

sent. In: Yaffe, M. D.; Ruderman, R. S. et ali (Eds.). 

Reorientation: Leo Strauss in the 1930’s. London: 

Palgrave Macmillan, 2014d. 

 

STRAUSS, L. The Political Philosophy of Hobbes: 

Its basis and its genesis. Translated by Elsa M. 

Sinclair. Chicago: The University of Chicago Press, 

1996. 

 

STRAUSS, L. The Rebirth of Classical Political Ra-

tionalism: An Introduction to the Thought of Leo 

Strauss. Selected and Introduced by Thomas L. 

Pangle. Chicago: The University of Chicago Press, 

1989b. 

 

STRAUSS, L. What is Political Philosophy? And 

other studies. Chicago: The University of Chicago 

Press, 1988.  

 

Outras fontes secundárias 

ALTINI, C.  Beyond Historicism: Collingwood, 

Strauss, Momigliano. Interpretation – A Journal 

of Political Philosophy. Vol. 34, p. 47-66, 2006. 

BURNYEAT, M. F. Sphinx without a Secret. The 

New York Review, n. 30, p. 30-36, 1985. 

 

CHACÓN, R. Reading Strauss from the Start: On 

the Heideggerian Origins of Political Philosophy. 

European Journal of Political Theory, n. 9 (3), p. 

287-307, 2010. 

CHÉNARD, S.M. Is Collingwood a Historicist? Re-

marks on Leo Strauss’s Critique of Collingwood’s 

Philosophy of History. Journal of the Philosophy 

of History, n. 11, p. 324-341, 2017. 

 

COLLINGWOOD, R. G. A ideia de História. Trad. 

Alberto Freire. Lisboa: Editorial Presença, 2001. 

 

COLLINGWOOD, R. G. An Autobiography. London: 

Oxford University Press, 1939. 

 

CULP, J. F.  ‘On Collingwood’s Philosophy of Histo-

ry’ and ‘On a New Interpretation of Plato’s Politi-

cal Philosophy’. In: Brill’s Companion to Leo 

Strauss’s Writings on Classical Political Thought. 

Edited by Timothy W. Burns. Boston: Brill Aca-

demic Publishers, 2015.  

 

DONATO, M.; NOSETTO, L. Leo Strauss: de Nie-

tzsche a Platón ‒ entre Escila y Caribdis. Bogotá: 

Universidad Libre, 2014. 

 



Página 23           ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 3, e93172, p. 1-25, 2025 

FUSSI, A. Leo Strauss on Collingwood, Historicism, 

and the Greeks. Idealistic Studies, 44, no. 2, p. 149

–62, 2014. 

 

GUNNEL, J. G. The Myth of Tradition. The Ameri-

can Political Science Review, Vol. 72, No. 1, p. 122-

134, 1978. 

 

KENNINGTON, R. Strauss's Natural Right and His-

tory. The Review of Metaphysics,  vol. 35, n. 1, p. 

57-86, 1981.  

 

LENZNER, S. J. Strauss’s Three Burkes: The Prob-

lem of Edmund Burke in Natural Right and Histo-

ry. Political Theory 19, no. 3, p. 364–390, 1991.  

 

MAJOR, R. The Cambridge School and Leo 

Strauss: texts and Context of American Political 

Science. Political Research Quarterly, Vol. 58, No. 

3, p. 477-485, 2005. 

 

MENDES, E. O. Nietzsche e Leo Strauss: perspec-

tivismo moral e pensamento político. Revista 

Ágora Filosófica, No. 1, p. 76-90, 2017.  

 

MYERS, D. N. Resisting History: Historicism and 

its Discontents in German-Jewish Thought. New 

Jersey: Princeton University Press, 2003. 

 

NIETZSCHE, F. On the Advantage and Disad-

vantage of History for Life. Translated, whit an 

Introduction by Peter Preuss. Indianapolis and 

Cambridge: Hackett Publishing Company, 1980. 

 

OLIVEIRA, R. R. The Subversion of Ancient 

Thought: Strauss’s Interpretation of the Modern 

Philosophic  Project. Manuscrito, Rev. Int. Fil, 

Campinas, v. 43, n. 3, p. 1-54, 2020. 

 

SKINNER, Q. Meaning and Understanding in the 

History of Ideas. History and Theory v. 8, no. 1, p. 

3–53, 1969. 

 

SHAW, B. ‘The God of This Lower World’: Leo 

Strauss’s Critique of Historicism in ‘Natural Right 

and History’. The Review of Politics, v. 81, n. 1, p. 

47-76, 2019. 

 

TANGUAY, D. Breaking Free from the Spell of His-

toricism. In: Strauss, L. Toward Natural Right and 

History. Lectures and essays by Leo Strauss, 1937

-1946. Edited by J. A. Colen and Svetozar Minkov. 

Chicago: University of Chicago Press, 2018. 

 

TARCOV, N. Philosophy & History: Tradition and 

Interpretation in the Work of Leo Strauss. Polity, 

Vol. 16, no. 1, p. 5-29, 1983. 

 



Página 24           ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

VELKLEY, R. Heidegger, Strauss and the Premises 

of Philosophy. Chicago: University of Chicago 

Press, 2011.  

 

WARD, J. F. Political Philosophy and History: the 

Links between Strauss and Heidegger. Polity, V. 

20, n. 2, p. 273-295, 1987. 

 

ZERILLI, Linda M. G. A Democratic Theory of 

Judgment. Chicago: The University of Chicago 

Press, 2016. 

 

NOTAS 

 

¹Ao que parece, Strauss não utiliza o termo 

“historicismo” expressamente antes de 1941, mas 

já mantinha em seu campo de visão, desde a 

juventude, os principais problemas 

correlacionados ao fenômeno. Tanto no ensaio 

citado quanto em outros textos como “Religious 

Situation of the Present” (1930), “The Review of 

Jullius Ebbinghaus” (1931) e “The Intellectual 

Situation of the Present” (1932), o filósofo acena 

para as dificuldades impostas pela moderna 

descoberta da consciência histórica e pela crença 

em uma superioridade do pensamento historicista 

em relação ao pensamento a-histórico da 

antiguidade (STRAUSS, 2014a, p. 217). 

Considerando esses textos, podemos entrever algo 

sobre o ambiente de formação de Strauss e sobre 

a maneira como o autor se engaja nas discussões 

em torno da chamada “crise do historicismo 

alemão do século XIX”. Sobre o assunto, ver 

especialmente KEEDUS, 2015; e MYERS, 2003. 

Referências completas seguem ao final. 

 
2Em uma nota de rodapé de seu livro sobre 

Hobbes, Strauss diz o seguinte: “a referência ao 

programa de Maquiavel (15o capítulo de  O 

Príncipe) mostra a direção e as linhas a serem 

seguidas por uma investigação futura acerca das 

origens do interesse moderno na 

história” (STRAUSS, 1996, p. 88). Como vemos em 

suas publicações posteriores dedicadas a 

Maquiavel, especialmente em Thoughts on 

Machiavelli, Strauss seguiria tal direção. Aos olhos 

do autor, de fato, como sugere Richard R. Oliveira, 

é Maquiavel quem captura o novo espírito 

moderno e quem daria o testemunho do início da 

modernidade do ponto de vista filosófico, 

pavimentando o caminho para uma compreensão 

alternativa acerca da natureza e da história 

(OLIVEIRA, 2020, p. 35).  

 
3Segundo Daniel Tanguay, a crítica ao historicismo 

“é o coração de Direito Natural e 

História” (TANGUAY, 2018, p. 103), e sua 

apresentação no capítulo 1 pode ser considerada, 

na sugestão de Kennignton, como a “verdadeira 

introdução da obra” (KENNIGNTON, 1981, p. 63). 

Nesse sentido, a reconstrução histórica da 

doutrina do direito natural moderno, apresentada 

ao longo dos capítulos seguintes da obra, parece 

servir ao exame acerca da gênese e das bases do 

historicismo e, por conseguinte, da alternativa 

fundamental que se contrapõe a ele, a saber, o 

racionalismo não historicista da filosofia clássica.   

 



Página 25           ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 3, e93172, p. 1-25, 2025 

4Sobre a interpretação straussiana de Burke, ver 

especialmente LENZNER, 1991. Os nomes mais 

conhecidos da chamada escola histórica alemã 

talvez sejam Gustav Schmoller, Friedrich Carl Von 

Savigny, Gustav Hugo, Wilhelm Roscher e Karl 

Knies. Contudo, no curso de outono de 1962, 

intitulado “Natural Right”, Strauss nos lembra que 

a novidade que teve lugar na Alemanha se 

espalharia por todo o Ocidente, alcançando nomes 

como o do filósofo britânico Sir Henry Maine, um 

grande exemplar da escola histórica em língua 

inglesa e responsável pela idealização da chamada 

antropologia jurídica (STRAUSS, 2014b, p. 31). 

 
5Cf. NIETZSCHE, 1980, p. 8-10. 

 
6Neste ponto, vale observar que a posição de 

Nietzsche na genealogia straussiana do 

historicismo apresenta-se como um ponto de 

inflexão, pois Nietzsche é a um só tempo o pai do 

historicismo radical, por assim dizer, mas também 

“o grande crítico da modernidade, do igualitarismo 

e da crença no progresso”, aquele que estaria no 

caminho de um retorno “da história à natureza”, 

ou no caminho de uma “restauração do direito 

natural”, uma atitude que “se distingue do mero 

historicismo” (STRAUSS, 2017, pp. 2- 3).  

 
7Sobre o polêmico e controverso diálogo entre 

Strauss e Heidegger, ver, especialmente, VELKLEY, 

2011; WARD, 1987 e CHACÓN, 2010.  

 
8J. F. Culp sugere que Strauss elege Collingwood 

não pela excepcionalidade do seu pensamento, 

mas porque o britânico representaria uma visão 

mais comum do historicismo, mais abrangente e 

acessível à audiência norte-americana (CULP, 

2015, p. 149). No curso de 1956, intitulado 

“Historicism and Modern Relativism”, Strauss faria 

o seguinte complemento: “[...] vocês verão 

Collingwood dizer coisas aqui que são banais, mas 

ele as sustenta com um grau maior de sofisticação 

do que a maioria das pessoas. É por isso que 

estamos diante dele” (STRAUSS, 2016, p. 34). 

 
9Strauss vai se debruçar sobre as duas obras. No 

entanto, seu objeto privilegiado será An 

Autobiography, obra publicada pelo próprio 

Collingwood ainda em vida.  

 
10Como observa Rafael Major, a partir dessas 

críticas Strauss seria acusado de proceder em 

leituras tradicionais e “a-históricas” dos textos 

clássicos; embora recorra a história, o autor seria 

acusado de endossar uma metodologia fictícia ou 

inventada, revelando-se um típico exemplar de um 

tradicionalismo já superado (MAJOR, 2005, p. 

480). 

 

 


