IA., Santa Maria, v. 16, n. 3, e93172, p. 1-25, jul./set. 2025 « d

ACESSO (z) ABERTO

https://dx.doi.org/10.5902/2357797593172

Submissdo: 9/08/2025 e Aprovacdo: 9/08/2025 e Publicagdo: 22/08/2025

ARrTIGOS DOSSIE

Izabella Corréa Magalhdes Coutinho '

A critica de Leo Strauss ao historicismo:

o exemplo de R. G. Collingwood

Leo Strauss's critique of historicism:
the example of R. G. Collingwood

RESUMO:

Um dos aspectos nucleares da reflexdo filoséfico-politica
de Leo Strauss é, certamente, a critica ao fendmeno do
historicismo. Na visdo do autor, o historicismo é a
tendéncia dominante do pensamento contemporaneo,
cujo efeito Ultimo é a degradagdo da filosofia politica e o
entorpecimento da capacidade humana de asseverar
juizos politicos. Este artigo tem por objetivo reapresentar
a critica de Strauss ao filésofo e historiador britanico
Robin George Collingwood (1889-1943), considerado um
dos exemplares mais emblematicos do historicismo em
sua versdo radicalizada. Para tanto, cumpre explicitar, em
linhas gerais: (i) a definigdo do historicismo na visdo
straussiana; (ii) as principais teses de Collingwood e sua
compreensdo acerca da histéria e da filosofia; (iii) as
objecGes de Strauss; e, por fim, (iv) a repercussdao da
straussiana entre comentadores e

critica alguns

intérpretes. Nessa apresentacdo, veremos de que

maneira Strauss se opde ao britanico e em que medida

poderiamos dar razdes, ou ndo, a ele.

Palavras-chave: Leo Strauss; Historicismo; R. G. Col-
lingwood
ABSTRACT:

One of the nuclear aspects of Leo Strauss’s philosophical-
political reflection is, certainly, his critique of the phe-
nomenon of historicism. In the author’s view, historicism
is the dominant trend in contemporary thought, which
the ultimate effect is the degradation of political philoso-
phy and the dulling of the human capacity to assert politi-
cal judgments. This article aims to explain and clarify
Strauss’s critique of the British philosopher Robin George
Collingwood (1889-1943), considered one of the most
emblematic examples of historicism. To this end, it is im-
portant to present: (i) the definition of historicism in
Strauss’s view; (ii) Collingwood’s main theses and his un-
derstanding of history and philosophy; (iii) Strauss’s ob-
jections; and, finally, (iv) the repercussion of Strauss's
critique among some commentators and interpreters.
Following this presentation, we will see how Strauss re-
mains in opposition to Collingwood and to what extent

we can agree, or not, with him.

Keywords: Leo Strauss; Historicism; R. G. Collingwood

" Mestra em Filosofia pela Universidade Federal de Minas Gerais; Doutoranda, Universidade Federal de Minas Gerais ROR, Belo Horizonte,
MG, Brasil.

izabellacorrea.qds@gmail.com,

©O8

&@)| Publicado por InterA¢io sob uma licenca CC BY-NC-SA 4.0

MG SA

https://orcid.org/0009-0003-8455-7091


mailto:izabellacorrea.qds@gmail.com
https://orcid.org/0009-0003-8455-7091
https://orcid.org/0009-0003-8455-7091
https://dx.doi.org/10.5902/2357797593172
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://dx.doi.org/10.5902/2357797593172
https://ror.org/0176yjw32

Embora Leo Strauss tenha denunciado a

perspectiva  historicista que dominava a
intelectualidade do seu tempo ja em um texto de
1929, intitulado “Conspectivism”, somente em
1941, em uma conferéncia na New School for
Social Research, o autor nos apresentaria, pela
primeira vez, sua critica mais direta e explicita ao
altura da

fendbmeno do historicismo®. Na

conferéncia de 1941, justamente intitulada
“Historicism”, o autor nos apresenta uma definicao
abrangente e mesmo “lacunar” do fen6meno, mas
capaz de abarcar, ao mesmo tempo, tanto suas
versGes primarias quanto suas versdes mais

radicais ou sofisticadas: o historicismo ¢é a
tendéncia do pensamento humano de “enfatizar
exageradamente a histéria em detrimento das
coisas mais importantes”, ou, dizendo de outro
modo, “trata-se da tendéncia de super enfatizar a
historia em detrimento da filosofia”; no caso mais
extremo, “trata-se da tentativa de substituir a
filosofia pela historia” (STRAUSS, 2018a, p. 129).
Compreendido em sua acepg¢do usual, o
termo historicismo faz referéncia a afirmacgao
segundo a qual todos os pensamentos da mente
humana sdo histoéricos, isto é, “todas as ideias
humanas sdo relativas a situagGes histdricas
definidas e ndo sdo significativas para além dessas
(STRAUSS, 2018a, p. 129).

situacdes” Para o

historicista, todo filosofar encontra-se
essencialmente encapsulado pelo tempo histérico
no qual emerge. No plano da conferéncia, vemos
trés aspectos sobre o significado do fen6meno que
serdo retomados em outros textos, conferéncias e
cursos de Strauss: a) o historicismo ndo € uma
corrente filosofica entre outras, mas trata-se de
uma tendéncia predominante e mais pervasiva que
poderia ser descrita como nosso Zeitgeist; b) o
historicismo revelar-se-ia como um preconceito,
uma nova versao do dogmatismo, uma “forma
polida ou elegante de preguica intelectual”, pois
reflete a “identificacdo do pensamento humano
com o ponto a partir do qual cansou-se de
pensar”; e c¢) o  historicismo admite uma
demandada ou pressuposta indistingdo e/ou fusdo
entre filosofia e histdria, apontando para uma
equivaléncia entre questdes histdricas e questdes
filoséficas (STRAUSS, 2018a, p. 126; p. 133; p.
150).

Para Strauss, o historicismo se espraia em
um amplo espectro do pensamento
contemporaneo ocidental e pode ser considerado
“0 pressuposto basico comum a democracia atual,

s

ao comunismo e ao fascismo”; ele é

“caracteristico”, por exemplo, “ndo s6 da
fenomenologia, mas também do hegelianismo, do
marxismo, da sociologia do conhecimento — dos
adeptos de Dilthey e Spengler, assim como aqueles

de Dewey” (STRAUSS, 2018a, p. 132). Seja como



for, o autor parece sugerir que o historicismo, em
suas multiplas versdes, possuiria a marca geral de
uma profunda mudanca em relacdo ao
entendimento acerca da noc¢do de histéria e da
categoria de natureza. Considerados esses termos,
o fendbmeno seria descrito ainda como um
“movimento subterrdneo”, algo que encontraria
suas raizes muito tempo antes do estopim do
chamado século da histéria, podendo revelar-se,
em germe, ja a partir dos “protestos em nome da
histéria realizado ndo por filésofos, mas por
mestres da retdrica”, e isto é, poderiamos pensar,
pelos relativistas do tempo de Platdao e seus
sucessores (STRAUSS, 2018a, p. 130). O autor
limita-se a indicar que, seja como for, no antigo
veio aberto por grandes retores, Maquiavel daria
testemunho do momento em que se evidencia o
interesse moderno pela histéria e a novidade de
uma compreensao radicalmente antropocéntrica
da natureza’.

Em sua obra mais célebre, Natural Right
and History, Strauss avancaria a investigacdo sobre
as origens do historicismo, revelando, segundo
uma exposi¢ao sinuosa, o momento a partir do
qual o fenbmeno irrompe na superficie e nos
aparece em toda sua transparéncia®. Seguindo a
genealogia straussiana do historicismo, Hobbes,
Locke e Rousseau, cada um a sua maneira, ao

elevarem o estatuto da historia e assentirem a uma

compreensao mecanicista ou técnica da natureza,

forjariam os caminhos para o cataclisma da
Revolucdo Francesa de 1789. A experiéncia que dai
decorre termina por gerar a reagao e o protesto da
chamada “escola histérica”, uma reacao que teria
sido aberta ou “pavimentada” por nomes como
Edmund Burke e a partir da qual, “em plena luz do
dia”, o historicismo aparece (STRAUSS, 1999, p. 13;
p. 316)".

A escola  histérica representaria o
historicismo em sua infancia, ou um historicismo
ingénuo. Em sua disposicdo geral, tal historicismo
protesta em nome dos direitos histéricos em
oposicdo ao direito natural e a possibilidade de
existéncia de normas universais, articulando-se sob
as bases de que a histéria de um povo ou de uma
cultura é capaz de proporcionar principios tdo
gerais e objetivos quanto qualquer teoria do
direito natural, com a diferenca de que seriam
concretos e adequados para cada nagdo em sua
particularidade, individualidade e tempo histérico.
Em sua infancia, o historicismo ainda abriga a
crenca de que a histdria seria capaz de revelar
padrdes e normas objetivas, uma vez que desvela
as culturas como “unidades naturais” e a
racionalidade humana como um processo histdrico
progressivo (STRAUSS, 1999, p. 16).

Nesse contexto, entdo, tem inicio a era do
senso histdrico. Entre Rousseau e Nietzsche, o

pensamento moderno alcangaria o auge do que

Nietzsche chamou “a febre da histéria”>. De



acordo com a interpretacdo de Strauss, Nietzsche
representa a abertura para uma nova versdo do
historicismo, ainda mais radical e mais sofisticada
do que a vers3o anterior®. Tal versdo apresenta-se
como uma critica direta ao historicismo primdrio e
a moderna historiografia escolar do século XIX, ja
amalgamada ao positivismo e a ideia de uma
ciéncia histérica aos moldes do empirismo.

O historicismo radical pode ser descrito nos
seguintes termos: trata-se da negacdo do carater
progressivo, racional ou teleoldgico da histdria,
pois a historia mostrar-se-ia incapaz de fornecer
qualquer fundamento ou alicerce para principios
de carater geral. Tao antes, a histéria nos revelaria
“o espetaculo do caos” e a relatividade histdrica do
pensamento humano e de todos os principios
outrora pensados como imutaveis ou eternos ou
sempiternos (STRAUSS, 1999, p. 18- 19). Para o
historicismo radical, desfeita a crenca que o
abrigara em sua infancia, a histdria revela que “os
principios do pensamento e da acdo ndo tém a
validade que eles reclamam” (STRAUSS, 2018b, p.
130-131), isto é, “diferentes valores adotados ou
respeitados em diferentes contextos histéricos nao
tém qualquer suporte objetivo”, nao estdo
fundamentados nem na racionalidade humana,
nem na revelagdo biblica, nem na racionalidade do
processo histérico, tratando-se, simplesmente, de
“criagbes humanas” delimitadas por um tempo

histérico e formadoras dessa espécie de “visdo

englobante” na qual uma cultura particular nasce
(STRAUSS, 2018b, p. 131). Em outras palavras, o
historicista radical pensa que “todo entendimento,
todo conhecimento, por mais limitado e ‘cientifico’
gue seja, pressupde um quadro de referéncia;
pressupde um horizonte, uma visdao abrangente
dentro da qual o entendimento e o conhecimento
ocorrem” (STRAUSS, 1999, p. 26-27).

Em suma, Strauss argumenta que, nessa
perspectiva radicalizada, o que esta em jogo é uma
rendncia decisiva a qualquer nog¢dao de
transcendéncia e permanéncia; trata-se, por fim,
de uma radical historicizacdo e imanentizacdo do
pensamento humano, algo que se pretenderd
como um insight final e como a verdadeira
libertagdo do homem de suas mais igndbeis
ilusGes. Para o autor, existem dois representantes
de maior destaque do historicismo radical: em
primeiro lugar, Martin Heidegger e, em segundo
lugar, o britanico R.G. Collingwood. Sabemos que
Strauss guarda muitas reservas em relagdo a
refere-se a ele muito

Heidegger e, de fato,

esotericamente’.  Sobre Collingwood, muito
embora ndo o mencione em Natural Right and
History, Strauss dedica-se a ele em outras ocasides
textuais importantes e sobretudo em seus cursos,
elegendo-o como exemplar privilegiado e deixando
o historicismo existencialista de Heidegger, de

certa maneira, um pouco mais & margem®.



Embora o objetivo deste artigo seja uma

reapresentacdo da critica straussiana  ao
historicismo radical de Collingwood, isto é, embora
estejamos interessados, em primeiro lugar, na
posicdo de Leo Strauss, ndo podemos nos furtar a
retomar, ainda que brevemente e de maneira
fundamentais do

sumaria, as consideragdes

filésofo, historiador e arquedlogo britanico.
Voltemos, entdo, por um instante, nossa atengao
ao professor de Oxford e a sua sofisticada
compreensdao acerca do que seria a natureza da
histéria e sua relagdo com a filosofia, uma
compreensdao que nos serd apresentada em duas
fontes principais: The Idea of History, publicada
postumamente em 1946, a partir da organizagao e
edicdo do professor T. M. Knox, e An
Autobiography, publicada em 1939.°

Segundo Collingwood, seu esforco reflexivo
consiste em propor um “ensaio sobre a filosofia da
histéria”, compreendendo esse termo ndo
conforme seu uso por Voltaire, Hegel ou pelos
positivistas do século XIX, mas como um “novo
inquérito”, ou “um novo ramo da filosofia”, o qual
deve servir a uma “revisdo geral de todos os

"

problemas filoséficos” ou a “uma filosofia

completa concebida a partir de um ponto de vista

historico”. Seu trabalho consiste em “uma
investigacao filosofica acerca da natureza da
histéria, considerada como um tipo ou uma forma
especificos de conhecimento” (COLLINGWOOD,
2011, p. 11; p. 15-16).

Em The Idea of History, o autor estabelece
algumas indicacdes provisdrias que serdo
desenvolvidas ao longo de sua analise: a histdria é
uma forma particular de pensamento, possuindo,
portanto, uma certa natureza, um objeto, um
método e um valor proprios. Para o fildsofo da
historia, a histéria é: a) “uma ciéncia”, pois busca
descobrir respostas a uma pergunta que
previamente ja decidimos formular e que diz
respeito a alguma coisa definida em um dado
tempo; b) uma ciéncia cujo objeto sdo as acdes
humanas praticadas no passado, tendo como
método essencial a interpretacdo das provas ou
documentos sobre tais acdes; e, por fim, c) um
instrumento Gtil para o autoconhecimento
humano, tendo seu valor no fato de que nos
ensina sobre o que o homem fez, nos ensinando,
por conseguinte, sobre o que o homem ¢&
(COLLINGWOOD, 2011, p. 18-20).

Tomando por base

essas descricOes

primeiras, Collingwood procede a um
impressionante mergulho na “histéria da ideia da
histéria”, iniciando com o que seria a historiografia

no mundo greco-romano, passando pela influéncia



do cristianismo e da historiografia medieval e
culminando no florescimento da histdria cientifica
na Alemanha, Inglaterra, Franca e Italia, desde o
[luminismo até a historiografia dos fins do século
XIX. Nesse longo excurso, o britanico faz notar o
modo como a histdoria é alcada a uma “forma
especial e autbnoma de pensamento”,
consolidando-se no mundo contemporaneo de
maneira andloga a consolidacdo da fisica no século
XVII. Considerado esse fato, ele esclarece que nao
se trata, no entanto, de aplicar os métodos da
histéria a todos os problemas do conhecimento ou
de “defender o ponto de vista segundo o qual toda
a realidade é histdrica”; mas, tdo antes, trata-se de
assentir que “hd um elemento de verdade nesse
ponto de vista”, isto &, trata-se de evidenciar que a
histéria é, de fato, “aquilo que a ciéncia da
natureza humana pretendia ser”; é a histdria e o
método histérico, “e somente ela”, a ciéncia capaz
de “sondar” e “compreender o espirito
humano” (COLLINGWOOD, 2011, p. 224-225).

Com efeito, chama a atencdo a maneira
como Collingwood disp&e da histéria como ciéncia
privilegiada para o conhecimento do espirito
humano. Em certo sentido, histdoria e filosofia
parecem postas lado a lado ou confundidas. Para o
autor, o historiador é aquele que ndo se concentra
tanto sobre os eventos do passado em si mesmos,

mas tdo antes sobre os pensamentos revelados em

tais eventos. O historiador toma como seu objeto o

pensamento humano e ao toma-lo é capaz de
pensa-lo por si mesmo, reencena-lo (reenactment)
ou reconstitui-lo no seu prdprio presente histérico.
O objetivo do conhecimento histérico, portanto,
‘o . .

ndao é um mero objeto, algo que esta fora do

espirito que o conhece; é uma acdo do

pensamento, que s6é pode ser conhecida na

medida em que o espirito conhecedor a

reconstitua e a conhecga, simultaneamente”, e
assim, diz Collingwood, “para o historiador, as
acdes cuja histoéria ele estuda ndo sdo espetaculos
para ver, mas experiéncias para viver no seu

proprio espirito”, sendo tais experiéncias

“objetivas, ou conhecidas por ele, apenas porque

também sdo subjetivas, ou acoes

suas” (COLLINGWOOD, 2011, p. 232).

Desse modo, “todo conhecimento do

espirito”, ou todo autoconhecimento, é “histérico”,
e a tarefa legitima e necessaria da filosofia ndao é

outra coisa sendo “investigar a natureza do

pensamento histérico” (COLLINGWOOD, 2011, p.
233; p. 244). Em uma primeira aproximagao,
portanto, o autor parece compreender a filosofia e

a histéoria como atividades indistintas ou

indissocidveis. Ambas s3o descritas como

atividades reflexivas ou atividades de “segundo
grau”, pois ambas tratam ndo propriamente de um

objeto, mas do pensamento que pensa

determinado objeto. Em sua autobiografia,

Collingwood diz se inspirar em sua pratica como



arqueodlogo e, em algum momento, estabelece o

principio da “pergunta e resposta” como o
elemento bdsico que sustenta o empreendimento
filoséfico, colocando-se contrario as imposicdes
dos estudiosos da légica proposicional: “eu queria
substituir a ldégica das proposicbes pelo que

chamei de légica de perguntas e
respostas” (COLLINGWOOD, 1939, p. 32-33). Para o
britdnico, a verdade ou falsidade de uma
proposicdo s6 é acessivel pelo método histérico e
pela reconstrugao da pergunta a que se tentava
responder, sendo cada pergunta direcionada por
seu autor aos seus contemporaneos ou ao seu
tempo histoérico, ndo havendo, portanto, perguntas
ou respostas que se situem para além da histdria
ou do momento histérico em que se situa seu
proponente (COLLINGWOOD, 1939, p. 39; p. 58-
59).

Para Collingwood, pensar que os filésofos
ao longo da histéria propuseram apenas respostas
distintas as mesmas questdes €, na verdade, um
“erro vulgar”, consequéncia de uma verdadeira
“miopia histdrica” que acometeria os filésofos do
seu tempo (COLLINGWOOD, 1939, p. 60). O autor
toma como exemplo a teoria politica, contrastando
Hobbes e Platdo: “a histdria da teoria politica ndo é
a histéria de diferentes respostas dadas a uma
mesma questdo, mas a histéria de um problema

que muda constantemente, cuja solugdo muda

com ele”; Platdo lidava com os ideais gregos dos

homens do seu tempo e, de mesmo modo, Hobbes
falava aos ingleses do seu século; em todo caso,
qualquer abordagem do assunto deve ancorar-se
“desde um ponto de vista histdrico”, sob pena de
incorrer no erro grosseiro da miopia histdrica
(COLLINGWOOD, 1939, p. 62-64).

As questOes filosoficas, portanto, sé se
mostrariam realmente inteligiveis a partir da
investigacao historica, cuja investidura é capaz de
revelar os “pressupostos absolutos” sob os quais
repousam as perguntas e as respostas que 0s
diversos fildosofos enderecaram ao longo da
histéria do pensamento (COLLINGWOOD, 1939, p.
67). Assim, sugere o autor britanico, “a alegada
distincdo entre questdes historicas e filosoficas
deve ser falsa, porque pressupde a permanéncia
dos problemas filoséficos”; mas, como se vé, nao
haveria como problemas

algo permanentes

(COLLINGWOOD, 1939, p. 69). Contra essa

perspectiva, Strauss se levanta.

Em um esforgo de sintese, é possivel dizer
que a critica de Leo Strauss enderecada a R.G.
Collingwood se fundamenta a partir de trés
consideragdes principais. A primeira diz respeito ao
contraste entre a visdao historicista sobre o

pensamento do passado e a visdao nao historicista



dos préprios pensadores do passado sobre si
mesmos. A segunda considera¢do diz respeito a
crenga moderna no progresso e a terceira, por
conseguinte, diz respeito a crenca de que o
presente é

pensamento do superior ao

pensamento do passado em um sentido
filosoficamente relevante (STRAUSS, 1952, p. 561;
1999, p. 32).

Em seu artigo “On Collingwood’s
Philosophy of History”, publicado em 1952, Strauss
observa de que modo o britdnico permaneceria
atrelado a visada historicista, endossando a
posicdo segundo a qual a filosofia, como disciplina
separada ou distinta, ao converter-se em historia,
terminaria “liquidada” (STRAUSS, 1952, p. 560).
Com efeito, segundo Strauss, “a descoberta na
qual a filosofia da histdria se baseia diz respeito ao
caradter de todo pensamento humano; ela leva,
portanto, a uma compreensdo inteiramente nova
da filosofia” (STRAUSS, 1952, p. 559). Desde as
primeiras paginas do seu artigo, o ataque de
Strauss dirige-se como uma suspeita em relacdo a
pretensa necessidade de fusdao ou indistingao
entre histdria e filosofia, uma pretensdo que seria
acompanhada pela crenga de que o pensamento
humano, apds um longo e arduo processo de
evolugdo e de ganho da consciéncia historica,
tornou-se superior ao pensamento do passado,
para o qual a filosofia e a histdria tém naturezas

distintas e é a filosofia que possui um status mais

elevado em relacdo ao conhecimento dos assuntos
humanos, sendo a histdria um tipo de investigacao
preparatéria, propedéutica ou auxiliar.

Segundo Strauss, bastaria uma olhada
superficial na estrutura da obra do britanico para
percebemos como ele se engaja em uma defesa do
pensamento moderno e do desenvolvimento da
histéria cientifica em detrimento do pensamento
da antiguidade, ou, dizendo de modo enfdtico, as
custas de uma interpretacdo discutivel acerca do
pensamento do passado. Collingwood dedicaria
pouco espaco a Tucidides, por exemplo, e muito
espaco a Croce, e, assim, “mais da metade do seu
livio é dedicado a uma comparacdo entre a
moderna concep¢do cientifica da histéria e a
concepcao medieval da histéria, ‘com todos os
seus erros’, e a concep¢ao classica, com seus
‘graves defeitos’” (STRAUSS, 1952, p. 562).

Como vemos, o argumento concentra-se,
sobretudo, na interpretacao de Collingwood acerca
da nocdo de  histéria no pensamento da
antiguidade. Strauss lancaria a seguinte pergunta:
é verdade que a compreensado historica das ultimas
quatro ou cinco geragdes é decisivamente superior
a compreensdo histérica que era possivel no
passado? O simples fato de tomarmos essa
guestdo em sério e como ainda nado resolvida,
langaria duvidas sobre a posicdo do britanico. Se a
compreensao dos modernos sobre a histéria ndo

Y

for decisivamente superior a compreensdao dos



antigos, entdo, “a conversdao da filosofia em

historia perde sua mais convincente, ou pelo

menos sua mais persuasiva,

justificativa” (STRAUSS, 1952, p. 560).
Ao que parece, a intencdo de Strauss é,

justamente, mostrar a fragilidade da posicdo

historicista adotada por Collingwood, uma vez que

estaria baseada em uma compreensao

radicalmente inadequada do pensamento antigo e
do significado original da filosofia, uma atividade
gue ndo se confunde em absoluto com a histdria.
Em outra ocasido textual, o autor nos explicaria

mais claramente o que esta em jogo:

A histdria designava originalmente um tipo
particular de conhecimento ou inquirigdao. O
historicismo assume que o objeto do
conhecimento histérico, que ele chama de
‘Histdria’, € um ‘campo’, um ‘mundo’ préprio
embora

fundamentalmente diferente,

relacionado com esse outro ‘campo’,
‘Natureza’. Esse pressuposto distingue mais
claramente o historicismo da visdo pré-
historicista, para a qual a Historia como objeto
de conhecimento n3o existia e, entdo, nem se
sonhava com uma "filosofia da histéria", tida
como uma analise ou especulagao sobre uma
especifica ‘dimensdo da realidade’. (STRAUSS,

1988, p. 60)

No artigo de 1952, o autor chama atencdo
para as afirmacdes paradoxais do britanico, pois

ele refere-se ao pensamento antigo como um

“pensamento baseado em uma metafisica
rigorosamente anti-histdrica”, mas também como
o “bergo da histdria cientifica”. De fato, o britanico
afirmaria que os gregos possuiam sim uma
“peculiar sensibilidade para a histdria”, mas que,
no entanto, tomaram a histéria como um
“agregado de percepg¢des” ou como sinal das
mudancas bruscas e sucessivas que eram, de todo
modo, ininteligiveis, algo que teria impedido a
compreensao da histéria como ciéncia. Desse
ponto de vista, o0s gregos possuiriam uma
“consciéncia historica de tipo particular”, ndo era
uma “consciéncia de uma tradicdo milenar que
molda a vida de uma geragdo apds a outra em um
caminho uniforme”, mas sim uma espécie de
“consciéncia ingénua sobre mudancas
catastroficas” (Collingwood apud Strauss, 1952, p.
566; p. 570).

Ora, de acordo com a critica straussiana,
essa visdo sobre os gregos é, para dizer o minimo,
bastante enganosa, pois o pensamento da
antiguidade possuia realmente essa consciéncia de
uma tradicdo milenar que molda a vida das
sucessivas geracdes. No entanto, os gregos, ou
pelo menos Platdo, tinham também a consciéncia
de que era possivel ndo ser dominado por essa
tradicdo, isto é, que o pensamento humano ndo
era cativo das tradicdes assentadas ao longo da
histéria. Na verdade, “os gregos viviam entre
desenvolveram o habito de

homens que



guestionar as tradicdes como tais, isto é, os
fildsofos” (STRAUSS, 1952, p. 570). Por efeito da
filosofia, ou, tomando a filosofia em seu significado
original, os gregos acreditaram ou sugeriram que
era possivel ascender a um conhecimento de tipo
mais elevado, transhistérico ou arquitetonico,
colocando em xeque as tradicdes conformadas

pela autoridade ancestral e pelos dogmas publicos.

Em outras palavras, havia uma consciéncia
maior na Grécia do que em outros lugares
acerca da diferenca essencial entre o ancestral
e 0 bom. Com base nessa percepgdo, existia na

Grécia classica ‘'uma consciéncia histérica’, ndao

apenas de ‘mudangas catastréficas’, mas
também de mudangas para melhor, de
progresso, e essa consciéncia era uma
consciéncia ndo apenas de progresso

alcangado, mas também da possibilidade de
progresso futuro. Collingwood nem sequer
aludiu a esse elemento da ‘concepcdo grega da
histéria’. Ele aparentemente nunca tentou

entender ‘a consciéncia histérica’ que se
expressa no primeiro livro da Metafisica de
Aristoteles, por exemplo. A consideragdo desse
livro por si s teria sido suficiente para fazé-lo
hesitar em escrever que ‘o historiador grego
era apenas o autobidgrafo de sua geragdo’.

(STRAUSS, 1952, p. 570)

Como se |, Strauss apresenta uma dura
critica a interpretacdo de Collingwood, pois,
segundo ele, “suas declaragdes mais importantes

sdo erros que homens competentes em tempos

anteriores ndo teriam cometido, simplesmente
porque eram leitores mais cuidadosos do que nos
nos tornamos” (STRAUSS, 1952, p. 573-574). As
deficiéncias de reflexao

sua poderiam ser

resumidas a um “dilema fundamental” que
envolve uma completa subversdo da compreensao
gue os pensadores cldssicos faziam a respeito do
gue quer dizer o conhecimento da natureza do
homem. Na perspectiva de Collingwood, conhecer
a natureza do homem ou, dizendo em termos mais
adequados ao autor, conhecer a mente humana é
conhecer a sua histdria, ou a histéria do que o
homem fez, uma vez que a a¢ao ou o fazer referem
-se essencialmente a um pensamento e a um
quadro de referéncias que lhe é subjacente e,
assim, o verdadeiro autoconhecimento deve ser o
proprio entendimento histérico. Contudo, observa
Strauss, essa compreensdo é totalmente contraria
a premissa mais basica de todo o pensamento
antigo, qual seja, a premissa segundo a qual
“conhecer a mente humana é algo
fundamentalmente diferente de conhecer a
histéria da mente humana” (STRAUSS, 1952, p.
575).
Nesse sentido, a posicao de Collingwood

sobre as bases de

se sustenta uma

desqualificagao ou incompreensao do
pensamento antigo em sua premissa mais
fundamental. E justamente esse o fato que

impediria o britdnico de realizar o que pretende,



isto é, de reencenar o pensamento do passado,
compreendendo-o desde si mesmo e ndao como
um espectador externo. Collingwood se
equivocaria ao estabelecer uma identificacao
completa entre a atividade do historiador, do
intérprete e do critico e, por conseguinte, ele
termina por estabelecer a ideia de que o
pensamento do passado é necessariamente
defectivo em relacdo ao pensamento do

presente.

Conforme a explicacdo de Strauss, o erro
do britanico é pressupor que cada época é
relativa a um Unico ponto de vista possivel, isto
é, 0 ponto de vista presente, a partir do qual os
fatos da histéria podem ser interpretados
(STRAUSS, 1952, p. 562). A mente do presente,
ou a mente do historiador, seria uma espécie de
“autbnoma”, pois ela pode

consciéncia

compreender o pensamento do passado
somente na medida em que o critica e o
transforma segundo as exigéncias de seu
préprio presente histérico. E nesse sentido que
“o historiador é mestre em sua propria casa; ele
ndo deve nada ao cientista ou a qualquer outra
pessoa, pois a ‘histéria comum’ contém filosofia
dentro de si” (COLLINGWOOD apud STRAUSS,

1952, p. 564-565).

Contudo, se o presente é o Unico ponto
de vista possivel e no qual esta dado o padrdo

mais elevado, é certo que o olhar sobre o

pensamento do passado se apresentaria ja
como um olhar enviesado. Desse ponto de vista,
resta impedida a consideragdo de que os
pensadores do passado tenham dito algo de
verdadeiro, senao que disseram
verdadeiramente o que podiam dizer, tendo em
vista o contexto histérico no qual se situavam e
no qual foi possivel esse pensamento que se
apresenta, em todo caso, como um pensamento
relativo e “defectivo” desde o ponto de vista do
presente (STRAUSS, 1952, p. 574). Nesse
sentido, Collingwood ndo teria sido capaz, de
fato, de uma anélise verdadeiramente critica do
pensamento do passado, ndo podendo alcangar
0 que seria a objetividade histérica do
historiador,

exigéncia propagada por ele

mesmo.

Procedendo a sua maneira, portanto, o
historiador terminaria distanciado daquilo que
inicialmente perseguia, pois sua interpretacao
do pensamento do passado é articulada desde
um preconceito sobre a suposta superioridade e
progresso da consciéncia histdrica. Mais uma
vez, ao colocar-se como intérprete e critico —
algo que, para Strauss, ndo significa a mesma
coisa - o historiador tomaria seu objeto desde a
perspectiva de seu proprio presente histdrico,
comprometendo, entdo, a exigéncia legitima da
objetividade histérica, ou seja, a exigéncia de se

compreender o pensamento do passado como



ele préprio se compreendia. Na visao de Strauss,

¢ essa falha que parece direcionar a

incompreensao do britanico acerca do que

seriam os problemas fundamentais do homem.

[...] A ‘experiéncia da histéria’ ndo torna
duvidosa a visdo de que os problemas
fundamentais, como os problemas de justica,
persistem ou mantém a sua identidade em
toda mudanga histdrica, por mais que possam
ser obscurecidos pela negacdo temporaria de
sua relevancia e por mais varidveis ou
provisdrias que sejam todas as solugGes
humanas para esses problemas. Ao apreender
esses problemas como problemas, a mente
humana se liberta de suas limitagGes
histéricas. Nada mais é necessdrio para
legitimar a filosofia em seu sentido original,
socratico: a filosofia é o conhecimento sobre
0 que ndo se conhece; ou seja, é o
conhecimento do que ndo se sabe, ou a
consciéncia dos problemas fundamentais e,
com isso, das alternativas fundamentais para
sua solugdo que sdo coevas ao pensamento

humano. (STRAUSS, 1999, p. 32)

Na sugestdo de Strauss, o pensamento do
passado parece levar a efeito a compreensdo de
gue os problemas fundamentais do homem,
como o problema da justica, o problema do
melhor ordenamento politico possivel e,
fundamentalmente, o problema acerca da vida

boa ou excelente, persistem ou resguardam a

sua identidade, mesmo apesar das mudancas
histdricas e mesmo sendo as respostas as mais
diversas, provisdrias e antagbnicas ao longo das
épocas e lugares. Para o pensamento ndo
historicista, nada invalida ou impossibilita o fato
de que os problemas fundamentais
permanecam (STRAUSS, 1999, p. 32). Ao
entendermos o pensamento do passado tal
como ele se entendia, seriamos inevitavelmente
levados a considerar, por exemplo, o significado
do horizonte natural do pensamento humano,
isto é, passamos a considerar o que s3ao as
dificuldades naturais ou uma ignorancia natural,
e o que sdo as dificuldades adicionais ou
forjadas. Desse ponto de vista, acredita-se que o
pensamento humano tem, por sua prépria
natureza, um horizonte que nao se limitaria ao
tempo histérico. Dado esse “horizonte natural”,
0 pensamento humano, por seu préprio esforco,
seria capaz de movimentar-se em direcdo ao
gue, a despeito de todas as mudancas ao longo
do tempo histdrico, permanece. O pensamento
humano seria capaz de direcionar-se para fora
da caverna, tal como nos descreve Platdo. No
limite, Strauss nos sugere que esse é o ponto a
partir do qual a filosofia é possivel como uma
atividade essencialmente transhistorica e
zetética, orientada segundo o conhecimento da

natureza das coisas humanas, um conhecimento

distinto da inquiricdao e do conhecimento acerca



da histéria politica de diferentes tempos e

lugares.

Na visada historicista, no entanto, tal
compreensao estd interdita. Do ponto de vista
de autores como Collingwood, por exemplo, ndo
hd algo como um horizonte natural do
pensamento humano, nem tampouco pode
haver algo como problemas permanentes, pois,
como se viu, o préprio pensamento humano
deve ser compreendido como radicalmente
histérico. Considerada a “experiéncia da
histéria”, poderiamos dizer que ndo existem
problemas fundamentais que mantém sua
identidade mesmo a despeito de todas as
mudancas histdricas, pois a experiéncia mostra
que tanto as perguntas como as respostas sdo
diferentes a cada contexto histérico, ou seja,
todas as questdes filosdficas ou todas as
questdes do pensamento humano seriam
emolduradas por um quadro de referéncias que

se apresenta diferente em contextos histéricos

diferentes.

Segundo Strauss, a partir daqui veriamos,
por fim, o modo como a visada historicista
prospera na medida em que procura se isentar
de seu proéprio veredicto. Ao assentir que todas
as ideias do pensamento humano estao
encapsuladas pelo presente histdrico ao qual se
referem, o historicismo termina professando

uma tese que se quer universal e que possui um

cardter transhistérico. Collingwood vai sugerir
que o insight sobre a historicidade de todo
pensamento é o insight final: todo pensamento
humano é baseado em pressupostos absolutos.
Contudo, diz Strauss, assim apresentada, a tese
historicista “é um pressuposto absoluto sobre
absolutos”, e

pressupostos pressupostos

absolutos ndo podem ser verdadeiros ou falsos,

“"

mas o  pressuposto  absoluto  sobre
pressupostos absolutos é verdadeiro” (STRAUSS,
2018b, p. 162). Desse modo, o historicista ndo
conseguiria explicar a sua propria tese sem
contradizé-la, ndo conseguiria evitar o fato de

sua afirmacdo apresentar um carater universal.

Para Strauss, finalmente, o historicista
ndo pode escapar de tal fato e, em verdade,
“ninguém poderia escapar disso”, pois “nao se
pode fugir da razao”, isto é, “no fim nds nao
podemos fugir de fazer asser¢cdes universais,
mesmo que a gente as complete com algumas
perguntas e tudo mais, isso ndo afeta a situacao
fundamental” (STRAUSS, 2018b, p. 165). De
acordo com a interpretagao straussiana, os
pensadores do passado acreditaram ou
sugeriram que a razao humana, por sua proépria
natureza, e de forma desassistida, é capaz de
transcender as determinagGes histéricas ou
contingentes, langando-se ao dominio das coisas
que, apesar de todas as

mudancgas,

permanecem. Por esse entendimento, os



. InterAcao — Artigos Dossié

pensadores ndo historicistas sabiam, por

exemplo, que ndo podemos deixar de lado a
guestdo da boa sociedade ou da sociedade mais
justa; sabiam, por exemplo, que “a questdo
sobre a vida boa nao pode ser simplesmente
substituida pela questdo ‘o que eu devo fazer

aqui?”” (STRAUSS, 2018b, p. 159).

Assim, vemos com mais nitidez de que modo
Strauss se contrapde a Collingwood. Na visada
historicista de Collingwood, “a questdo dos fins em
sua universalidade simplesmente desaparece diante
da preocupagdo com a situagdo na qual vocé
age” (STRAUSS, 2018b, p. 159). Por outro lado, na
perspectiva straussiana, se nos inclinamos a filosofia,
ndo poderiamos prescindir de levantar a questdo dos
fins em sua universalidade, ndo podemos abrir mao
da pergunta sobre a melhor maneira de viver, por
exemplo, pois, em Ultima andlise, ndo devemos nos
privar de alcancar uma compreensdao adequada
sobre os problemas fundamentais, uma
compreensdo que nos é possivel de acordo com a
natureza;, embora n3ao nos seja dada, pode ser
descoberta. Para  Strauss, o0s  problemas
permanentes, “no sentido sério”, seriam aqueles
que “estdo enraizados na situagdo permanente do
homem, quando essa situacao é revelada como ela é
e ndo encoberta por tradicdes de qualquer

tipo” (STRAUSS, 2016, p. 46).

No entanto, restaria dizer que, na
perspectiva critica elaborada por Strauss, admitir a
existéncia de

problemas permanentes nao

significaria, em absoluto, tal como Collingwood

Pagina 14

poderia supor, que tais problemas seriam sempre
observados por todos os fildsofos ao longo de todos
os tempos histdricos. De fato, em épocas de declinio,
sugere Strauss, tais problemas sequer sdao tomados
como problemas e, tanto por isso, necessitamos de
estudos histdricos, algo que os fildsofos gregos ndo
necessitavam, uma vez que se viram capazes de
olhar para os assuntos humanos nao “com olhos de
seres humanos histéricos”, mas, fundamentalmente,

“

com 0s olhos de seres humanos

naturais” (STRAUSS, 2018a, p. 140).

QUESTIONAMENTOS EM TORNO DA
CRITICA STRAUSSIANA

Desde as criticas enderegadas por nomes
como Quentin Skinner (1969), John Gunnel (1978)
e, especialmente, pelo professor Myles Burnyeat
(1985), a interpretacdo straussiana acerca da

histéria da filosofia politica e sua posicao

combativa em relacdo ao historicismo seria
colocada em xeque, tendo em vista o fato de que
Strauss adotaria uma paradoxal posicao em relagao
ao conhecimento histérico. Embora condene a
tradicdo historicista e a super énfase sobre a
histdria, o préprio autor seria acusado de enfatizar
a histéria e de proceder em um historicismo de
tipo negativo, levando a efeito uma metodologia

essencialmente histérica e genética em suas

reflexdes™®.

ISSN 2357-7975



Em defesa de Strauss, Alessandra Fussi
(2014) sustenta que Burnyeat, por exemplo, “ndo
entendeu nem o estilo de interpretacdo de Strauss
nem sua posicdo sobre o historicismo”, muito

"

embora tenha percebido “a importancia da
conexdo entre as duas coisas” (FUSSI, 2014, p.
151). Com efeito, o método de Strauss e sua
posicdo sobre o historicismo confluiriam como a
tentativa de restaurar uma compreensdo da
filosofia como critica e questionamento, um
entendimento que teria sido perdido ao longo da
modernidade. Nesse ponto, segundo a autora, até
poderiamos aproximar Collingwood e Strauss, pois
ambos pensam que originalmente “a filosofia era
essencialmente critica” (FUSSI, 2014, p. 161). No
entanto, ha ainda um “desacordo profundo” entre
os dois, algo que o préprio Burnyeat ndao pode
compreender devidamente: “Strauss acreditava
gue a primeira e mais urgente forma de critica
deveria ser direcionada n3ao ao passado, mas ao
presente: aos seus proprios mitos”; Strauss
guestiona a ideia de um progresso necessario,
enquanto Collingwood ainda estaria “muito preso
a ideia de progresso para perceber que os antigos
poderiam ser de alguma ajuda” (FUSSI, 2014, p.
161).

De fato, como se vé, é possivel sugerir que
Strauss deliberadamente escolhe uma metodologia
histérica e genética no desenvolvimento de sua

critica, uma vez que somente tal metodologia seria

capaz de evidenciar os limites e as deficiéncias do
proprio historicismo como tendéncia dominante e
como uma forma de preconceito baseado na
crenca no progresso, revelando ainda a alternativa
original que se contrapde a ele. Na visdao de
Strauss, para encararmos a verdadeira querela
entre antigos e modernos, é preciso proceder
usando as préprias armas do historicismo. Apenas
através da exatidao histdrica, isto é, apenas através
de confrontagcdes exatas entre o pensamento
moderno e o pensamento da antiguidade,

poderiamos ser capazes de restaurar a

compreensdao dos antigos acerca da nocdo de
histéria, da categoria de natureza e do estatuto
dos problemas fundamentais do homem, uma
compreensao que, em todo caso, nos foi obliterada
ao longo da tradicdo. Nesse sentido especifico, de
fato, Strauss, tal qual Collingwood, ndo deixa de
admitir a relevancia do conhecimento histdrico e

da objetividade histdrica perseguida pelo

historiador, mas eles atribuiriam a isso um

significado bastante distinto.

Nos, homens modernos, certamente
precisamos da histéria para entender nossa
sociedade. Todos os conceitos modernos sdo
essencialmente conceitos derivados:
precisamos da historia. Esse é o ponto forte
dos livros de Collingwood. Mas Collingwood
tira disso a conclusdo de que somos mais
sabios do que os livros anteriores, e essa

conclusdo ndo é garantida. A compreensdo



histérica ndo prova em si mesma e de modo

algum um progresso do pensamento. A

compreensdo histérica pode muito bem servir
para ascendermos a um nivel de compreensdo
humana mais natural, [o nivel encontrado] em
sociedades mais simples, ou seja, no passado.
Eu sugeriria que o que indiquei aqui me parece

ser uma compreensdo histérica do

historicismo, olho por olho (essa é a expressdo
adequada?). Bem, certamente o historicismo
deve ser entendido historicamente. (STRAUSS,

2016, p. 62)

Segundo o comentdrio de Linda M. G. Zerilli
(2016), a performance de Strauss ndo deveria nos
confundir sobre seus propdsitos, pois embora
proceda como historiador e critico da perspectiva
historicista, sua abordagem nao se pretende como
uma simples reconstrugdo histérica da questdo,
nem tampouco o autor se serviria da histdria para
asseverar anacronicamente sobre um
universalismo antiquado. Tao antes, Strauss usaria
da histéria como uma espécie de “terapéutica”,
como um aceno para a compreensdo perdida
acerca do caradter antidogmatico e zetético da
filosofia socratica, engajada em primeiro lugar com
a critica das convenc¢bes assentadas ao longo da
histéria, isto é, engajada em uma atividade que
toma como ponto de partida o horizonte natural
das coisas humanas (ZERILLI, 2016, p. 88, p. 104).

Na visdo de Carlo Altini (2006), deveriamos

considerar que, seja como for, a critica de Strauss

ao historicismo toma um lugar de destaque ao
levarmos em conta a discussao filoséfica em torno
das vdrias tentativas contemporaneas de
“redefinicdo da relacdo entre a mudanca e a
permanéncia, entre particularismo e
universalidade, entre tradicdo e verdade” (ALTINI,
2006, p. 48). Nesse sentido, tanto Strauss quanto
Collingwood colocar-se-iam na senda aberta pelo
problema da historia e dos limites da razao
humana, procedendo, no entanto, de maneira
diversas ou até mesmo antagonicas.

Em um outro espectro, em um artigo
bastante provocador, Sophie M. Chénard (2017) se
propOe a tarefa de examinar em que medida a
critica de Strauss a Collingwood é acertada ou
carece de algumas modula¢des, uma vez que os
autores guardariam mais concordancias e
semelhancas do que se poderia supor a primeira
vista. Segundo a comentadora, Collingwood, de
fato, pode ser descrito como um historicista tal
qual Strauss o compreende, mas apenas em parte.
Da mesma maneira, ela sugere que a critica do
filésofo ao britanico é, apenas em parte, devida,
uma Collingwood  professa um

vez que

“historicismo hermenéutico”, assim como o

proprio Strauss professaria um “historicismo

metodoldgico”, mas de forma alguma um

“historicismo  radical”, cujo desenvolvimento

levaria inegavelmente a um relativismo extremo e



a um rebaixamento da verdade filosdfica
(CHENARD, 2017, p. 331).

O argumento central de Chénard gira em
torno da ideia de que, na verdade, a reflexdao de
Collingwood e a reflexao de Strauss se aproximam
em um aspecto fundamental, pois ambos levariam
a efeito a tarefa de assentir sobre a necessidade do
conhecimento histérico para a atividade filoséfica,
em oposicdo aos positivistas, realistas e
pragmatistas da chamada filosofia analitica. Para a
autora, tanto Strauss quanto o britanico, cada um a
sua maneira, “convergem” sobre a ideia de que
“inquirir sobre o passado constitui a melhor
maneira de preservar a concepc¢ao da filosofia
como tarefa pratica” (CHENARD, 2017, p. 334; p.
341).

Podemos dizer que o comentdrio de
Chénard é valioso sob muitos aspectos, na medida
gue lanca luz sobre nuances importantes da critica
straussiana, permitindo-nos atenuar a ideia de que
Collingwood deliberadamente rebaixa a filosofia
em fungao da histéria. Da mesma maneira, o
comentdrio da autora é precioso pois avanga na
énfase sobre a importancia da investigacdo
historica na reflexdo de Strauss. Sem duvida, em
muitas passagens textuais, e mesmo em seus
seminarios e conferéncias, Strauss ndao deixa de
observar de que modo a inquiricdo histérica é
relevante para a investigacdo filoséfica, muito

embora ndo deixe de observar que tal investigacao

ndo substitui ou se confunde com a investigacao
filosofica de modo algum. O conhecimento
historico é altamente importante, e tal como o
conhecimento sobre a moralidade publica, pode
ser descrito como a propria matéria-prima do
filosofar, na medida em que trata do conhecimento
acerca da variabilidade das convengdes e dogmas
publicos plasmados ao longo das diferentes épocas
e lugares. Contudo, ainda assim, trata-se de um
conhecimento preparatdrio e auxiliar. Em nosso
ele tornou-se necessario e

tempo, de fato,

indispensdvel, mas essa necessidade ndo é
essencial e sim acidental, pois justamente em
funcao dos preconceitos historicistas,
nomeadamente a cren¢a na superioridade do
pensamento do presente, perdemos a capacidade
de acessar o significado original da filosofia e a
clareza em relagao aos problemas fundamentais ou
perenes.

Nesse sentido, considerando a natureza sui
generis da filosofia em sua originalidade ou em seu
momento mais inaugural, tal como entendida por
Strauss, chegamos ao ponto no qual o comentdrio
de Chénard mereceria um adendo, pois, como
vimos, ela sugere que, assim como para
Collingwood, também para Strauss a investigacdo
histérica sobre o passado constituiria “a melhor
maneira de preservar a concepcdao da filosofia
como tarefa pratica”. Ora, que a histéria sirva para

preservar a filosofia politica, ndo seria forcoso



dizer. Essa pode ser a opinido de Strauss, assim
como parece ser a opinidao de Platdo. O primeiro
estabelece o lugar do conhecimento histérico na
tarefa de restauracdo do racionalismo classico; o
segundo também teria estabelecido o lugar da
histéria na conformacdo da paideia grega, como
veriamos no projeto Timeu- Critias ou no livro Il
das Leis. No entanto, se consideramos a filosofia
tomada em sua origem, a histdoria serve para
revelar justamente o oposto da filosofia como
“tarefa pratica”, isto é, desvela e possibilita a
descoberta da categoria de natureza, revelando ai
a filosofia como um modo de vida e como uma
atividade essencialmente contemplativa e zetética,
ou cética, e que de modo algum estaria sustentada
pela histéria ou aprisionada pela contingéncia
histdrica, pelas tradicdes assentadas ou pelo
voluntarismo ou ativismo de qualquer tipo.
Considerando essas observacdes, podemos
ainda nos referir ao comentdrio de Beau Shaw
(2019), sopesando a pertinéncia de sua tese acerca
de uma contraposicdo ou mesmo contradigdo
entre o que seria a dupla critica de Strauss ao
historicismo, uma critica exotérica e outra
esotérica. A primeira nos seria apresentada no
primeiro capitulo de Natural Right and History,
referindo-se ao ofuscamento dos problemas
fundamentais, e a segunda, substituta da anterior,
nos seria apresentada no capitulo sobre Burke,
énfase recai sobre a

onde a perda ou

enfraquecimento da prudéncia como virtude da
vida politica (SHAW, 2019, p. 49; p. 64). Segundo
Shaw, Strauss procede em um duplo registro, a fim
de “preparar o leitor, cautelosamente, para uma
critica diferente do historicismo e, de fato, para
uma concepcao diferente do direito natural”, uma
concepcao que, aos olhos do comentador, sé pode
ser alcancada a partir da nog¢dao de prudéncia, a
qual, por sua vez, seria devedora da noc¢do de
“decisdao” elaborada por Carl Schmitt (SHAW, 2019,
p.70).

Ndo podemos aqui nos deter sobre a tese
de Shaw. Para o nosso propdsito de ilustrar a
repercussao da critica straussiana ao historicismo,
basta observar que o comentador indica um
aspecto importante do projeto critico de Strauss,
mas vai além na medida em que rastreia o nucleo
da critica ao historicismo a concepgao schmittiana
de “decisdo”. De fato, Strauss parece proceder em
um duplo registro em seu ataque ao historicismo:
ele critica o ofuscamento da compreensdo acerca
das questdes fundamentais do homem, entendidas
como problemas permanentes e, por outro lado,
ele sugere a suspensdao de todas as respostas
dadas a essas questdes, inclusive, a resposta que,
sem mais, determina o direito natural. Strauss ndo
parece querer substituir um dogma por outro, mas
sugere o reexame da questdo. Shaw tem o mérito
de observar como Strauss passa pela concepgdo

aristotélica do direito natural em direcdo ao



O V.16, N. 3,e93172, p. 1-25, 2025

reexame da questdo e a uma espécie de elogio da
prudéncia. Contudo, o comentador parece dar um
salto ao identificar a concepcdo de Strauss e a
concepcao de decisdo elaborada por Schmitt, uma
vez que tal concepcdo também é objeto da critica
straussiana.

Algumas suspeitas se levantam sobre a tese
de Shaw quando consideramos, em primeiro lugar,
0 recurso ao esoterismo e a ironia. Dado que
Strauss procede em um duplo registro, é preciso ao
menos considerar dois aspectos em nossa andlise:
i) mesmo que a prudéncia se identifique a decisdo
no sentido schmittiano, para Strauss, “a filosofia é
cética e ndo decisionista”, o que implica uma
diferengca entre essas duas qualidades, isto é,
implica tomar o ceticismo no sentido original do
termo e a filosofia no sentido socratico; e ii)
Strauss sugere que “decisdo” é, na verdade e em
primeiro lugar, “o termo chave” da reflexdao nao de
Schmitt, mas do historicismo radical de Heidegger,
e que na formulacdo dessa concepc¢ao, “ndo ha”,
no entanto, “nenhuma indicacdo sobre quais sao
os objetos préprios da decisdao” (STRAUSS, 1997, p.
461; 2000, p. 196). E por essa omissdo que tornar-
se-iam opacos o0s problemas permanentes do
homem, como o problema da tirania, um problema
que seria sempre, em todo lugar e a qualquer
tempo, um objeto préprio da decisdo humana.
Perde-se a capacidade de reconhecer os objetos

proprios da decisdo e abre-se a possibilidade de

Pagina 19

qgue o pensamento filoséfico seja capturado pelos
apuros do tempo histérico em que emerge, ou
pelo voluntarismo, ou ainda por uma atuagdo
politica problematica: “hd uma linha direta que vai
da decisdo heideggeriana ao seu desvio para junto
dos entdo chamados Nazis em 1933” (STRAUSS,
1997, p. 461). Em uma eventual andlise futura da
tese de Shaw, temos de nos perguntar, entdo, se
para Strauss ndo haveria essa mesma linha direta
entre a decisdo de Schmitt e seu engajamento

junto ao hitlerismo.
CONSIDERAGCOES FINAIS

Como vimos, a critica de Strauss sugere que
o historicismo ndo se apresentaria, de imediato,
como uma interpretacdo mais adequada do que a
interpretacdo pré-historicista acerca das nog¢des de
histéria e filosofia, e da relagdo entre elas. Tao
antes, o historicismo apresentaria algo como um
obscurecimento ou uma constricdo do horizonte
do pensamento humano, impondo-nos o desafio
de uma critica e de uma superacao, pois ao fiar-se
na crenga no progresso, o historicismo radical
como o de Collingwood nos impossibilita de
compreender os problemas fundamentais e o
horizonte natural do pensamento humano,
horizonte a partir do qual revelam-se os padrdes

capazes de servir a formulacdo de um juizo sobre o

nosso préprio tempo histdrico.

ISSN 2357-7975



. InterAcao — Artigos Dossié

A critica straussiana ao historicismo e,
especialmmente, a critica ao historicismo radical
de Collingwood, pareceria justificada, pois ao
hipostasiar a énfase sobre a historicidade de todo
pensamento humano, a perspectiva historicista
sobre o

dificultaria a compreensdo genuina

pensamento do passado, obliterando a
consideragdo sobre uma alternativa possivel a crise
do racionalismo moderno. Seguindo o argumento
de Strauss, vemos que o historicismo se espraia em
nossos dias e parece expressar uma tendéncia
ancorada no pressuposto de que a natureza nao
pode operar como o referencial mais elevado
capaz de nortear o pensamento humano acerca
das coisas politicas. Na perspectiva historicista, a
natureza se revelaria historicamente e a disposicdo
do homem, a disposicdo de seu poder de criagao e
de decisdo. O historicismo, de um modo ou de
outro, terminaria por recusar a inspiracao
normativa original da filosofia politica cldssica,
obscurecendo a ideia edulcorada do direito natural
e a diferenca essencial entre natureza e
convencao, entre filosofia e histdria, entre filésofos
e mestres de retdrica, entre sabios e intelectuais,
entre governantes e tiranos, entre o justo e o
injusto. Nesse ponto, parece dificil ndo dar razoes a
Strauss, pois, como atesta a experiéncia historica,
0 obscurecimento maximo dessas distingdes

coincide com o0 momento em que se

experimentaria, no seio mesmo de uma

Pagina 20

democracia, o impulso inicial para “catdstrofes e

horrores de uma magnitude até entdo
desconhecida”, sancionados e legitimados por uma
intelectualidade em sua versdao “menos prudente
ou mais imoderada” (STRAUSS, 1984, p. 168; 1988,

p. 27).

REFERENCIAS

Referéncias primarias

STRAUSS, L. A Giving of Accounts. In: Strauss, L.
Jewish Philosophy and the Crisis of Modernity:
Essays and Lectures in Modern Jewish Thought.
Edited with an Introduction by Kenneth Hart
Green. New York: State University of New York

Press, 1997.

STRAUSS, L. An Introduction to Political Philoso-
phy: Ten Essays by Leo Strauss. Edited by Hilail
Gildin. Detroit: Wayne State University Press,
1989a.

STRAUSS, L. Conspectivism. In: Yaffe, M. D.;
Ruderman, R. S. et ali (Eds.). Reorientation: Leo
Strauss in the 1930’s. London: Palgrave Macmil-

lan, 2014a.

ISSN 2357-7975



STRAUSS, L. Historicism. In: Strauss, L. Toward
Natural Right and History. Lectures and Essays
by Leo Strauss, 1937— 1946. Edited by J. A. Colen
and Svetozar Minkov. Chicago: University of Chi-

cago Press, 2018a.

STRAUSS, L. Historicism and Modern Relativism.
Edited and Introduction by Nasser Behnegar. Leo
Strauss Transcript Project. Chicago: Digital form,
https://

leostrausscenter.uchicago.edu/audio-transcripts/

2016. Disponivel em:
courses-audio-transcripts/.Acesso em: 12 jan.

2023.

STRAUSS, L. Jerusalem and Athens. In: Studies in
Platonic Political Philosophy. With an Introduc-
tion by Thomas L. Pangle. Chicago: The University
of Chicago Press, 1984.

STRAUSS, L. Natural Right (1962). Edited and with
an introduction by Svetozar Minkov. Leo Strauss
Transcript Project. Chicago: Digital form, 2014b.
https://

leostrausscenter.uchicago.edu/audio-transcripts/

Disponivel em:

courses-audio-transcripts/. Acesso em: 24 mar.

2021.

STRAUSS, L. Natural Right and History. Chicago:
The University of Chicago Press, 1999.

STRAUSS, L. On Collingwood’s Philosophy of His-
tory. The Review of Metaphysics, Vol. V, No.4, p.
559-586, 1952.

STRAUSS, L. On Nietzsche’s Thus Spoke Zarathus-
tra. Edited and with an Introduction by Richard L.
Velkley. Leo Strauss Transcript Project. Chicago:

The University of Chicago Press, 2017.

STRAUSS, L. On Political Philosophy: Responding
to the Challenge of Positivism and Historicism.
Edited by Catherine Zuckert. Leo Strauss Tran-
script Project. Chicago: The University of Chicago
Press, 2018b.

STRAUSS, L. On Tyranny. Revised and Expanded
Edition, Including the Strauss-Kojeve Correspond-
ence. Edited by Victor Gourevitch and Michael S.
Roth. Chicago: The University of Chicago Press,
2000.

STRAUSS, L. Reason and Revelation. In: MEIR, Hein-
rich. Leo Strauss and the Theologico-Political
Problem. New York: Cambridge University Press,

2006.

STRAUSS, L. Religious Situation of the Present. In:
Yaffe, M. D.; Ruderman, R. S. et ali (Eds.). Reorien-
tation: Leo Strauss in the 1930’s. London: Pal-

grave Macmillan, 2014c.


https://leostrausscenter.uchicago.edu/audio-transcripts/courses-audio-transcripts/
https://leostrausscenter.uchicago.edu/audio-transcripts/courses-audio-transcripts/
https://leostrausscenter.uchicago.edu/audio-transcripts/courses-audio-transcripts/
https://leostrausscenter.uchicago.edu/audio-transcripts/courses-audio-transcripts/
https://leostrausscenter.uchicago.edu/audio-transcripts/courses-audio-transcripts/
https://leostrausscenter.uchicago.edu/audio-transcripts/courses-audio-transcripts/

STRAUSS, L. Review of Julius Ebbinghaus, On the
Progress of Metaphysics. In: The Early Writings
(1921-1932). Translated and Edited by Michael
Zank. New York: State University of New York,
2002.

STRAUSS, L. The Intellectual Situation of the Pre-
sent. In: Yaffe, M. D.; Ruderman, R. S. et ali (Eds.).
Reorientation: Leo Strauss in the 1930’s. London:

Palgrave Macmillan, 2014d.

STRAUSS, L. The Political Philosophy of Hobbes:
Its basis and its genesis. Translated by Elsa M.
Sinclair. Chicago: The University of Chicago Press,

1996.

STRAUSS, L. The Rebirth of Classical Political Ra-
tionalism: An Introduction to the Thought of Leo
Strauss. Selected and Introduced by Thomas L.
Pangle. Chicago: The University of Chicago Press,
1989b.

STRAUSS, L. What is Political Philosophy? And
other studies. Chicago: The University of Chicago
Press, 1988.

Outras fontes secundarias
ALTINI, C. Beyond Historicism: Collingwood,
Strauss, Momigliano. Interpretation — A Journal

of Political Philosophy. Vol. 34, p. 47-66, 2006.

BURNYEAT, M. F. Sphinx without a Secret. The
New York Review, n. 30, p. 30-36, 1985.

CHACON, R. Reading Strauss from the Start: On
the Heideggerian Origins of Political Philosophy.
European Journal of Political Theory, n. 9 (3), p.
287-307, 2010.

CHENARD, S.M. Is Collingwood a Historicist? Re-
marks on Leo Strauss’s Critique of Collingwood’s
Philosophy of History. Journal of the Philosophy
of History, n. 11, p. 324-341, 2017.

COLLINGWOOD, R. G. A ideia de Historia. Trad.

Alberto Freire. Lisboa: Editorial Presenca, 2001.

COLLINGWOOD, R. G. An Autobiography. London:
Oxford University Press, 1939.

CULP, J. F. “On Collingwood’s Philosophy of Histo-
ry’ and ‘On a New Interpretation of Plato’s Politi-
cal Philosophy’. In: Brill’'s Companion to Leo
Strauss’s Writings on Classical Political Thought.
Edited by Timothy W. Burns. Boston: Brill Aca-
demic Publishers, 2015.

DONATO, M.; NOSETTO, L. Leo Strauss: de Nie-
tzsche a Platon - entre Escila y Caribdis. Bogota:

Universidad Libre, 2014.



FUSSI, A. Leo Strauss on Collingwood, Historicism,
and the Greeks. Idealistic Studies, 44, no. 2, p. 149
-62, 2014.

GUNNEL, J. G. The Myth of Tradition. The Ameri-
can Political Science Review, Vol. 72, No. 1, p. 122-

134, 1978.

KENNINGTON, R. Strauss's Natural Right and His-
tory. The Review of Metaphysics, vol. 35, n. 1, p.
57-86, 1981.

LENZNER, S. J. Strauss’s Three Burkes: The Prob-
lem of Edmund Burke in Natural Right and Histo-
ry. Political Theory 19, no. 3, p. 364-390, 1991.

MAJOR, R. The Cambridge School and Leo
Strauss: texts and Context of American Political
Science. Political Research Quarterly, Vol. 58, No.

3, p. 477-485, 2005.

MENDES, E. O. Nietzsche e Leo Strauss: perspec-
tivismo moral e pensamento politico. Revista

Agora Filoséfica, No. 1, p. 76-90, 2017.

MYERS, D. N. Resisting History: Historicism and
its Discontents in German-Jewish Thought. New

Jersey: Princeton University Press, 2003.

NIETZSCHE, F. On the Advantage and Disad-
vantage of History for Life. Translated, whit an
Introduction by Peter Preuss. Indianapolis and

Cambridge: Hackett Publishing Company, 1980.

OLIVEIRA, R. R. The Subversion of Ancient
Thought: Strauss’s Interpretation of the Modern
Philosophic Project. Manuscrito, Rev. Int. Fil,

Campinas, v. 43, n. 3, p. 1-54, 2020.

SKINNER, Q. Meaning and Understanding in the
History of Ideas. History and Theory v. 8, no. 1, p.
3-53, 1969.

SHAW, B. ‘The God of This Lower World": Leo
Strauss’s Critique of Historicism in ‘Natural Right
and History’. The Review of Politics, v. 81, n. 1, p.
47-76, 2019.

TANGUAY, D. Breaking Free from the Spell of His-
toricism. In: Strauss, L. Toward Natural Right and
History. Lectures and essays by Leo Strauss, 1937
-1946. Edited by J. A. Colen and Svetozar Minkov.

Chicago: University of Chicago Press, 2018.

TARCOV, N. Philosophy & History: Tradition and
Interpretation in the Work of Leo Strauss. Polity,

Vol. 16, no. 1, p. 5-29, 1983.



. InterAcao — Artigos Dossié

VELKLEY, R. Heidegger, Strauss and the Premises
of Philosophy. Chicago: University of Chicago
Press, 2011.

WARD, J. F. Political Philosophy and History: the
Links between Strauss and Heidegger. Polity, V.
20, n. 2, p. 273-295, 1987.

ZERILLI, Linda M. G. A Democratic Theory of
Judgment. Chicago: The University of Chicago
Press, 2016.

NOTAS

'Wo que parece, Strauss n3o utiliza o termo
“historicismo” expressamente antes de 1941, mas
j@ mantinha em seu campo de visdo, desde a
juventude, os principais problemas
correlacionados ao fendmeno. Tanto no ensaio
citado quanto em outros textos como “Religious
Situation of the Present” (1930), “The Review of
Jullius Ebbinghaus” (1931) e “The Intellectual
Situation of the Present” (1932), o filésofo acena
para as dificuldades impostas pela moderna
descoberta da consciéncia histérica e pela crenca
em uma superioridade do pensamento historicista
em relagdo ao pensamento a-histérico da
(STRAUSS, 2014a, p. 217).

Considerando esses textos, podemos entrever algo

antiguidade

sobre o ambiente de formagdo de Strauss e sobre
a maneira como o autor se engaja nas discussoes
em torno da chamada “crise do historicismo

Pagina 24

alemdo do século XIX”. Sobre o assunto, ver
especialmente KEEDUS, 2015; e MYERS, 2003.
Referéncias completas seguem ao final.

’Em uma nota de rodapé de seu livro sobre
Hobbes, Strauss diz o seguinte: “a referéncia ao
programa de Maquiavel (15° capitulo de O
Principe) mostra a direcdo e as linhas a serem
seguidas por uma investigacdo futura acerca das
origens do interesse moderno na
historia” (STRAUSS, 1996, p. 88). Como vemos em
suas dedicadas a

publicacbes posteriores

Maquiavel, especialmente em Thoughts on
Machiavelli, Strauss seguiria tal direcdo. Aos olhos
do autor, de fato, como sugere Richard R. Oliveira,
é Maquiavel quem captura o novo espirito
moderno e quem daria o testemunho do inicio da
modernidade do ponto de vista filosdfico,
pavimentando o caminho para uma compreensao
alternativa acerca da natureza e da histdria

(OLIVEIRA, 2020, p. 35).

*Segundo Daniel Tanguay, a critica ao historicismo

“é o coracdo de Direito Natural e
(TANGUAY, 2018, p. 103), e

apresentacdo no capitulo 1 pode ser considerada,

Historia” sua
na sugestdo de Kennignton, como a “verdadeira
introducdo da obra” (KENNIGNTON, 1981, p. 63).
Nesse sentido, a reconstrugdo histérica da
doutrina do direito natural moderno, apresentada
ao longo dos capitulos seguintes da obra, parece
servir ao exame acerca da génese e das bases do
historicismo e, por conseguinte, da alternativa
fundamental que se contrapde a ele, a saber, o

racionalismo ndo historicista da filosofia classica.

ISSN 2357-7975



“Sobre a interpretacdo straussiana de Burke, ver
especialmente LENZNER, 1991. Os nomes mais
conhecidos da chamada escola histérica alema
talvez sejam Gustav Schmoller, Friedrich Carl Von
Savigny, Gustav Hugo, Wilhelm Roscher e Karl
Knies. Contudo, no curso de outono de 1962,
intitulado “Natural Right”, Strauss nos lembra que
a novidade que teve lugar na Alemanha se
espalharia por todo o Ocidente, alcancando nomes
como o do filésofo britanico Sir Henry Maine, um
grande exemplar da escola histérica em lingua
inglesa e responsavel pela idealizagdao da chamada
antropologia juridica (STRAUSS, 2014b, p. 31).

5Cf. NIETZSCHE, 1980, p. 8-10.

®Neste ponto, vale observar que a posicdo de

Nietzsche na genealogia straussiana do
historicismo apresenta-se como um ponto de
inflexdo, pois Nietzsche é a um sé tempo o pai do
historicismo radical, por assim dizer, mas também
“o grande critico da modernidade, do igualitarismo
e da crenca no progresso”, aquele que estaria no
caminho de um retorno “da histdria a natureza”,
ou no caminho de uma “restauracdao do direito
natural”, uma atitude que “se distingue do mero

historicismo” (STRAUSS, 2017, pp. 2- 3).

’Sobre o polémico e controverso didlogo entre
Strauss e Heidegger, ver, especialmente, VELKLEY,
2011; WARD, 1987 e CHACON, 2010.

8). F. Culp sugere que Strauss elege Collingwood
ndo pela excepcionalidade do seu pensamento,
mas porque o britanico representaria uma visao

mais comum do historicismo, mais abrangente e

acessivel a audiéncia norte-americana (CULP,
2015, p. 149). No curso de 1956,
“Historicism and Modern Relativism”, Strauss faria

“I...]

Collingwood dizer coisas aqui que sdo banais, mas

intitulado

o0 seguinte complemento: vocés verao
ele as sustenta com um grau maior de sofisticacdo
do que a maioria das pessoas. E por isso que
estamos diante dele” (STRAUSS, 2016, p. 34).

%Strauss vai se debrucar sobre as duas obras. No

entanto, seu objeto privilegiado sera An

Autobiography, obra publicada pelo préprio

Collingwood ainda em vida.

®Como observa Rafael Major, a partir dessas
criticas Strauss seria acusado de proceder em
leituras tradicionais e “a-histéricas” dos textos
classicos; embora recorra a histdria, o autor seria
acusado de endossar uma metodologia ficticia ou
inventada, revelando-se um tipico exemplar de um
tradicionalismo ja superado (MAJOR, 2005, p.

480).



