ACCESO (5) ABIERTO

IA., Santa Maria, v. 16, n. 3, €93171, p. 1-19, jul./set. 2025 o d-} https://dx.doi.org/10.5902/2357797593171
Sumision: 9/08/2025 e Aprobacion: 9/08/2025 e Publicacién: 22/08/2025

ARTIGOS DOSSIE

Agustin Volco'

Magquiavelo en la querella entre

antiguos y modernos

Machiavelli in the debate between
the ancients and the modern

RESUMEN:

Leo Strauss identific6 en Maquiavelo al arquitecto del
proyecto moderno, al pensador que delinea por primera
vez la posibilidad de la autonomia de un campo de lo po-
litico que, cerrado sobre si mismo, abandona la posibili-
dad de una orientacidn hacia un bien de orden superior.
Su figura, por lo tanto, ocupa en la obra straussiana un
lugar singular, puesto que en ella Strauss situara el punto
de quiebre entre “antiguos” y “modernos”. Maquiavelo
es, por ello, el nombre que abre la querella entre anti-
guos y modernos que Strauss declara querer reabrir. En el
presente texto buscaremos poner de manifiesto algunos
de los rasgos fundamentales de esta lectura de Maquia-
velo con la intencidn de iluminar bajo esta luz el proyecto
filoséfico politico straussiano, concentrandonos en su
caracterizacion de la modernidad. Para ello, pondremos
el foco en la Unica obra dedicada exclusivamente a Ma-
quiavelo, al tiempo que trazaremos las conexiones con
las referencias a Maquiavelo en el resto de su obra. Sir-
viéndonos de este recorrido, buscaremos en la conclusion
esbozar algunas preguntas acerca de la lectura straussia-
na los ordini nuovi maquiavelianos, y de los sentidos

(antiguo y moderno) de la politicidad de |a filosofia.

Palavras-clave: Antiguos; Modernos; Filosofia; Politica;

Querella

ABSTRACT:

Leo Strauss identified in Machiavelli the architect of the
modern project, the thinker who delineates for the first
time the possibility of the autonomy of a political field
that, closed in on itself, abandons the possibility of an
orientation towards a higher good. His figure, therefore,
occupies a singular place in Strauss's work, since it is in
him that Strauss will situate the point of break between
"ancients" and "moderns". Machiavelli is, therefore, the
name that opens the quarrel between ancients and
moderns that Strauss declares he wishes to reopen. In
the present text we will seek to highlight some of the
fundamental features of this reading of Machiavelli with
the intention of illuminating Strauss's political philosophi-
cal project in this light, concentrating on his characteriza-
tion of modernity. To this end, we will focus on the only
book devoted exclusively to Machiavelli (Thoughts on
Machiavelli), while tracing the connections with the refer-
ences to Machiavelli in the rest of his work. Using this
approach, we will seek in the conclusion to outline some
questions about the Straussian reading of Machiavelli's
ordini nuovi, and about the meanings (ancient and mod-

ern) of the politicization of philosophy.

Keywords: Ancient; Modern; Philosophy; Politics; Quarrel

' Doctor en Historia de las Doctrinas Politicas por la Universidad de Bologna; Jefe de Trabajos Practicos, Universidad de Buenos Aires ROR,
Buenos Aires, Argentina.

agustinvolco@gmail.com,

https://orcid.org/0000-0003-4611-4997

@ (HE@)| Publicado por InterAgio sob uma licenga CC BY-NC-SA 4.0

MC EA


mailto:agustinvolco@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-4611-4997
https://orcid.org/0000-0003-4611-4997
https://dx.doi.org/10.5902/2357797593171
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://dx.doi.org/10.5902/2357797593171
https://ror.org/0081fs513

Leo Strauss identificé en Maquiavelo al ar-
quitecto del proyecto moderno, al pensador que
delinea por primera vez la posibilidad de la auto-
nomia de un campo de lo politico que, cerrado so-
bre si mismo, abandona la posibilidad de una
orientacién hacia un bien de orden trascendente.
Su figura, por lo tanto, ocupa en la obra straussia-
na un lugar singular, puesto que en ella Strauss
situard el punto de quiebre entre antiguos y mo-
dernos. Maquiavelo es, por ello, la figura clave en
la querella entre antiguos y modernos que Strauss
declara querer reabrir, y el trabajo sobre su obra,
sostendremos, supone atacar el corazon de este
problema. Podriamos decir, simplemente, que la
qguerella entre antiguos y modernos es, esencial-
mente, una disputa sobre la innovacién maquiave-
liana.

En el presente texto buscaremos poner de
manifiesto algunos de los rasgos fundamentales de
esta lectura de Maquiavelo con la intencion de ob-
servar bajo esta luz el proyecto filoséfico politico
straussiano, poniendo énfasis en su diagndstico
acerca de la crisis de la modernidad. Sirviéndonos
de este recorrido, buscaremos en la conclusion
esbozar algunas preguntas acerca de la lectura
straussiana los ordini nuovi maquiavelianos, y de
los sentidos (antiguo y moderno) de la politicidad

de la filosofia.

La reapertura de la “querella entre anti-
guos y modernos” ha sido uno de los tépicos fun-
damentales que ha atravesado toda la obra straus-
siana, y una de sus contribuciones mas notorias a
la discusién filoséfico-politica contempordanea. Los
modernos, sostendrd Strauss, asumen (de manera
no reflexiva) que la filosofia politica antigua
(“idealista” y “utdpica”) ha sido superada por su
propio enfoque “realista”: “The intention of the
modern development was, of course, to bring
about a higher civilization, a civilization which
would surpass all earlier civilizations” (L. Strauss
1981, 30). Es precisamente éste el diagndstico que
Strauss pretende disputar: la idea de que la anti-
gliedad ha sido “superada”. Y la formula célebre
que recupera de la discusion publica, y con la que
lanza este desafio es la de la reapertura de la que-
rella entre antiguos y modernos, que seria la con-
dicién necesaria para abrir una reflexion no dog-
matica sobre los problemas fundamentales.

Strauss parte de la constatacion de la crisis
del proyecto moderno, resumido en la idea de que
el hombre moderno es “un gigante ciego” (L.
Strauss 1981, 27), dotado de un enorme poder,
pero incapaz de formarse un juicio sobre el uso
correcto o incorrecto de ese mismo poder: “the

soul of the modern development, one may say, is a



peculiar "realism," the notion that moral principles
and the appeal to moral principles—preaching,
sermonizing—is ineffectual” (L. Strauss 1981, 30).
No es dificil identificar en Maquiavelo al padre de
ese “realismo” que Strauss ataca, la figura clave de
esta ruptura. Es él el instaurador de “nuevos érde-
nes y modos” que abren el horizonte de la politica
moderna, (el unico fundador de una filosofia politi-
ca no socratica). Maquiavelo mismo lo dice al com-
pararse con un descubridor de nuevas tierras, y al
afirmar que se alejard de “los escritores anti-
guos” (Machiavelli 2006, cap. XV).

“IMachiavelli] rejected classical political
philosophy in the full sense of the term, as useless:
Classical political philosophy had taken its bearings
by how man ought to live; the correct way of an-
swering the question of the right order of society
consists in taking one’s bearings by how man actu-
ally do live. Machiavelli’s “realistic” revolt against
tradition led to the substitution of patriotism or
merely political virtue for human excellence or,
more particularly, for moral virtue and the con-
templative life” (L. Strauss 1953, 178).

La singularidad de la civilizacién occidental,
ha sostenido Strauss, es que no provee una fuente
para responder a la pregunta “cémo debe vivir el
hombre”, sino dos: una, provista por la filosofia, y
otra, por la religion. En este sentido, la vida del

hombre occidental premoderno se encontraba, en

cierto sentido, atrapada entre dos cédigos: la vir-

tud de orden religioso, cuya fuente es la revela-
cién, la virtud de orden filosdfico, cuya fuente es la
razon. Si se puede decir que existe una gran tradi-
cién, es preciso reconocer inmediatamente que
esta tradiciéon se encuentra atravesada y dividida
por la tension entre razon y revelacion.

Ahora bien, Maquiavelo, contra unos vy
otros, afirmara que la virtud es estrictamente poli-
tica. Que no hay principio ligado a la fe ni al cono-
cimiento que nos pueda revelar qué es la virtud,
gué es una vida buena, qué es un orden politico
libre o despdtico. “In order to judge properly on
Machiavelli’s doctrine, we must consider that in
the crucial respect there is agreement between
classical philosophy and the Bible, between Athens
and Jerusalem, despite the profound difference
and even antagonism between Athens and Jerusa-
lem (...) Machiavelli rejects the whole philosophic
and theological tradition” (L Strauss 1989,
86).Todas estas distinciones no pueden resolverse
en referencia ni a la fe ni a la revelacion; deben
elaborarse de acuerdo con criterios estrictamente

politicos. En suma, virtud no es ya razén ni revela-

cion, sino accion.



La pregunta é“cémo leer a Maquiavelo?”
acarrea una dificultad adicional: si la interpreta-
cion straussiana es correcta, y Maquiavelo es el
iniciador de nuevos ordenes y modos es preciso un
primer trabajo de extrafiamiento para poder exa-
minar la obra sin dar por validos y por buenos los
principios en los que se funda.

La lectura de Magquiavelo requiere, de
acuerdo con Strauss, el tratamiento de una prime-
ra dificultad: siendo nosotros mismos modernos,
vamos a juzgar a Maquiavelo como un autor
“nuestro”, como parte de nuestra tradicién. Si la
idea de que la virtud es estrictamente politica nos
resulta “familiar”, es porque podemos identificarla
con una manera de experimentar la vida politica y
de actuar y comprender la esfera publica que iden-
tificamos como “moderna”.

Sin embargo, la identificacion de lo

I”

“nuestro” y “ancestral, o tradicional” con lo bueno
es, sugerird Strauss, prefilosdfica, o antifilosdfica
(L. Strauss 1953, 81-89). En este sentido, si algo
significa “reabrir la querella entre antiguos y mo-
dernos” es, en primer lugar, comenzar la lectura

de Maquiavelo sin “parcialidad”, sin asumir a priori

la verdad de las premisas modernas, de las premi-
sas maquiavelianas.

“One cannot see the true character of
Machiavelli's thought unless one frees himself
from Machiavelli's influence. For all practical pur-
poses this means that one cannot see the true
character of Machiavelli's thought unless one re-
covers for himself and in himself the pre-modern
heritage of the western world, both Biblical and
classical. To do justice to Machiavelli requires one
to look forward from a pre-modern point of view
toward an altogether unexpected and surprising
Machiavelli who is new and strange, rather than to
look backward from today toward a Machiavelli
who has become old and our own, and therewith
almost good.” (L. Strauss 1958, 12)

El problema en cuestion, entonces, no es
simplemente el de interpretar de manera adecua-
da la obra maquiaveliana: aquello que pone en
juego Strauss en su lectura de Maquiavelo es una
tesis sobre la relacion entre pensamiento y accién
(entre el filésofo y la ciudad). EI “mundo mo-
derno”, segln Strauss, no es primariamente el re-
sultado de causas histodricas, sociales, o econdmi-
cas, sino fundamentalmente un cambio en el pen-
samiento y en la ensefanza, es decir, un cambio
en la relacidn de la filosofia con la ciudad. Es por
ello también que, segun Strauss, “the crisis of mo-
dernity is primarily the crisis of modern political

philosophy” (L Strauss 1989, 82). Si Strauss dedica



2 de los 4 capitulos del libro a la ensefanza de Ma-
guiavelo es precisamente porque considera que el
proyecto moderno se encuentra en crisis, y que el
corazén del proyecto moderno es una cierta ense-
fanza. Por eso, también, los diferentes publicos y
los diferentes tipos de discipulos a los que esta en-
sefanza se dirige (por ejemplo, quienes tienen el
poder (Machiavelli 2006, pt. Dedica) y quienes “lo
merecen”, (Machiavelli 2001, pt. Dedica), entre
otros) son un aspecto central de la ensefianza mis-
ma. Si, como sostiene Strauss, para la filosofia poli-
tica clasica, desde la muerte de Socrates, la rela-
cion entre filosofia y ciudad estd mediada por la
virtud de la prudencia, la ensefianza maquiaveliana
supone una ruptura fundamental con esta manera
de relacionarse con la ciudad, al volverse abierta-
mente inmoderada. Una ensefianza no es solo un
conjunto de ideas, sino una comunicacion, una in-
fluencia. Y en el caso de Maquiavelo, se trata de
una influencia corruptora, en el sentido preciso de
desapegar a quienes caen bajo su influjo de la en-
sefianza edificante de la virtud moral provista por
la filosofia clasica. La interrogacién de la obra de
Maquiavelo, es entonces, un examen de los funda-
mentos del proyecto moderno, por la via de una
confrontacion con la elaboracion mas precisa y
profunda que tenemos disponible de la “solucidn
modernos han dado a los

tipica” que los

“problemas fundamentales”.’

La comprensién adecuada de Maquiavelo
requiere sustraerse a su influencia, y por ello, los
modernos que no lo hacen son, voluntariamente o
por via de la ignorancia, discipulos suyos. Son pre-

cisamente ellos quienes

“misinterpret Machiavelli's judgment (...) con-
cerning morality, because they are pupils of

Machiavelli. Their seemingly open-minded

study of Machiavelli's thought is based on the
dogmatic acceptance of his principles. They do
not see the evil character of his thought be-
cause they are the heirs of the Machiavellian
tradition; because they, or the forgotten teach-
ers of their teachers, have been corrupted by

Machiavelli” (L. Strauss 1958, 12).

Maquiavelo es el padre del proyecto mo-
derno por via de una ensenanza que se transmite
mediante los “olvidados maestros de sus maes-
tros”, y que, al dejar de ser reconocible, nos con-
vierte en sus discipulos involuntarios. La compren-
sién de Maquiavelo, entonces, requiere un esfuer-
zo inicial de sustraerse a su influencia. Y el camino
para hacerlo es, de acuerdo con Strauss, la recupe-
racion de la filosofia politica clasica.’

La posibilidad de examinar los principios de
la modernidad (que para Strauss son aquellos ins-
pirados explicita o implicitamente en la ensefanza
magquiaveliana) requiere alcanzar un punto de mi-
ra exterior a ellos. Podriamos decir que si Maquia-

|n3

velo libra una “guerra espiritual””, es solo desde la



perspectiva de sus enemigos que podran emerger
al pensamiento algunos rasgos mas relevantes de
su empresa. En este sentido un rasgo de gran rele-
vancia del proyecto filosdéfico straussiano se juega
en este esfuerzo por desapegar a los modernos de
su apego a lo propio, por proponer un “ascenso”
gue toma como punto de partida la opinidn co-
mun. El tratamiento que hace Strauss del proble-
ma es en este sentido, plenamente “clasico”®. Aun
en su forma mas superficial’, podemos decir que el
interés straussiano es el de la reapertura de la
querella, mucho mas que el de una clausura de

sentido contrario a la moderna-maquiaveliana.

Con estas advertencias preliminares en

4

mente podemos abordar la pregunta “écémo lee
Strauss a Maquiavelo?” en conexidén con algunas
de las preocupaciones centrales de la obra straus-
siana, y en particular, con la cuestion de la querella
entre antiguos y modernos.

Strauss comienza su libro sobre Maqui-
avelo afirmando que “we shall not shock anyone,
we shall merely expose ourselves to good-natured
or at any rate harmless ridicule, if we profess our-
selves inclined to the old fashioned and simple

opinion according to which Machiavelli was a

teacher of evil” (L. Strauss 1958, 9). Lo primero

que registramos es que el comienzo que propone
Strauss es la opinidén comun acerca de Maquiavelo:
“if it is true that only an evil man will stoop to
teach maxims of public and private gangsterism,
we are forced to say that Machiavelli was an evil
man” (L. Strauss 1958, 9). Es decir, nos pone, des-
de las primeras lineas, en el “campo” de la filoso-
fia; esto es, en el esfuerzo por el ascenso desde la
opinién hacia el conocimiento.®

Sin embargo, este comienzo por las prime-
ras cosas conduce a su progresivo abandono con
gran rapidez. Strauss inmediatamente califica (y

modifica) esta primera afirmacion:

Machiavelli was indeed not the first man to
express opinions like those mentioned. Such
opinions belong to a way of political thinking
and political acting which is as old as political
society itself. But Machiavelli is the only philos-
opher who has lent the weight of his name to
any way of political thinking and political acting
which is as old as political society itself, so
much so that his name is commonly used for
designating such a way. (...). Callicles and Thra-
symachus, who set forth the evil doctrine be-
hind closed doors, are Platonic characters, (...).
Machiavelli proclaims openly and triumphantly
a corrupting doctrine which ancient writers
had taught covertly or with all signs of repug-
nance. He says in his own name shocking
things which ancient writers had said through
the mouths of their characters. Machiavelli

alone has dared to utter the evil doctrine in a



book and in his own name. (L. Strauss 1958,

10).

Aun tratando con un autor moderno como
Maquiavelo, Strauss desarrolla, como hemos sefa-
lado, una elaboracion completamente clasica (por
no decir simplemente socratica) del problema. To-
ma como punto de comienzo el examen de las opi-
niones comunes, se presta especial atencién a la
escena y al contexto dramatico en el que se expre-
sa la ensefianza, se asocia el conocimiento con la
osadia (en expresar la mala doctrina) por un lado y
con las preocupaciones por la comunicacion res-
ponsable del conocimiento por otro.

Pero si la uUnica diferencia de Maquiavelo
con los clasicos es la osadia, esto significa que, pa-

ra Strauss

“Machiavelli does not bring to light a single
political phenomenon of any fundamental im-
portance which was not fully known to the
classics. His seeming discovery is only the re-
verse side of the oblivion of the most im-
portant: all things necessarily appear in a new
light if they are seen for the first time in a spe-
cifically dimmed light. A stupendous contrac-
tion of the horizon appears to Machiavelli and
his successors as a wondrous enlargement of

the horizon” (L. Strauss 1958, 295).

El conocimiento de Maquiavelo acerca de

las cosas politicas no es significativamente distinto

del que poseian los cldsicos, la diferencia esencial
se encuentra en su comunicacién, o, por decirlo de
otro modo, en la prudencia con la que es expresa-
do. Si el Platén de Strauss combina osadia en el
pensamiento y prudencia en la accién de una ma-
nera Unica, en Maquiavelo encontramos una osa-
dia del pensamiento que no parece acompafiada
de moderacién a la hora de expresarse. Pero esta
inmoderacién en la comunicacidon publica de su
ensefianza no es una diferencia en las formas que
no afectaria el contenido de la ensefianza: muy por
el contrario, supone un cambio fundamental en la
comprension de la naturaleza del hombre y de Ia
naturaleza de la politica.

Rapidamente nos apartamos entonces de
la “simpleza” de la opinidon comun. Lo shockeante
resulta ser no ya la exposicion de las “maximas de
gangsterismo publico” (que los antiguos conocian
y expresaban) sino haberlo hecho en primera per-
sona e inmoderadamente. Por otro lado, luego de
afirmar que “no shockearemos a nadie” con la opi-
nién de que Maquiavelo es un “maestro del mal”’,
Strauss inmediatamente lista todas las afirmacio-
nes mas shockeantes de Maquiavelo, todas juntas
(L. Strauss 1958, 9). Es dificil decir que no resulta
shockeante leer todas esas afirmaciones reunidas
apenas comenzamos tomar contacto con el texto.
Efectivamente es esperable que produzcan impre-
sién en el lector, que apelen en ciertoo modo a su

sentido de la moralidad. Pero esa ensefianza es



puesta por Strauss en boca de Maquiavelo. Asi,
trata a Maquiavelo como un personaje (como un
personaje que expresa una verdad fundamental
sobre la politica) al tiempo que reproduce el gesto
platdnico de prudencia y moderacién, al presentar
estas ensefanza “no ya en primera persona”, sino
por medio de un personaje maldito, y con explici-
tos signos de repugnancia.

Sefialamos un rasgo mas de esta presenta-
cion primera de Maquiavelo realizada por Strauss,
gue nos dard una indicacién de los recursos usados
por Strauss tanto en su lectura como en su escritu-
ra. En las primeras paginas se llama la atencién
sobre el hecho de que la primera palabra de los
Discursos es “yo”, lo que segun Strauss es un indi-
cador de la importancia que la primera persona
tiene para Maquiavelo. Aquello que se omite -pero
con claridad se sugiere- es que deberia registrarse
la ultima palabra del texto, que en efecto, es
“maximo”. Si el lector reproduce el ejercicio con el
texto de Strauss, encuentra que la primera palabra
de su texto es “nosotros”, y la ultima no es
“maximo”, sino “edificante”.Mientras Maquiavelo
profiere una ensefianza corrosiva en primera per-
sona y proclama abiertamente que se aparta, y
supera, a los clasicos, Strauss sugiere que él expre-
sa una ensefianza mucho mas humilde: que no as-
pira a la gloria individual, y que recupera en primer
lugar, la conciencia del caracter dialdgico de la filo-

sofia, es decir, que requiere un “nosotros” para

existir, no un “yo”. En segundo lugar, Strauss reco-
noce contra la inmoderacién maquiavleiana la ne-
cesidad que tiene la filsoofia de ser edificante, es
decir, responsable en su comunicacién con las
creencias de la ciudad.® Por otra parte, un segundo
registro en el que resulta relevante este comienzo
por la primera persona del singular es la indicacién
de la importancia que para la modernidad asume
la individualidad, en contraste tanto con la trai-
dcién biblica como la de la fillosofia clasica.

Luego de esta presentacion de su persona-
je, y de su identificacion con la “opinidn vieja y
simple”, Strauss hace una primera revision de este
juicio. Contra la imagen “simple y anticuada” (que
retiene la importancia de la dimension moral del
pensamiento politico), la opinién “sofisticada” so-
bre Maquiavelo, olvida lo fundamental, y lo pre-
senta como un patriota o un cientifico. Strauss va
a ser critico de esta comprensidon de Maquiavelo:
en primer lugar, la idea de un Maquiavelo
“cientifico” ignora lo mas valioso de su pensamien-
to: bajo la apariencia de neutralidad. ignora que la
obra de Maquiavelo (lo fundamental de la obra de
Maquiavelo) es una toma de postura acerca de
“las cosas fundamentales”, acerca de la pregunta
por la mejor forma de vida. Para Strauss una cien-
cia que conoce los hechos pero es incapaz de juz-
gar sobre valores se encuentra en el corazén de los
problemas del hombre moderno (L. Strauss 1981).

La grandeza de Maquiavelo no es la de ser un gran



cientifico, es la de un filésofo, es la de una osadia
en el pensamiento que no tiene nada de “neutral”,

III

ni de “imparcial”. Si por algo vale la pena leer a
Maquiavelo, es precisamente porque hace lo con-
trario de lo que indica el ideal de la ciencia moder-
na que es la separacion entre “hechos” y “valores”,
y asume que puede conocer los hechos pero debe
callar respecto de los valores (Strauss, 1953, p. 35-
84). Maquiavelo es el clasico exponente de una de
las alternativas fundamentales del pensamiento
politico, sostendra Strauss, y en este sentido, insis-
tamos, al abordar las cuestiones mas importante
no busca ocupar el lugar de un juez neutral, sino
gue toma abiertamente partido: “We may seem to
have assumed that Machiavelli is the classic expo-
nent of one of the two fundamental alternatives of
political thought. We did assume that there are
fundamental alternatives, alternatives which are
permanent or coeval with man. This assumption is
frequently denied today”. (L. Strauss 1958, 14).
Existe, para Strauss, una conexion esencial entre la
filosofia y el esclarecimiento de las alternativas
fundamentales presentes para el pensamiento hu-
mano: “philosophy is possible only if man, while
incapable of acquiring wisdom or full understand-
ing of the whole, is capable of knowing what he
does not know, that is to say, of grasping the fun-
damental problems and therewith the fundamen-
tal alternatives, which are, in principle, coeval with

human thought” (L. Strauss 1953, 32). Este esfuer-

zo de recuperacion de los problemas fundamenta-
les puede identificarse, consideramos, como el
propésito fundamental del libro de Strauss sobre
Maquiavelo.

Pero en segundo lugar, también es equivo-
co describir a Maquiavelo como un patriota. O ma-
jor, “he is a patriot of a particular kind: he is more
concerned with the salvation of his fatherland than

II'

with the salvation of his soul”, pero esto significa
que “his patriotism therefore presupposes a com-
prehensive reflection regarding the status of the
fatherland on the one hand and of the soul on the
other” (L. Strauss 1958, 10). Con esto, Strauss po-
ne en el centro de su analisis dos elementos funda-
mentales, podriamos decir: la ciudad y el hombre,
aquello que hay de mas importante en el hombre
(y gque Maquiavelo niega, el alma (L. Strauss 1958,
294), y la ciudad, la patria de Maquiavelo. En su-
ma, para Strauss, la enseflanza de Maquiavelo in-
volucra una pregunta por la mejor forma de vida
del hombre y de la ciudad. Pero esto implica algo
aln mas relevante: de acuerdo con Strauss, Ma-
quiavelo produjo una reflexién comprehensiva so-
bre el alma y la patria. Y “this comprehensive re-
flection, and not patriotism, is the core of Machia-
velli's thought” (L. Strauss 1958, 10). Una
“reflexidn comprehensiva sobre el alma y la pa-
tria” es, en otras palabras, filosofia. Maquiavelo es

un filésofo, expresa una solucion tipica de los

“problemas fundamentales y comprensivos”:



“Philosophy as such is nothing but genuine
awareness of the problems, i.e., of the funda-
mental and comprehensive problems. It is im-
possible to think about these problems with-
out becoming inclined toward a solution, to-
ward one or the other of the very few typical
solutions. Yet as long as there is no wisdom but
only quest for wisdom, the evidence of all solu-
tions is necessarily smaller than the evidence

of the problems” (L. Strauss 2013, 196).

En este sentido, es importante notar que
para Strauss podriamos decir que es mas impor-
tante la querella, es decir, el hecho de que exista
una confrontacién sobre los problemas fundamen-
tales, y que esa querella abra la posibilidad de un
examen de la vida individual y colectiva, que las
soluciones tipicas a las que se puede llegar.’ En
otras palabras, que la forma de vida filoséfica, la
busqueda del conocimiento, entendida como incli-
nacion erética es mucho mas importante que el
aspecto “doctrinario”. Es precisamente en este
sentido que Alan Bloom, al referirse a Thoughts on
Machiavelli sefiala que no se trata de un libro en el
sentido ordinario de la palabra: el libro propone y
ensena un estilo de vida, es una suerte de kit de
filosofia (Bloom 1974, 391). La filosofia es, para
Strauss, en ultima instancia, una forma de vida
orientada por un placer erdtico hacia el conoci-
miento (Hilb 2005), y para existir (puesto que no
hay expresidon unanime de lo verdadero) necesita

gue la heterogeneidad pueda manifestarse.

Maquiavelo no es en un patriota ni es un
cientifico, sino un filésofo. Sin embargo, Strauss
acusa a Maquiavelo de proferir una ensenanza
“malvada”. Por incompleto que sea este juicio, no
es falso. Ahora bien, éen qué se sostiene esta acu-
sacion? La ensefianza de Maquiavelo es, para
Strauss, “malvada” porque es inmoral e irreligiosa.
Es decir, es inmoderada e irresponsable frente a la
ciudad. Maquiavelo afirma que la moralidad no
puede justificarse a si misma. Sin embargo, no es
exactamente en esto que se aleja de la religidn ni
de la filosofia clasica: también para la filosofia y la
religion la moralidad no puede justificarse por si
misma. La diferencia fundamental consiste en que
tanto para la religion como para la filosofia existe
un suplemento de la moralidad de la ciudad que la
justifica y la fundamenta. Para la religién es la re-
velacion, para la filosofia es la razén.

Magquiavelo, segun Strauss, niega la posibi-
lidad de un suplemento de la moralidad, niega que
exista un principio exterior o superior a la ciudad
que pueda servir de fundamento de su ley: la mo-
ralidad no se apoya en la razén (es decir, no es su-
plementada por la filosofia) ni en la revelacion (es

decir, no es suplementada por la religién).

“Machiavelli justified his demand for a

"realistic" political philosophy by reflections on



the foundations of civil society, and this means
ultimately by reflections on the whole within
which man lives. There is no superhuman, no
natural, support for justice. All human things
fluctuate too much to permit their subjection
to stable principles of justice. Necessity rather
than moral purpose determines what is in each
case the sensible course of action. Therefore,
civil society cannot even aspire to be simply
just. All legitimacy has its root in illegitimacy;
all social or moral orders have been estab-
lished with the help of morally questionable
means; civil society has its root not in justice
but in injustice. The founder of the most re-
nowned of all commonwealths was a fratri-

cide.” (L. Strauss 1953, 179)

Si la moral de la ciudad no es suplementada
por la revelacion o la razén, entonces la moral se
fundamenta en la inmoralidad, la justicia en la in-
justicia, todo orden y legitimidad descansa en ulti-
ma instancia en fundamentos revolucionarios y/o
criminales. La virtud, entonces, no es ya lo que se
opone al vicio o a la corrupcidn, sino lo que se opo-
ne a la Fortuna. La virtud supone una accién politi-
ca no tutelada por ningun principio de lo justoy lo
injusto, o de lo bueno y lo malo, o de lo legitimo y
lo ilegitimo: “that moral virtue is a qualified requi-
rement of society is infinitely clearer to him than
that it is a requirement of philosophy or of the life
of the mind” (L. Strauss 1958, 294).

Pero si Strauss comienza por la opinién co-

mun acerca de la maldad de la ensefianza maquia-

veliana, su comprensién de Maquiavelo no se ago-
ta en ella: La opinidn simple es superior a la sofisti-

cada pero insuficiente:

“Even if, and precisely if we are forced to grant
that his teaching is diabolical and he himself a
devil, we are forced to remember the pro-
found theological truth that the devil is a fallen
angel. To recognize the diabolical character of
Machiavelli's thought would mean to recognize
in it a perverted nobility of a very high or-

der” (L. Strauss 1958, 13).

Este juicio se confirma en las epistolas del
principe y los Discursos, donde Maquiavelo dice
gue su conocimiento es su mas preciada posesion
(“el conocimiento de las cosas del mundo”). De
esta manera, el reconocimiento primero de la opi-
nidon comun sobre la maldad de la ensefianza ma-
quiaveliana revela una cierta duplicidad: apela al
sentido de la moralidad de sus lectores y muestra
“signos explicitos de repugnancia” a la hora de re-
ferir sus ideas, y al mismo tiempo, sirve para tomar
verdadera dimensidn de la radicalidad de la ruptu-
ra maquiaveliana, esto es, para tomar la medida
de su osadia de su pensamiento. Osadia que quie-
nes repiten el gesto vacio de la apelacién a la radi-
calidad son incapaces de ver y de reconocer preci-
samente por estar completamenete dentro del

imaginario maquiaveliano.



“We are in sympathy with the simple opinion
about Machiavelli, not only because it is
wholesome, but above all because a failure to
take that opinion seriously prevents one from
doing justice to what is truly admirable in
Machiavelli: the intrepidity of his thought, the
grandeur of his vision, and the graceful subtle-

ty of his speech” (L. Strauss 1958, 13).

El apego a la opinidn comun es importante
no tanto por lo que tiene de cierto, sino porque
tomarlo en serio nos permite dar dimensién a la
radicalidad de la ruptura maquiaveliana. Si damos
sus ensefianzas por sentadas, por obvias, nos con-
vertimos paraddjicamente en maquiavelianos que
se ven impedidos de reconocer la grandeza de Ma-
quiavelo: por adherir dogmaticamente a su vision,
guedamos ciegos frente a lo abismal de su ruptura
y su osadia, a lo “verdaderamente admirable” de
su empresa: la intrepidez de su pensamiento, la
grandeza de su visidn, la graciosa sutileza de su

discurso.

“Not the contempt for the simple opinion, nor
the disregard of it, but the considerate ascent
from it leads to the core of Machiavelli's
thought. There is no surer protection against
the understanding of anything than taking for
granted or otherwise despising the obvious
and the surface. The problem inherent in the
surface of things, and only in the surface of

things, is the heart of things (L. Strauss 1958,
13).

Es precisamente la posicion excéntrica des-
de la cual Strauss observa y lee la obra de Maquia-
velo lo que le confiere la capacidad de percibir ele-
mentos que otros han pasado por alto, y de ilumi-
nar su obra de una manera inédita. Por esto,
Strauss ha sido tal vez uno de los que ha compren-
dido con mayor agudeza un problema fundamen-
tal de la politica moderna inaugurada por Maquia-
velo: privados de toda fuente mundana (razén,
naturaleza) o extramundana (revelacién) capaz de
proveer certidumbre al pensamiento y a la accién
politica del hombre, écdmo evitar la deriva relati-
vista, y el inevitable dogmatismo al que ésta con-
duce?'°

Es decir, una vez que no disponemos de
ningun estandar a partir del cual distinguir entre lo
bueno y lo malo, lo correcto (right) y lo incorrecto
(wrong), éde qué manera es posible establecer una
preferencia politica, de qué manera es posible es-
tablecer mediante el pensamiento la distincién en-
tre regimenes tirdnicos y regimenes libres, sin caer
en la pura arbitrariedad de las preferencias subjeti-
vas, o en la (re)impostacion de valores universales
cuyo fundamento de universalidad resulta profun-
damente endeble?

En suma, écudl puede ser el fundamento
del pensamiento y la accién politicas, a través del
cual podamos discriminar, establecer distinciones,

proponer preferencias, y, mas importante aun,



sostener estas preferencias en algo mds que el
“gusto” o la inclinacidn subjetiva? ¢Cdmo sostener
gue el pensamiento deberia aspirar a algo mds
qgue la simple expresién de una opinion; que la ta-
rea del pensamiento (y el pensamiento politico en
particular) deberia sostener la aspiracion a encon-
trar un fundamento de un orden distinto al de la
“opinién”, o la preferencia subjetiva?

Si la politica, entonces, no puede modelar-
se de acuerdo con ningun estandar absoluto de
valores morales, écdmo pensar la relacién de la
filosofia con la ciudad?

Como sabemos, existen para Strauss dos
respuestas tipicas a esta pregunta: la socratica y la
maquiaveliana. La interpretacion straussiana de la
respuesta socrdtica a esta pregunta sugiere que la
interrogacion politica es ella misma una interroga-
cién ética que provee el estandar con el cual juzgar
y que se encuentra inserto en un orden natural
(cfr. Zuckert 2017a). Pero una interrogacién ética
no es una respuesta definitiva a los problemas éti-
cos del hombre, ni mucho menos a los problemas
relativos a la justicia. Ciertamente Strauss admite
en el terreno de la filosofia la imposibilidad de fun-
dar de manera cierta y absoluta la distincion entre
lo justo y lo injusto, entre un régimen legitimo y
uno ilegitimo; en suma, admite, en ultima instan-
cia, que es imposible fundar la distincién entre lo
bueno y lo malo, lo justo y lo injusto, en un conoci-

miento acabado de la verdad del todo. Simplemen-

te no cree que este conocimiento deba ser publi-
co.

Como hemos sugerido, la certeza sobre la
verdad acerca del todo no se encuentra a nuestra
disposicion: la filosofia no es la posesién de la ver-
dad acerca del todo, sino la busqueda de la ver-
dad, que se abstiene tanto de la afirmacién como
de la negacién dogmatica de la posibilidad de esa
verdad (Benardete 1992). Sin embargo, esta afir-
macion acerca del caracter infundado de las distin-
ciones que sostienen la vida de la ciudad no pue-
den ser expuestas abiertamente sin poner en peli-
gro los fundamentos mismos de la ciudad: la mo-
ral, la distincion absoluta entre lo justo y lo injusto.
Los principios morales no son susceptibles de de-
mostracion filoséfica (el fildsofo no esta en pose-
sién de un saber acerca del todo), pero son nece-
sarios para la vida de la ciudad.

Entonces, si tanto Maquiavelo como la filo-
sofia politica clasica reconocen la imposibilidad de
dar un fundamento ultimo a la ley de la ciudad, la
clave de la distincidon no se encuentra en su rela-
cion con el conocimiento, sino en relacién con la
publicidad de ese conocimiento. Sin embargo, esta
diferencia en la manera en que se expresa una en-
sefanza supone una diferencia en la comprensién

de la naturaleza del hombre y de la politica:

“if it were true that Machiavelli differed from
those predecessors only by his boldness, his

claim would be wholly justified: that boldness



as considered boldness would presuppose a
wholly new estimate of what can be publicly
proposed, hence a wholly new estimate of the
public and hence a wholly new estimate of
man. Machiavelli has indicated his new princi-
ple by opposing it to the principle underlying
classical political philosophy” (L. Strauss 1958,
232).

Si Maquiavelo considera que puede expre-
sar en voz alta y en primera persona una ensefian-
za semejante es porque considera que es posible y
deseable hacerlo: que remover la dimensidon moral
de la nocidn de virtud es una forma de liberar a la
accioén y al pensamiento de una castraciéon, de una
autolimitacion inutil. Maquiavelo no deja de perci-
bir los peligros de esta expansién del rango de la
accion humana y de la libertad, pero contra los an-
tiguos, juzga sus posibilidades mucho mas prome-
tedoras que Iso peligros que le son inherentes,
tanto para la cida de la ciudad como para la filoso-
fia. El ideal moderno, “rebajado” pero alcanzable
es preferible al de la filosofia politica clasica, que
aun siendo mas alto y edificante, sélo genera una
disposicion a obedecer que resulta, politicamente
en impotencia y tirania, y filoséficamente en una
ensefanza que ha quedado a merced del ataque
de la religién cristiana (Meier 2017).

El rebajamiento del estandar con el cual
juzgar abre el camino a la posibilidad de su actuali-
zaciéon, es decir, de su realizacién en el mundo

(“what for Aristotle is an impossibility is for Ma-

chiavelli only a very great difficulty”, Strauss, 1989,
p. 85). Sin embargo, esta posibilidad se hace a cos-
ta del sacrificio del lugar que la vida filosofica pue-
de (o debe) desempenar en la ciudad. Si la ciudad
platonica se ordenaba en virtud del fin mas alto
que era la salvaguardia de la vida filoséfica (Leo
Strauss 1978), la ciudad maquiaveliana se ordena
en virtud de la grandeza politica, de la gloria, y de
la satisfaccion de las necesidades, desentendien-
dose de las inclinaciones que trascienden al objeti-
vo rebajado. Maquiavelo no echa a los filésofos de
la ciudad como Socrates a ciertos poetas, pero les
quita el lugar de importancia y respetabilidad para
la ciudad que Platon se esforzé tanto por instituir.
Ahora bien, merece notarse que la Unica
mencidén de Platén en los Discursos es una referen-
cia a dos discipulos suyos que conspiran para ase-
sinar a dos tiranos. Si aparecen los filosofos, es pa-
ra sugerir que sus discipulos pueden actuar en la
ciudad. En dos liineas mencionadas al pasar se in-
dica que estos discipulos platénicos se embarcaron
en una conjura para asesinar, que lo hicieron para
liberarse de un tirano, que cometieron un homici-
dio, y que fueron muertos a manos de quien vengé
su intento de homicidio. Podriamos decir, se em-
barcan en una accién individual para nada virtuosa
que tiene un objetivo politicamente virtuoso. Nada
de esto, si hace falta decirlo, nos recuerda la ense-
fAanza politica socratica: “Chione e Leonide era-

clensi e discepoli di Platone, congiurarono contro a



Clearco e Satiro, tiranni; ammazzarono Clearco; e
Satiro, che resto vivo, lo vendicd” (Machiavelli

2001, lib. 111, 6)

La respuesta de Strauss al modo en que
antiguos y modernos dan cuenta de la pregunta
por el problema del relativismo nos enfrenta a la
cuestion de los fines mas altos de la vida humana
(cfr. Rosen 1989). Para los antiguos, ambas cues-
tiones debian pensarse simultdaneamente, esto es,
no podia pensarse la mejor forma de régimen sin
tomar en consideracion la cuestion de la mejor for-
ma de vida (que era la vida dedicada a la busqueda
del conocimiento). A la vez, esto implicaba la tras-
cendencia de la filosofia respecto de la ciudad, y la
afirmacion de que los fines mas altos del homrbe
son superiores a los fines mas altos de la ciudad.
En contraste, Maquiavelo considera que es posible
pensar la mejor forma de régimen, el bien de la
ciudad, “olvidando” la cuestion de la mejor forma
de vida en sentido estricto, y por lo tanto, ponien-
do en cuestidn la posibilidad de la filosofia de tras-
cender a la ciudad.

Si la respuesta platénica conduce, por via
del olvido del cuerpo (Platén 2010, 201-12) y al
absurdo de la ciudad perfecta (Platén 2010, 338-
43), la respuesta maquiaveliana conduce a un olvi-

do mucho mas fundamental: el olvido del alma (L.

Strauss 1958, 222), o de la importancia de un alma
bien ordenada. Y al extraviar este problema funda-
mental, pierde el criterio ultimo con el cual juzgar,
tanto las acerca de la mejor forma de vida como
acerca de la mejor forma de régimen, es decir, la
mejor ciudad.

En este sentido, nos inclinamos a interpre-
tar el lugar que Strauss otorga a Maquiavelo en la
reapertura de la querella mucho mas como el de
un “demonio” destinado a servir de vehiculo de
ciertos aspectos de la ensefianza politica que, co-
mo se ha encargado de sugerir Strauss, no es con-
veniente expresar de manera abierta, y en este
sentido algo paradojal, un amigo mucho mas que
un enemigo de las posibilidades de la filosofia.
Inmediatamente después de hacer uno de sus
ataques mas célebres a Maquiavelo por su de-
struccion de las condiciones de posibilidad de la
filosofia (“a stupendous contraction of the horizon
appears to Machiavelli and his successors as a
wondrous enlargement of the horizon” (L. Strauss
1958, 295) Strauss califica y matiza ese juicio:
"instead of saying that the status of philosophy
becomes obscured in Machiavelli’s thought, it is
perhaps better to say that in his thought the
meaning of philosophy is undergoing a change" (L.
Strauss 1958, 295). Probablemente estas dos posi-
bilidades definen el asunto: ¢la filosofia atraviesa
simplemente un cambio con Maquiavelo, o bien su

obra siembra el camino de su propia disolucién?



Nuestra lectura, como hemos intentado mostrar,
se inclina por un juicio mucho menos tajante del
gue buena parte de la literatura critica adjudicd a
Strauss en su lectura de Maquiavelo. Esto no pre-
tende sugerir un acuerdo de Strauss con la solu-
cion tipica ofrecida por Maquiavelo, ni negar las
criticas que ofrece a la solucién tipica maquiavelia-
na, sino solamente dar mayor importancia a su rol
como incitador de una discusion genuina sobre los
problemas fundamentales que a la decision que
toma en esa disputa. En ese sentido, Maquiavelo,
al ser un autor que toma en serio la pretension de
verdad se sus adversarios (filoséficos o religiosos)
permite la puesta en escena de una querella cuya
recuperacion hace a las condiciones necesarias

para la existencia de una filosofia no dogmatica.

“Are not these kinds of unbelief much more
insulting to belief than is an unbelief like Mach-
iavelli's which takes seriously the claim to truth
of revealed religion by regarding the question
of its truth as all-important and which there-
fore is not, at any rate, a lukewarm unbe-

lief?” (L. Strauss 1958, 51)

Al comienzo del texto nos detuvimos sobre
la presentacion straussiana de Maquiavelo como
un “teacher of evil”. Si algo queremos sugerir co-
mo conclusidén es que el largo recorrido que propo-
ne Strauss en su lectura de Maquiavelo nos condu-

ce a una suerte de iniciacién, un pasaje desde la

fascinacién por la maldad hacia el deseo de una

vida orientada al conocimiento.

Benardete, Seth. 1992. Socrates’ Second Sailing:
On Plato’s Republic. Chicago: University of Chica-

go Press.

Benardete, Seth. 2000. Strauss on Plato. The argu-

ment of the action, 407.

Bloom, Allan. 1974. Leo Strauss: September 20,
1899-October 18, 197. Political Theory 2 (4): 372-
92.

Hilb, C. 2005. Leo Strauss: El arte de leer: una lec-
tura de la interpretacion straussiana de Maquia-
velo, Hobbes, Locke y Spinoza. Mexico: Fondo de

Cultura Econdmica.

Howse, Robert. 2014. Leo Strauss: Man of Peace.

Cambridge: Cambridge University Press.

Machiavelli, N. 2001. Discorsi sopra la prima deca

di Tito Livio. Roma: Salerno.

Machiavelli, N. 2006. Il principe. Roma: Salerno.

Mansfield, Harvey C. 1975. I. Strauss’s Machiavelli.



Political Theory 3 (4): 372-84.

Mansfield, Harvey C. 1996. Machiavelli’s virtue.

Cambridge: Cambridge University Press.

Mansfield, Harvey C. 2013. Strauss on the Prince.
The Review of Politics 75 (4): 641-65.

Meier, Heinrich. 2017. Political philosophy and

the challenge of revealed religion. University of

Chicago Press.

Platon. 1985. Dialogos I. Madrid: Gredos.

Platdn. 2010. Dialogos IV. Madrid: Gredos.

Rosen, Stanley. 1989. The ancients and the

moderns: Rethinking modernity.

Strauss, L. 1953. Natural right and history. Chica-

go: University of Chicago Press.

Strauss, L. 1958. Thoughts on Machiavelli. Chica-

go: University of Chicago Press.
Strauss, L. 1981. Progress or Return? The Contem-
porary Crisis in Western Civilization. Modern Juda-

ism, 17-45.

Strauss, L. 1989. An introduction to political phi-

losophy: Ten essays. Wayne State University

Press.

Strauss, L. 2013. On Tyranny: Corrected and Ex-
panded Edition, Including the Strauss-Kojéve Cor-

respondence. Chicago: University of Chicago Press.

Strauss, Leo. 1978. The city and man. Chicago:

University of Chicago Press.

Zuckert, Catherine H. 2017a. Machiavelli: A So-
cratic? Perspectives on Political Science 0 (0): 1-

11.

Zuckert, Catherine H. 2017b. Machiavelli’s Politics.
En Machiavelli’s Politics. Chicago: University of

Chicago Press.

'Strauss indica, aunque sin afirmarlo explicitamen-
te, que aquello que llamamos “modernidad” es
una creacion del individuo Nicolas Maquiavelo
(aunque lo llama explicitamente fundador, indica
que lleva adelante una guerra espiritual y que su
enemigo son los “antiguos ordenes”). Mansfield,
uno de sus intérpretes mas notorios, lo afirma de
manera mas explicita: “there remains a great re-
luctance to admit, or even consider, that Machia-

velli might be chiefly responsible for the spirit of



modernity and thus himself the origin of the mod-
ern world. (...) Few are ready to believe that the
modern world (...) could have been founded by the
free act of a human being. Strangely, we find it
more comfortable to believe in confused and con-
tradictory “forces of history”, relishing our fate
since we cannot maintain our hopes” (Mansfield

1996, 262).

’Ciertamente Strauss indica la necesidad de recu-
perar la gran tradicion en su conjunto, tanto la filo-
sofica como la teoldgica. Sin embargo es claro que
el modo en que lleva adelante este proyecto es
eminentemente filosofico, y que su modo de filo-
sofar ha sido forjado en el modelo de la filosofia

clasica.

*“Machiavelli's critique of the old modes and or-
ders therefore takes on the character of a war
waged by an unarmed man, of a spiritual war” (L.

Strauss 1958, 171).

*“Philosophy consists, therefore, in the ascent
from opinions to knowledge or to the truth, in an
ascent that may be said to be guided by opinions.
It is this ascent which Socrates had primarily in
mind when he called philosophy "dialectics"”. (L.
Strauss 1953, 124). Pero este clasicismo, como su-
geriremos mas adelante, no es un simple afan de

“retorno” (cfr. (L. Strauss 1981), sino mas funda-

mentalmente un esfuerzo por reabrir la querella
antes que tomar partido por una de sus soluciones
tipicas. Es decir, por suscitar en algunos de sus in-
terlocutores la capacidad y el deseo de ocuparse
de la cosa mas importante: “For it is our duty to
make the highest activity, as much as we can, the
most urgent or the most needful thing” (L. Strauss
1953, 163). Cfr. asimismo (Zuckert 2017b, 359-63;
Benardete 2000).

>(L. Strauss 1958, 13)

°En este sentido, la lectura de Meier: “the
thoughts on Machiavelli counteract the petrifica-
tion of philosophy in the tradition of the moderns
and in that of the Ancients at the same
time” (Meier 2017, 86). La sugerencia de que aun
la ensefianza de la filosofia politica cldsica sufrié
una petrificacion (y que se debid principalmente a
su incapacidad para enfrentar el desafio de la reli-
gioén revelada) es una de las mas notables del texto
de Meier. En sentido similar, Mansfield indica que
Strauss no se propone una “refutaciéon” de Ma-

quiavelo (Mansfield 2013; 1975)

’Podemos notar que la calificacion de maldad in-
troducda por Strauss se hace de manera condicio-
nal: “si es verdad que solo un hombre malo”. No
sabemos si eso es verdad, y tenemos buenas razo-

nes para pensar que no.



[ V.16, N. 3, e93171, p. 1-19, 2025

®No es simplemente malvado, sino también un
maestro, alguien que consagra su vida al conoci-
miento. Es decir, a la forma mas alta de vida. éEs
una persona malvada o alguien que se dedica a la

filosofia, es decir, a la forma mas alta de vida?

*Vale notar, no obstante, que estos dispositivos de
escritura mencionados aqui no son mas que indi-
caciones y que no constituyen lo fundamental de
la ensefianza straussiana, ni, ciertamente, de la

magquiaveliana. (Howse 2014, 86)

1945; digo que una vida sin examen no tiene objeto
vivirla para el hombre, me creeréis aun menos. Sin
embargo, la verdad es asi. como yo digo, atenien-
ses, pero no es facil convenceros. (Platon 1985,

180).

“The variability of the demands of that justice
which men can practice was recognized not only
by Aristotle but by Plato as well. Both avoided the
Scylla of "absolutism" and the Charybdis of
"relativism" by holding a view which one may ven-
ture to express as follows: There is a universally
valid hierarchy of ends, but there are no universal-
ly valid rules of action. Not to repeat what has
been indicated before, when deciding what ought
to be done, i.e., what ought to be done by this in-

dividual (or this individual group) here and now,

one has to consider not only which of the various

Pagina 19

competing objectives is higher in rank but also
which is most urgent in the circumstances. What is
most urgent is legitimately preferred to what is
less urgent, and the most urgent is in many cases
lower in rank than the less urgent. But one cannot
make a universal rule that urgency is a higher con-
sideration than rank. For it is our duty to make the
highest activity, as much as we can, the most ur-
gent or the most needful thing. And the maximum
of effort which can be expected necessarily varies
from individual to individual. The only universally
valid standard is the hierarchy of ends”(L. Strauss

1953, 162-63)

ISSN 2357-7975



