
Resumén: 
 

Leo Strauss identificó en Maquiavelo al arquitecto del 

proyecto moderno, al pensador que delinea por primera 

vez la posibilidad de la autonomía de un campo de lo po-

lítico que, cerrado sobre sí mismo, abandona la posibili-

dad de una orientación hacia un bien de orden superior. 

Su figura, por lo tanto, ocupa en la obra straussiana un 

lugar singular, puesto que en ella Strauss situará el punto 

de quiebre entre “antiguos” y “modernos”. Maquiavelo 

es, por ello, el nombre que abre la querella entre anti-

guos y modernos que Strauss declara querer reabrir. En el 

presente texto buscaremos poner de manifiesto algunos 

de los rasgos fundamentales de esta lectura de Maquia-

velo con la intención de iluminar bajo esta luz el proyecto 

filosófico político straussiano, concentrándonos en su 

caracterización de la modernidad. Para ello, pondremos 

el foco en la única obra dedicada exclusivamente a Ma-

quiavelo, al tiempo que trazaremos las conexiones con 

las referencias a Maquiavelo en el resto de su obra. Sir-

viéndonos de este recorrido, buscaremos en la conclusión 

esbozar algunas preguntas acerca de la lectura straussia-

na los ordini nuovi maquiavelianos, y de los sentidos 

(antiguo y moderno)  de la politicidad de la filosofía. 

 

Palavras-clave: Antiguos; Modernos; Filosofía; Política; 

Querella  

Revista InterAção —  

Artigos Dossiê 

Maquiavelo en la querella entre 
antiguos y modernos 

 
Machiavelli in the debate between 

the ancients and the modern 

Abstract:  
 

Leo Strauss identified in Machiavelli the architect of the 

modern project, the thinker who delineates for the first 

time the possibility of the autonomy of a political field 

that, closed in on itself, abandons the possibility of an 

orientation towards a higher good. His figure, therefore, 

occupies a singular place in Strauss's work, since it is in 

him that Strauss will situate the point of break between 

"ancients" and "moderns". Machiavelli is, therefore, the 

name that opens the quarrel between ancients and 

moderns that Strauss declares he wishes to reopen. In 

the present text we will seek to highlight some of the 

fundamental features of this reading of Machiavelli with 

the intention of illuminating Strauss's political philosophi-

cal project in this light, concentrating on his characteriza-

tion of modernity. To this end, we will focus on the only 

book devoted exclusively to Machiavelli (Thoughts on 

Machiavelli), while tracing the connections with the refer-

ences to Machiavelli in the rest of his work. Using this 

approach, we will seek in the conclusion to outline some 

questions about the Straussian reading of Machiavelli's 

ordini nuovi, and about the meanings (ancient and mod-

ern) of the politicization of philosophy. 

 

Keywords: Ancient; Modern; Philosophy; Politics; Quarrel  

 

Publicado por InterAção sob uma licença CC BY-NC-SA 4.0 

I Doctor en Historia de las Doctrinas Políticas por la Universidad de Bologna; Jefe de Trabajos Prácticos, Universidad de Buenos Aires       , 

Buenos Aires, Argentina. 

agustinvolco@gmail.com,        https://orcid.org/0000-0003-4611-4997 

Página 1            ISSN 2357-7975 

Agustín Volco I 

 

IA.,  Santa Maria, v. 16, n. 3, e93171, p. 1 -19, jul./set. 2025   •           https://dx.doi.org/10.5902/2357797593171 

Sumisión: 9/08/2025 • Aprobación: 9/08/2025 • Publicación: 22/08/2025 

mailto:agustinvolco@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-4611-4997
https://orcid.org/0000-0003-4611-4997
https://dx.doi.org/10.5902/2357797593171
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://dx.doi.org/10.5902/2357797593171
https://ror.org/0081fs513


Página 2            ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

INTRODUCCIÓN 
 

Leo Strauss identificó en Maquiavelo al ar-

quitecto del proyecto moderno, al pensador que 

delinea por primera vez la posibilidad de la auto-

nomía de un campo de lo político que, cerrado so-

bre sí mismo, abandona la posibilidad de una 

orientación hacia un bien de orden trascendente. 

Su figura, por lo tanto, ocupa en la obra straussia-

na un lugar singular, puesto que en ella Strauss 

situará el punto de quiebre entre antiguos y mo-

dernos. Maquiavelo es, por ello, la figura clave en 

la querella entre antiguos y modernos que Strauss 

declara querer reabrir, y el trabajo sobre su obra, 

sostendremos, supone atacar el corazón de este 

problema. Podríamos decir, simplemente, que la 

querella entre antiguos y modernos es, esencial-

mente, una disputa sobre la innovación maquiave-

liana. 

En el presente texto buscaremos poner de 

manifiesto algunos de los rasgos fundamentales de 

esta lectura de Maquiavelo con la intención de ob-

servar bajo esta luz el proyecto filosófico político 

straussiano, poniendo énfasis en su diagnóstico 

acerca de la crisis de la modernidad. Sirviéndonos 

de este recorrido, buscaremos en la conclusión 

esbozar algunas preguntas acerca de la lectura 

straussiana los ordini nuovi maquiavelianos, y de 

los sentidos (antiguo y moderno) de la politicidad 

de la filosofía. 

LOS ANTIGUOS, LOS MODERNOS, Y 

MAQUIAVELO. 

 

La reapertura de la “querella entre anti-

guos y modernos” ha sido uno de los tópicos fun-

damentales que ha atravesado toda la obra straus-

siana, y una de sus contribuciones más notorias a 

la discusión filosófico-política contemporánea. Los 

modernos, sostendrá Strauss, asumen (de manera 

no reflexiva) que la filosofía política antigua 

(“idealista” y “utópìca”) ha sido superada por su 

propio enfoque “realista”: “The intention of the 

modern development was, of course, to bring 

about a higher civilization, a civilization which 

would surpass all earlier civilizations” (L. Strauss 

1981, 30). Es precisamente éste el diagnóstico que 

Strauss pretende disputar: la idea de que la anti-

güedad ha sido “superada”. Y la fórmula célebre 

que recupera de la discusión publica, y con la que 

lanza este desafío es la de la reapertura de la que-

rella entre antiguos y modernos, que sería la con-

dición necesaria para abrir una reflexión no dog-

mática sobre los problemas fundamentales. 

Strauss parte de la constatación de la crisis 

del proyecto moderno, resumido en la idea de que 

el hombre moderno es “un gigante ciego” (L. 

Strauss 1981, 27), dotado de un enorme poder, 

pero incapaz de formarse un juicio sobre el uso 

correcto o incorrecto de ese mismo poder: “the 

soul of the modern development, one may say, is a 



Página 3            ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 3, e93171, p. 1-19, 2025 

peculiar "realism," the notion that moral principles 

and the appeal to moral principles—preaching, 

sermonizing—is ineffectual” (L. Strauss 1981, 30). 

No es difícil identificar en Maquiavelo al padre de 

ese “realismo” que Strauss ataca, la figura clave de 

esta ruptura. Es él el instaurador de “nuevos órde-

nes y modos” que abren el horizonte de la política 

moderna, (el único fundador de una filosofía políti-

ca no socrática). Maquiavelo mismo lo dice al com-

pararse con un descubridor de nuevas tierras, y al 

afirmar que se alejará de “los escritores anti-

guos” (Machiavelli 2006, cap. XV). 

“[Machiavelli] rejected classical political 

philosophy in the full sense of the term, as useless: 

Classical political philosophy had taken its bearings 

by how man ought to live; the correct way of an-

swering the question of the right order of society 

consists in taking one’s bearings by how man actu-

ally do live. Machiavelli’s “realistic” revolt against 

tradition led to the substitution of patriotism or 

merely political virtue for human excellence or, 

more particularly, for moral virtue and the con-

templative life” (L. Strauss 1953, 178). 

La singularidad de la civilización occidental, 

ha sostenido Strauss, es que no provee una fuente 

para responder a la pregunta “cómo debe vivir el 

hombre”, sino dos: una, provista por la filosofía, y 

otra, por la religion. En este sentido, la vida del 

hombre occidental premoderno se encontraba, en 

cierto sentido, atrapada entre dos códigos: la vir-

tud de orden religioso, cuya fuente es la revela-

ción, la virtud de orden filosófico, cuya fuente es la 

razón. Si se puede decir que existe una gran tradi-

ción, es preciso reconocer inmediatamente que 

esta tradición se encuentra atravesada y dividida 

por la tensión entre razón y revelación. 

Ahora bien, Maquiavelo, contra unos y 

otros, afirmará que la virtud es estrictamente polí-

tica. Que no hay principio ligado a la fe ni al cono-

cimiento que nos pueda revelar qué es la virtud, 

qué es una vida buena, qué es un orden político 

libre o despótico. “In order to judge properly on 

Machiavelli’s doctrine, we must consider that in 

the crucial respect there is agreement between 

classical philosophy and the Bible, between Athens 

and Jerusalem, despite the profound difference 

and even antagonism between Athens and Jerusa-

lem (…) Machiavelli rejects the whole philosophic 

and theological tradition” (L Strauss 1989, 

86).Todas estas distinciones no pueden resolverse 

en referencia ni a la fe ni a la revelación; deben 

elaborarse de acuerdo con criterios estrictamente 

políticos. En suma, virtud no es ya razón ni revela-

ción, sino acción. 

 

 

 

 

 

 



Página 4            ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

LEER A MAQUIAVELO NO MAQUIAVE-

LIANAMENTE. EL PENSAMIENTO, LA 

ENSEÑANZA Y LA INFLUENCIA 

 

La pregunta ¿“cómo leer a Maquiavelo?” 

acarrea una dificultad adicional: si la interpreta-

cion straussiana es correcta, y Maquiavelo es el 

iniciador de nuevos órdenes y modos es preciso un 

primer trabajo de extrañamiento para poder exa-

minar la obra sin dar por válidos y por buenos los 

principios en los que se funda. 

La lectura de Maquiavelo requiere, de 

acuerdo con Strauss, el tratamiento de una prime-

ra dificultad: siendo nosotros mismos modernos, 

vamos a juzgar a Maquiavelo como un autor 

“nuestro”, como parte de nuestra tradición. Si la 

idea de que la virtud es estrictamente política nos 

resulta “familiar”, es porque podemos identificarla 

con una manera de experimentar la vida política y 

de actuar y comprender la esfera pública que iden-

tificamos como “moderna”. 

Sin embargo, la identificación de lo 

“nuestro” y “ancestral, o tradicional” con lo bueno 

es, sugerirá Strauss, prefilosófica, o antifilosófica 

(L. Strauss 1953, 81-89). En este sentido, si algo 

significa “reabrir la querella entre antiguos y mo-

dernos” es, en primer lugar, comenzar la lectura 

de Maquiavelo sin “parcialidad”, sin asumir a priori 

la verdad de las premisas modernas, de las premi-

sas maquiavelianas. 

“One cannot see the true character of 

Machiavelli's thought unless one frees himself 

from Machiavelli's influence. For all practical pur-

poses this means that one cannot see the true 

character of Machiavelli's thought unless one re-

covers for himself and in himself the pre-modern 

heritage of the western world, both Biblical and 

classical. To do justice to Machiavelli requires one 

to look forward from a pre-modern point of view 

toward an altogether unexpected and surprising 

Machiavelli who is new and strange, rather than to 

look backward from today toward a Machiavelli 

who has become old and our own, and therewith 

almost good.” (L. Strauss 1958, 12) 

El problema en cuestión, entonces, no es 

simplemente el de interpretar de manera adecua-

da la obra maquiaveliana: aquello que pone en 

juego Strauss en su lectura de Maquiavelo es una 

tesis sobre la relación entre pensamiento y acción 

(entre el filósofo y la ciudad). El “mundo mo-

derno”, según Strauss, no es primariamente el re-

sultado de causas históricas, sociales, o económi-

cas, sino fundamentalmente un cambio en el pen-

samiento y en la enseñanza, es decir, un cambio 

en la relación de la filosofía con la ciudad. Es por 

ello también que, según Strauss, “the crisis of mo-

dernity is primarily the crisis of modern political 

philosophy” (L Strauss 1989, 82). Si Strauss dedica 



Página 5            ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 3, e93171, p. 1-19, 2025 

2 de los 4 capítulos del libro a la enseñanza de Ma-

quiavelo es precisamente porque considera que el 

proyecto moderno se encuentra en crisis, y que el 

corazón del proyecto moderno es una cierta ense-

ñanza. Por eso, también, los diferentes públicos y 

los diferentes tipos de discípulos a los que esta en-

señanza se dirige (por ejemplo, quienes tienen el 

poder (Machiavelli 2006, pt. Dedica) y quienes “lo 

merecen”, (Machiavelli 2001, pt. Dedica), entre 

otros) son un aspecto central de la enseñanza mis-

ma. Si, como sostiene Strauss, para la filosofía polí-

tica clásica, desde la muerte de Sócrates, la rela-

ción entre filosofía y ciudad está mediada por la 

virtud de la prudencia, la enseñanza maquiaveliana 

supone una ruptura fundamental con esta manera 

de relacionarse con la ciudad, al volverse abierta-

mente inmoderada. Una enseñanza no es solo un 

conjunto de ideas, sino una comunicación, una in-

fluencia. Y en el caso de Maquiavelo, se trata de 

una influencia corruptora, en el sentido preciso de 

desapegar a quienes caen bajo su influjo de la en-

señanza edificante de la virtud moral provista por 

la filosofía clásica. La interrogación de la obra de 

Maquiavelo, es entonces, un examen de los funda-

mentos del proyecto moderno, por la vía de una 

confrontación con la elaboración más precisa y 

profunda que tenemos disponible de la “solución 

típica” que los modernos han dado a los 

“problemas fundamentales”.1 

La comprensión adecuada de Maquiavelo 

requiere sustraerse a su influencia, y por ello, los 

modernos que no lo hacen son, voluntariamente o 

por vía de la ignorancia, discípulos suyos. Son pre-

cisamente ellos quienes 

 

“misinterpret Machiavelli's judgment (…) con-

cerning morality, because they are pupils of 

Machiavelli. Their seemingly open-minded 

study of Machiavelli's thought is based on the 

dogmatic acceptance of his principles. They do 

not see the evil character of his thought be-

cause they are the heirs of the Machiavellian 

tradition; because they, or the forgotten teach-

ers of their teachers, have been corrupted by 

Machiavelli” (L. Strauss 1958, 12). 

 

Maquiavelo es el padre del proyecto mo-

derno por vía de una enseñanza que se transmite 

mediante los “olvidados maestros de sus maes-

tros”, y que, al dejar de ser reconocible, nos con-

vierte en sus discípulos involuntarios. La compren-

sión de Maquiavelo, entonces, requiere un esfuer-

zo inicial de sustraerse a su influencia. Y el camino 

para hacerlo es, de acuerdo con Strauss, la recupe-

racion de la filosofía política clásica.2 

La posibilidad de examinar los principios de 

la modernidad (que para Strauss son aquellos ins-

pirados explícita o implícitamente en la enseñanza 

maquiaveliana) requiere alcanzar un punto de mi-

ra exterior a ellos. Podríamos decir que si Maquia-

velo libra una “guerra espiritual”3, es solo desde la 



Página 6            ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

perspectiva de sus enemigos que podrán emerger 

al pensamiento algunos rasgos más relevantes de 

su empresa. En este sentido un rasgo de gran rele-

vancia del proyecto filosófico straussiano se juega 

en este esfuerzo por desapegar a los modernos de 

su apego a lo propio, por proponer un “ascenso” 

que toma como punto de partida la opinión co-

mún. El tratamiento que hace Strauss del proble-

ma es en este sentido, plenamente “clásico”4. Aun 

en su forma más superficial5, podemos decir que el 

interés straussiano es el de la reapertura de la 

querella, mucho más que el de una clausura de 

sentido contrario a la moderna-maquiaveliana. 

 

CÓMO LEE STRAUSS A MAQUI-

AVELO? 

 

Con estas advertencias preliminares en 

mente podemos abordar la pregunta “¿cómo lee 

Strauss a Maquiavelo?” en conexión con algunas 

de las preocupaciones centrales de la obra straus-

siana, y en particular, con la cuestión de la querella 

entre antiguos y modernos. 

Strauss comienza su libro sobre Maqui-

avelo afirmando que “we shall not shock anyone, 

we shall merely expose ourselves to good-natured 

or at any rate harmless ridicule, if we profess our-

selves inclined to the old fashioned and simple 

opinion according to which Machiavelli was a 

teacher of evil” (L. Strauss 1958, 9). Lo primero 

que registramos es que el comienzo que propone 

Strauss es la opinión común acerca de Maquiavelo: 

“if it is true that only an evil man will stoop to 

teach maxims of public and private gangsterism, 

we are forced to say that Machiavelli was an evil 

man” (L. Strauss 1958, 9). Es decir, nos pone, des-

de las primeras líneas, en el “campo” de la filoso-

fía; esto es, en el esfuerzo por el ascenso desde la 

opinión hacia el conocimiento.6 

Sin embargo, este comienzo por las prime-

ras cosas conduce a su progresivo abandono con 

gran rapidez. Strauss inmediatamente califica (y 

modifica) esta primera afirmación:  

 

Machiavelli was indeed not the first man to 

express opinions like those mentioned. Such 

opinions belong to a way of political thinking 

and political acting which is as old as political 

society itself. But Machiavelli is the only philos-

opher who has lent the weight of his name to 

any way of political thinking and political acting 

which is as old as political society itself, so 

much so that his name is commonly used for 

designating such a way. (…). Callicles and Thra-

symachus, who set forth the evil doctrine be-

hind closed doors, are Platonic characters, (…). 

Machiavelli proclaims openly and triumphantly 

a corrupting doctrine which ancient writers 

had taught covertly or with all signs of repug-

nance. He says in his own name shocking 

things which ancient writers had said through 

the mouths of their characters. Machiavelli 

alone has dared to utter the evil doctrine in a 



Página 7            ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 3, e93171, p. 1-19, 2025 

book and in his own name. (L. Strauss 1958, 

10). 

 

Aun tratando con un autor moderno como 

Maquiavelo, Strauss desarrolla, como hemos seña-

lado, una elaboración completamente clásica (por 

no decir simplemente socrática) del problema. To-

ma como punto de comienzo el examen de las opi-

niones comunes, se presta especial atención a la 

escena y al contexto dramático en el que se expre-

sa la enseñanza, se asocia el conocimiento con la 

osadía (en expresar la mala doctrina) por un lado y 

con las preocupaciones por la comunicación res-

ponsable del conocimiento por otro. 

Pero si la única diferencia de Maquiavelo 

con los clásicos es la osadía, esto significa que, pa-

ra Strauss 

 

“Machiavelli does not bring to light a single 

political phenomenon of any fundamental im-

portance which was not fully known to the 

classics. His seeming discovery is only the re-

verse side of the oblivion of the most im-

portant: all things necessarily appear in a new 

light if they are seen for the first time in a spe-

cifically dimmed light. A stupendous contrac-

tion of the horizon appears to Machiavelli and 

his successors as a wondrous enlargement of 

the horizon” (L. Strauss 1958, 295). 

 

El conocimiento de Maquiavelo acerca de 

las cosas políticas no es significativamente distinto 

del que poseían los clásicos, la diferencia esencial 

se encuentra en su comunicación, o, por decirlo de 

otro modo, en la prudencia con la que es expresa-

do. Si el Platón de Strauss combina osadía en el 

pensamiento y prudencia en la acción de una ma-

nera única, en Maquiavelo encontramos una osa-

día del pensamiento que no parece acompañada 

de moderación a la hora de expresarse. Pero esta 

inmoderación en la comunicación pública de su 

enseñanza no es una diferencia en las formas que 

no afectaría el contenido de la enseñanza: muy por 

el contrario, supone un cambio fundamental en la 

comprensión de la naturaleza del hombre y de la 

naturaleza de la política. 

Rápidamente nos apartamos entonces de 

la “simpleza” de la opinión común. Lo shockeante 

resulta ser no ya la exposición de las “máximas de 

gangsterismo público” (que los antiguos conocían 

y expresaban) sino haberlo hecho en primera per-

sona e inmoderadamente. Por otro lado, luego de 

afirmar que “no shockearemos a nadie” con la opi-

nión de que Maquiavelo es un “maestro del mal”7, 

Strauss inmediatamente lista todas las afirmacio-

nes más shockeantes de Maquiavelo, todas juntas 

(L. Strauss 1958, 9). Es difícil decir que no resulta 

shockeante leer todas esas afirmaciones reunidas 

apenas comenzamos tomar contacto con el texto. 

Efectivamente es esperable que produzcan impre-

sión en el lector, que apelen en ciertoo modo a su 

sentido de la moralidad. Pero esa enseñanza es 



Página 8            ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

puesta por Strauss en boca de Maquiavelo. Así, 

trata a Maquiavelo como un personaje (como un 

personaje que expresa una verdad fundamental 

sobre la política) al tiempo que reproduce el gesto 

platónico de prudencia y moderación, al presentar 

estas enseñanza “no ya en primera persona”, sino 

por medio de un personaje maldito, y con explíci-

tos signos de repugnancia. 

Señalamos un rasgo más de esta presenta-

ción primera de Maquiavelo realizada por Strauss, 

que nos dará una indicación de los recursos usados 

por Strauss tanto en su lectura como en su escritu-

ra. En las primeras páginas se llama la atención 

sobre el hecho de que la primera palabra de los 

Discursos es “yo”, lo que según Strauss es un indi-

cador de la importancia que la primera persona 

tiene para Maquiavelo. Aquello que se omite -pero 

con claridad se sugiere- es que debería registrarse 

la última palabra del texto, que en efecto, es 

“máximo”. Si el lector reproduce el ejercicio con el 

texto de Strauss, encuentra que la primera palabra 

de su texto es “nosotros”, y la última no es 

“máximo”, sino “edificante”.Mientras Maquiavelo 

profiere una enseñanza corrosiva en primera per-

sona y proclama abiertamente que se aparta, y 

supera, a los clásicos, Strauss sugiere que él expre-

sa una enseñanza mucho más humilde: que no as-

pira a la gloria individual, y que recupera en primer 

lugar, la conciencia del carácter dialógico de la filo-

sofía, es decir, que requiere un “nosotros” para 

existir, no un “yo”. En segundo lugar, Strauss reco-

noce contra la inmoderación maquiavleiana la ne-

cesidad que tiene la filsoofía de ser edificante, es 

decir, responsable en su comunicación con las 

creencias de la ciudad.8 Por otra parte, un segundo 

registro en el que resulta relevante este comienzo 

por la primera persona del singular es la indicación 

de la importancia que para la modernidad asume 

la individualidad, en contraste tanto con la trai-

dción bíblica como la de la fillosofía clásica. 

Luego de esta presentación de su persona-

je, y de su identificación con la “opinión vieja y 

simple”, Strauss hace una primera revisión de este 

juicio. Contra la imagen “simple y anticuada” (que 

retiene la importancia de la dimensión moral del 

pensamiento político), la opinión “sofisticada” so-

bre Maquiavelo, olvida lo fundamental, y lo pre-

senta  como un patriota o un científico. Strauss va 

a ser crítico de esta comprensión de Maquiavelo: 

en primer lugar, la idea de un Maquiavelo 

“científico” ignora lo más valioso de su pensamien-

to: bajo la apariencia de neutralidad. ignora que la 

obra de Maquiavelo (lo fundamental de la obra de 

Maquiavelo) es una toma de postura acerca de 

“las cosas fundamentales”, acerca de la pregunta 

por la mejor forma de vida. Para Strauss una cien-

cia que conoce los hechos pero es incapaz de juz-

gar sobre valores se encuentra en el corazón de los 

problemas del hombre moderno (L. Strauss 1981). 

La grandeza de Maquiavelo no es la de ser un gran 



Página 9            ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 3, e93171, p. 1-19, 2025 

científico, es la de un filósofo, es la de una osadía 

en el pensamiento que no tiene nada de “neutral”, 

ni de “imparcial”. Si por algo vale la pena leer a 

Maquiavelo, es precisamente porque hace lo con-

trario de lo que indica el ideal de la ciencia moder-

na que es la separación entre “hechos” y “valores”, 

y asume que puede conocer los hechos pero debe 

callar respecto de los valores (Strauss, 1953, p. 35-

84). Maquiavelo es el clásico exponente de una de 

las alternativas fundamentales del pensamiento 

político, sostendrá Strauss, y en este sentido, insis-

tamos, al abordar las cuestiones más importante 

no busca ocupar el lugar de un juez neutral, sino 

que toma abiertamente partido: “We may seem to 

have assumed that Machiavelli is the classic expo-

nent of one of the two fundamental alternatives of 

political thought. We did assume that there are 

fundamental alternatives, alternatives which are 

permanent or coeval with man. This assumption is 

frequently denied today”. (L. Strauss 1958, 14). 

Existe, para Strauss, una conexión esencial entre la 

filosofía y el esclarecimiento de las alternativas 

fundamentales presentes para el pensamiento hu-

mano: “philosophy is possible only if man, while 

incapable of acquiring wisdom or full understand-

ing of the whole, is capable of knowing what he 

does not know, that is to say, of grasping the fun-

damental problems and therewith the fundamen-

tal alternatives, which are, in principle, coeval with 

human thought” (L. Strauss 1953, 32). Este esfuer-

zo de recuperación de los problemas fundamenta-

les puede identificarse, consideramos, como el 

propósito fundamental del libro de Strauss sobre 

Maquiavelo. 

Pero en segundo lugar, también es equívo-

co describir a Maquiavelo como un patriota. O ma-

jor, “he is a patriot of a particular kind: he is more 

concerned with the salvation of his fatherland than 

with the salvation of his soul”, pero esto significa 

que “his patriotism therefore presupposes a com-

prehensive reflection regarding the status of the 

fatherland on the one hand and of the soul on the 

other” (L. Strauss 1958, 10). Con esto, Strauss po-

ne en el centro de su análisis dos elementos funda-

mentales, podríamos decir: la ciudad y el hombre, 

aquello que hay de más importante en el hombre 

(y que Maquiavelo niega, el alma (L. Strauss 1958, 

294), y la ciudad, la patria de Maquiavelo. En su-

ma, para Strauss, la enseñanza de Maquiavelo in-

volucra una pregunta por la mejor forma de vida 

del hombre y de la ciudad. Pero esto implica algo 

aún más relevante: de acuerdo con Strauss, Ma-

quiavelo produjo una reflexión comprehensiva so-

bre el alma y la patria. Y “this comprehensive re-

flection, and not patriotism, is the core of Machia-

velli's thought” (L. Strauss 1958, 10). Una 

“reflexión comprehensiva sobre el alma y la pa-

tria” es, en otras palabras, filosofía. Maquiavelo es 

un filósofo, expresa una solución típica de los 

“problemas fundamentales y comprensivos”: 



Página 10            ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

“Philosophy as such is nothing but genuine 

awareness of the problems, i.e., of the funda-

mental and comprehensive problems. It is im-

possible to think about these problems with-

out becoming inclined toward a solution, to-

ward one or the other of the very few typical 

solutions. Yet as long as there is no wisdom but 

only quest for wisdom, the evidence of all solu-

tions is necessarily smaller than the evidence 

of the problems” (L. Strauss 2013, 196).  

 

En este sentido, es importante notar que 

para Strauss podríamos decir que es más impor-

tante la querella, es decir, el hecho de que exista 

una confrontación sobre los problemas fundamen-

tales, y que esa querella abra la posibilidad de un 

examen de la vida individual y colectiva, que las 

soluciones típicas a las que se puede llegar.9 En 

otras palabras, que la forma de vida filosófica, la 

búsqueda del conocimiento, entendida como incli-

nación erótica es mucho más importante que el 

aspecto “doctrinario”. Es precisamente en este 

sentido que Alan Bloom, al referirse a Thoughts on 

Machiavelli señala que no se trata de un libro en el 

sentido ordinario de la palabra: el libro propone y 

enseña un estilo de vida, es una suerte de kit de 

filosofía (Bloom 1974, 391). La filosofía es, para 

Strauss, en última instancia, una forma de vida 

orientada por un placer erótico hacia el conoci-

miento (Hilb 2005), y para existir (puesto que no 

hay expresión unánime de lo verdadero) necesita 

que la heterogeneidad pueda manifestarse.  

MAQUIAVELO FILÓSOFO 

 

Maquiavelo no es en un patriota ni es un 

científico, sino un filósofo. Sin embargo, Strauss 

acusa a Maquiavelo de proferir una enseñanza 

“malvada”. Por incompleto que sea este juicio, no 

es falso. Ahora bien, ¿en qué se sostiene esta acu-

sación? La enseñanza de Maquiavelo es, para 

Strauss, “malvada” porque es inmoral e irreligiosa. 

Es decir, es inmoderada e irresponsable frente a la 

ciudad. Maquiavelo afirma que la moralidad no 

puede justificarse a sí misma. Sin embargo, no es 

exactamente en esto que se aleja de la religión ni 

de la filosofía clásica: también para la filosofía y la 

religión la moralidad no puede justificarse por sí 

misma. La diferencia fundamental consiste en que 

tanto para la religión como para la filosofía existe 

un suplemento de la moralidad de la ciudad que la 

justifica y la fundamenta. Para la religión es la re-

velación, para la filosofía es la razón. 

Maquiavelo, según Strauss, niega la posibi-

lidad de un suplemento de la moralidad, niega que 

exista un principio exterior o superior a la ciudad 

que pueda servir de fundamento de su ley: la mo-

ralidad no se apoya en la razón (es decir, no es su-

plementada por la filosofía) ni en la revelación (es 

decir, no es suplementada por la religión).  

 

“Machiavelli justified his demand for a 

"realistic" political philosophy by reflections on 



Página 11            ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 3, e93171, p. 1-19, 2025 

the foundations of civil society, and this means 

ultimately by reflections on the whole within 

which man lives. There is no superhuman, no 

natural, support for justice. All human things 

fluctuate too much to permit their subjection 

to stable principles of justice. Necessity rather 

than moral purpose determines what is in each 

case the sensible course of action. Therefore, 

civil society cannot even aspire to be simply 

just. All legitimacy has its root in illegitimacy; 

all social or moral orders have been estab-

lished with the help of morally questionable 

means; civil society has its root not in justice 

but in injustice. The founder of the most re-

nowned of all commonwealths was a fratri-

cide.” (L. Strauss 1953, 179) 

 

Si la moral de la ciudad no es suplementada 

por la revelación o la razón, entonces la moral se 

fundamenta en la inmoralidad, la justicia en la in-

justicia, todo orden y legitimidad descansa en últi-

ma instancia en fundamentos revolucionarios y/o 

criminales. La virtud, entonces, no es ya lo que se 

opone al vicio o a la corrupción, sino lo que se opo-

ne a la Fortuna. La virtud supone una acción políti-

ca no tutelada por ningún principio de lo justo y lo 

injusto, o de lo bueno y lo malo, o de lo legítimo y 

lo ilegítimo: “that moral virtue is a qualified requi-

rement of society is infinitely clearer to him than 

that it is a requirement of philosophy or of the life 

of the mind” (L. Strauss 1958, 294). 

Pero si Strauss comienza por la opinión co-

mún acerca de la maldad de la enseñanza maquia-

veliana, su comprensión de Maquiavelo no se ago-

ta en ella: La opinión simple es superior a la sofisti-

cada pero insuficiente: 

 

“Even if, and precisely if we are forced to grant 

that his teaching is diabolical and he himself a 

devil, we are forced to remember the pro-

found theological truth that the devil is a fallen 

angel. To recognize the diabolical character of 

Machiavelli's thought would mean to recognize 

in it a perverted nobility of a very high or-

der” (L. Strauss 1958, 13). 

 

Este juicio se confirma en las epístolas del 

príncipe y los Discursos, donde Maquiavelo dice 

que su conocimiento es su más preciada posesión 

(“el conocimiento de las cosas del mundo”). De 

esta manera, el reconocimiento primero de la opi-

nión común sobre la maldad de la enseñanza ma-

quiaveliana revela una cierta duplicidad: apela al 

sentido de la moralidad de sus lectores y muestra 

“signos explícitos de repugnancia” a la hora de re-

ferir sus ideas, y al mismo tiempo, sirve para tomar 

verdadera dimensión de la radicalidad de la ruptu-

ra maquiaveliana, esto es, para tomar la medida 

de su osadía de su pensamiento. Osadía que quie-

nes repiten el gesto vacío de la apelación a la radi-

calidad son incapaces de ver y de reconocer preci-

samente por estar completamenete dentro del 

imaginario maquiaveliano.  

 



Página 12            ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

“We are in sympathy with the simple opinion 

about Machiavelli, not only because it is 

wholesome, but above all because a failure to 

take that opinion seriously prevents one from 

doing justice to what is truly admirable in 

Machiavelli: the intrepidity of his thought, the 

grandeur of his vision, and the graceful subtle-

ty of his speech” (L. Strauss 1958, 13). 

 

El apego a la opinión común es importante 

no tanto por lo que tiene de cierto, sino porque 

tomarlo en serio nos permite dar dimensión a la 

radicalidad de la ruptura maquiaveliana. Si damos 

sus enseñanzas por sentadas, por obvias, nos con-

vertimos paradójicamente en maquiavelianos que 

se ven impedidos de reconocer la grandeza de Ma-

quiavelo: por adherir dogmáticamente a su visión, 

quedamos ciegos frente a lo abismal de su ruptura 

y su osadía, a lo “verdaderamente admirable” de 

su empresa: la intrepidez de su pensamiento, la 

grandeza de su visión, la graciosa sutileza de su 

discurso. 

 

“Not the contempt for the simple opinion, nor 

the disregard of it, but the considerate ascent 

from it leads to the core of Machiavelli's 

thought. There is no surer protection against 

the understanding of anything than taking for 

granted or otherwise despising the obvious 

and the surface. The problem inherent in the 

surface of things, and only in the surface of 

things, is the heart of things (L. Strauss 1958, 

13). 

 

Es precisamente la posición excéntrica des-

de la cual Strauss observa y lee la obra de Maquia-

velo lo que le confiere la capacidad de percibir ele-

mentos que otros han pasado por alto, y de ilumi-

nar su obra de una manera inédita. Por esto, 

Strauss ha sido tal vez uno de los que ha compren-

dido con mayor agudeza un problema fundamen-

tal de la política moderna inaugurada por Maquia-

velo: privados de toda fuente mundana (razón, 

naturaleza) o extramundana (revelación) capaz de 

proveer certidumbre al pensamiento y a la acción 

política del hombre, ¿cómo evitar la deriva relati-

vista, y el inevitable dogmatismo al que ésta con-

duce?10 

Es decir, una vez que no disponemos de 

ningún estándar a partir del cual distinguir entre lo 

bueno y lo malo, lo correcto (right) y lo incorrecto 

(wrong), ¿de qué manera es posible establecer una 

preferencia política, de qué manera es posible es-

tablecer mediante el pensamiento la distinción en-

tre regímenes tiránicos y regímenes libres, sin caer 

en la pura arbitrariedad de las preferencias subjeti-

vas , o en la (re)impostación de valores universales 

cuyo fundamento de universalidad resulta profun-

damente endeble? 

En suma, ¿cuál puede ser el fundamento 

del pensamiento y la acción políticas, a través del 

cual podamos discriminar, establecer distinciones, 

proponer preferencias, y, más importante aún, 



Página 13            ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 3, e93171, p. 1-19, 2025 

sostener estas preferencias en algo más que el 

“gusto” o la inclinación subjetiva? ¿Cómo sostener 

que el pensamiento debería aspirar a algo más 

que la simple expresión de una opinión; que la ta-

rea del pensamiento (y el pensamiento político en 

particular) debería sostener la aspiración a encon-

trar un fundamento de un orden distinto al de la 

“opinión”, o la preferencia subjetiva? 

Si la política, entonces, no puede modelar-

se de acuerdo con ningún estándar absoluto de 

valores morales, ¿cómo pensar la relación de la 

filosofía con la ciudad? 

Como sabemos, existen para Strauss dos 

respuestas típicas a esta pregunta: la socrática y la 

maquiaveliana. La interpretación straussiana de la 

respuesta socrática a esta pregunta sugiere que la 

interrogación política es ella misma una interroga-

ción ética que provee el estándar con el cual juzgar 

y que se encuentra inserto en un orden natural 

(cfr. Zuckert 2017a). Pero una interrogación ética 

no es una respuesta definitiva a los problemas éti-

cos del hombre, ni mucho menos a los problemas 

relativos a la justicia. Ciertamente Strauss admite 

en el terreno de la filosofía la imposibilidad de fun-

dar de manera cierta y absoluta la distinción entre 

lo justo y lo injusto, entre un régimen legítimo y 

uno ilegítimo; en suma, admite, en última instan-

cia, que es imposible fundar la distinción entre lo 

bueno y lo malo, lo justo y lo injusto, en un conoci-

miento acabado de la verdad del todo. Simplemen-

te no cree que este conocimiento deba ser públi-

co. 

Como hemos sugerido, la certeza sobre la 

verdad acerca del todo no se encuentra a nuestra 

disposición: la filosofía no es la posesión de la ver-

dad acerca del todo, sino la búsqueda de la ver-

dad, que se abstiene tanto de la afirmación como 

de la negación dogmática de la posibilidad de esa 

verdad (Benardete 1992). Sin embargo, esta afir-

mación acerca del carácter infundado de las distin-

ciones que sostienen la vida de la ciudad no pue-

den ser expuestas abiertamente sin poner en peli-

gro los fundamentos mismos de la ciudad: la mo-

ral, la distinción absoluta entre lo justo y lo injusto. 

Los principios morales no son susceptibles de de-

mostración filosófica (el filósofo no está en pose-

sión de un saber acerca del todo), pero son nece-

sarios  para la vida de la ciudad. 

Entonces, si tanto Maquiavelo como la filo-

sofía política clásica reconocen la imposibilidad de 

dar un fundamento último a la ley de la ciudad, la 

clave de la distinción no se encuentra en su rela-

ción con el conocimiento, sino en relación con la 

publicidad de ese conocimiento. Sin embargo, esta 

diferencia en la manera en que se expresa una en-

señanza supone una diferencia en la comprensión 

de la naturaleza del hombre y de la política: 

 

“if it were true that Machiavelli differed from 

those predecessors only by his boldness, his 

claim would be wholly justified: that boldness 



Página 14            ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

as considered boldness would presuppose a 

wholly new estimate of what can be publicly 

proposed, hence a wholly new estimate of the 

public and hence a wholly new estimate of 

man. Machiavelli has indicated his new princi-

ple by opposing it to the principle underlying 

classical political philosophy” (L. Strauss 1958, 

232).  

 

Si Maquiavelo considera que puede expre-

sar en voz alta y en primera persona una enseñan-

za semejante es porque considera que es posible y 

deseable hacerlo: que remover la dimensión moral 

de la noción de virtud es una forma de liberar a la 

acción y al pensamiento de una castración, de una 

autolimitación inutil. Maquiavelo no deja de perci-

bir los peligros de esta expansión del rango de la 

acción humana y de la libertad, pero contra los an-

tiguos, juzga sus posibilidades mucho más prome-

tedoras que lso peligros que le son inherentes, 

tanto para la cida de la ciudad como para la filoso-

fía. El ideal moderno, “rebajado” pero alcanzable 

es preferible al de la filosofía política clásica, que 

aún siendo más alto y edificante, sólo genera una 

disposición a obedecer que resulta, políticamente 

en impotencia y tiranía, y filosóficamente en una 

enseñanza que ha quedado a merced del ataque 

de la religión cristiana (Meier 2017). 

El rebajamiento del estándar con el cual 

juzgar abre el camino a la posibilidad de su actuali-

zación, es decir, de su realización en el mundo 

(“what for Aristotle is an impossibility is for Ma-

chiavelli only a very great difficulty”, Strauss, 1989, 

p. 85). Sin embargo, esta posibilidad se hace a cos-

ta del sacrificio del lugar que la vida filosófica pue-

de (o debe) desempeñar en la ciudad. Si la ciudad 

platónica se ordenaba en virtud del fin más alto 

que era la salvaguardia de la vida filosófica (Leo 

Strauss 1978), la ciudad maquiaveliana se ordena 

en virtud de la grandeza política, de la gloria, y de 

la satisfacción de las necesidades, desentendien-

dose de las inclinaciones que trascienden al objeti-

vo rebajado. Maquiavelo no echa a los filósofos de 

la ciudad como Socrates a ciertos poetas, pero les 

quita el lugar de importancia y respetabilidad para 

la ciudad que Platón se esforzó tanto por instituir. 

Ahora bien, merece notarse que la única 

mención de Platón en los Discursos es una referen-

cia a dos discípulos suyos que conspiran para ase-

sinar a dos tiranos. Si aparecen los filosofos, es pa-

ra sugerir que sus discípulos pueden actuar en la 

ciudad. En dos líineas mencionadas al pasar se in-

dica que estos discipulos platónicos se embarcaron 

en una conjura para asesinar, que lo hicieron para 

liberarse de un tirano, que cometieron un homici-

dio, y que fueron muertos a manos de quien vengó 

su intento de homicidio. Podríamos decir, se em-

barcan en una acción individual para nada virtuosa 

que tiene un objetivo políticamente virtuoso. Nada 

de esto, si hace falta decirlo, nos recuerda la ense-

ñanza política socrática: “Chione e Leonide era-

clensi e discepoli di Platone, congiurarono contro a 



Página 15            ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 3, e93171, p. 1-19, 2025 

Clearco e Satiro, tiranni; ammazzarono Clearco; e 

Satiro, che restò vivo, lo vendicò” (Machiavelli 

2001, lib. III, 6) 

 

CONCLUSIÓN 

 

La respuesta de Strauss al modo en que 

antiguos y modernos dan cuenta de la pregunta 

por el problema del relativismo nos enfrenta a la 

cuestión de los fines más altos de la vida humana 

(cfr. Rosen 1989). Para los antiguos, ambas cues-

tiones debían pensarse simultáneamente, esto es, 

no podía pensarse la mejor forma de régimen sin 

tomar en consideración la cuestión de la mejor for-

ma de vida (que era la vida dedicada a la búsqueda 

del conocimiento). A la vez, esto implicaba la tras-

cendencia de la filosofía respecto de la ciudad, y la 

afirmación de que los fines más altos del homrbe 

son superiores a los fines más altos de la ciudad. 

En contraste, Maquiavelo considera que es posible 

pensar la mejor forma de régimen, el bien de la 

ciudad, “olvidando” la cuestión de la mejor forma 

de vida en sentido estricto, y por lo tanto, ponien-

do en cuestión la posibilidad de la filosofía de tras-

cender a la ciudad. 

Si la respuesta platónica conduce, por vía 

del olvido del cuerpo (Platón 2010, 201-12) y al 

absurdo de la ciudad perfecta (Platón 2010, 338-

43), la respuesta maquiaveliana conduce a un olvi-

do mucho más fundamental: el olvido del alma (L. 

Strauss 1958, 222), o de la importancia de un alma 

bien ordenada. Y al extraviar este problema funda-

mental, pierde el criterio último con el cual juzgar, 

tanto las acerca de la mejor forma de vida como 

acerca de la mejor forma de régimen, es decir, la 

mejor ciudad. 

En este sentido, nos inclinamos a interpre-

tar el lugar que Strauss otorga a Maquiavelo en la 

reapertura de la querella mucho más como el de 

un “demonio” destinado a servir de vehículo de 

ciertos aspectos de la enseñanza política que, co-

mo se ha encargado de sugerir Strauss, no es con-

veniente expresar de manera abierta, y en este 

sentido algo paradojal, un amigo mucho más que 

un enemigo de las posibilidades de la filosofía. 

Inmediatamente después de hacer uno de sus 

ataques más célebres a Maquiavelo por su de-

strucción de las condiciones de posibilidad de la 

filosofía (“a stupendous contraction of the horizon 

appears to Machiavelli and his successors as a 

wondrous enlargement of the horizon” (L. Strauss 

1958, 295) Strauss califica y matiza ese juicio: 

"instead of saying that the status of philosophy 

becomes obscured in Machiavelli’s thought, it is 

perhaps better to say that in his thought the 

meaning of philosophy is undergoing a change" (L. 

Strauss 1958, 295). Probablemente estas dos posi-

bilidades definen el asunto: ¿la filosofía atraviesa 

simplemente un cambio con Maquiavelo, o bien su 

obra siembra el camino de su propia disolución? 



Página 16            ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

Nuestra lectura, como hemos intentado mostrar, 

se inclina por un juicio mucho menos tajante del 

que buena parte de la literatura crítica adjudicó a 

Strauss en su lectura de Maquiavelo. Esto no pre-

tende sugerir un acuerdo de Strauss con la solu-

cion típica ofrecida por Maquiavelo, ni negar las 

críticas que ofrece a la solución típica maquiavelia-

na, sino solamente dar mayor importancia a su rol 

como incitador de una discusión genuina sobre los 

problemas fundamentales que a la decisión que 

toma en esa disputa. En ese sentido, Maquiavelo, 

al ser un autor que toma en serio la pretensión de 

verdad se sus adversarios (filosóficos o religiosos) 

permite la puesta en escena de una querella cuya 

recuperación hace a las condiciones necesarias 

para la existencia de una filosofía no dogmática. 

 

“Are not these kinds of unbelief much more 

insulting to belief than is an unbelief like Mach-

iavelli's which takes seriously the claim to truth 

of revealed religion by regarding the question 

of its truth as all-important and which there-

fore is not, at any rate, a lukewarm unbe-

lief?” (L. Strauss 1958, 51) 

 

Al comienzo del texto nos detuvimos sobre 

la presentación straussiana de Maquiavelo como 

un “teacher of evil”. Si algo queremos sugerir co-

mo conclusión es que el largo recorrido que propo-

ne Strauss en su lectura de Maquiavelo nos condu-

ce a una suerte de iniciación, un pasaje desde la 

fascinación por la maldad hacia el deseo de una 

vida orientada al conocimiento. 

 

BIBLIOGRAFÍA 

 

Benardete, Seth. 1992. Socrates’ Second Sailing: 

On Plato’s Republic. Chicago: University of Chica-

go Press. 

 

Benardete, Seth. 2000. Strauss on Plato. The argu-

ment of the action, 407. 

 

Bloom, Allan. 1974. Leo Strauss: September 20, 

1899-October 18, 197. Political Theory 2 (4): 372-

92. 

 

Hilb, C. 2005. Leo Strauss: El arte de leer: una lec-

tura de la interpretación straussiana de Maquia-

velo, Hobbes, Locke y Spinoza. Mexico: Fondo de 

Cultura Económica. 

 

Howse, Robert. 2014. Leo Strauss: Man of Peace. 

Cambridge: Cambridge University Press. 

 

Machiavelli, N. 2001. Discorsi sopra la prima deca 

di Tito Livio. Roma: Salerno. 

 

Machiavelli, N. 2006. Il principe. Roma: Salerno. 

 

Mansfield, Harvey C. 1975. I. Strauss’s Machiavelli. 



Página 17            ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 3, e93171, p. 1-19, 2025 

Political Theory 3 (4): 372-84. 

 

Mansfield, Harvey C. 1996. Machiavelli’s virtue. 

Cambridge: Cambridge University Press. 

 

Mansfield, Harvey C. 2013. Strauss on the Prince. 

The Review of Politics 75 (4): 641-65. 

 

Meier, Heinrich. 2017. Political philosophy and 

the challenge of revealed religion. University of 

Chicago Press. 

 

Platon. 1985. Diálogos I. Madrid: Gredos. 

 

Platón. 2010. Diálogos IV. Madrid: Gredos. 

 

Rosen, Stanley. 1989. The ancients and the 

moderns: Rethinking modernity. 

 

Strauss, L. 1953. Natural right and history. Chica-

go: University of Chicago Press. 

 

Strauss, L. 1958. Thoughts on Machiavelli. Chica-

go: University of Chicago Press. 

 

Strauss, L. 1981. Progress or Return? The Contem-

porary Crisis in Western Civilization. Modern Juda-

ism, 17-45. 

 

Strauss, L. 1989. An introduction to political phi-

losophy: Ten essays. Wayne State University 

Press. 

 

Strauss, L. 2013. On Tyranny: Corrected and Ex-

panded Edition, Including the Strauss-Kojève Cor-

respondence. Chicago: University of Chicago Press. 

 

Strauss, Leo. 1978. The city and man. Chicago: 

University of Chicago Press. 

 

Zuckert, Catherine H. 2017a. Machiavelli: A So-

cratic? Perspectives on Political Science 0 (0): 1-

11. 

 

Zuckert, Catherine H. 2017b. Machiavelli’s Politics. 

En Machiavelli’s Politics. Chicago: University of 

Chicago Press. 

 

NOTAS 

 

¹Strauss indica, aunque sin afirmarlo explícitamen-

te, que aquello que llamamos “modernidad” es 

una  creación del individuo Nicolás Maquiavelo 

(aunque lo llama explícitamente fundador, indica 

que lleva adelante una guerra espiritual y que su 

enemigo son los “antiguos órdenes”). Mansfield, 

uno de sus intérpretes más notorios, lo afirma de 

manera más explícita: “there remains a great re-

luctance to admit, or even consider, that Machia-

velli might be chiefly responsible for the spirit of 



Página 18            ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Dossiê 

modernity and thus himself the origin of the mod-

ern world. (…) Few are ready to believe that the 

modern world (…) could have been founded by the 

free act of a human being. Strangely, we find it 

more comfortable to believe in confused and con-

tradictory “forces of history”, relishing our fate 

since we cannot maintain our hopes” (Mansfield 

1996, 262). 

 

2Ciertamente Strauss indica la necesidad de recu-

perar la gran tradición en su conjunto, tanto la filo-

sófica como la teológica. Sin embargo es claro que 

el modo en que lleva adelante este proyecto es 

eminentemente filosófico, y que su modo de filo-

sofar ha sido forjado en el modelo de la filosofía 

clásica. 

 

3“Machiavelli's critique of the old modes and or-

ders therefore takes on the character of a war 

waged by an unarmed man, of a spiritual war” (L. 

Strauss 1958, 171). 

 

4“Philosophy consists, therefore, in the ascent 

from opinions to knowledge or to the truth, in an 

ascent that may be said to be guided by opinions. 

It is this ascent which Socrates had primarily in 

mind when he called philosophy "dialectics"”. (L. 

Strauss 1953, 124). Pero este clasicismo, como su-

geriremos más adelante, no es un simple afán de 

“retorno” (cfr. (L. Strauss 1981), sino más funda-

mentalmente un esfuerzo por reabrir la querella 

antes que tomar partido por una de sus soluciones 

típicas. Es decir, por suscitar en algunos de sus in-

terlocutores la capacidad y el deseo de ocuparse 

de la cosa más importante: “For it is our duty to 

make the highest activity, as much as we can, the 

most urgent or the most needful thing” (L. Strauss 

1953, 163). Cfr. asimismo (Zuckert 2017b, 359-63; 

Benardete 2000). 

 

5(L. Strauss 1958, 13)  

 

6En este sentido, la lectura de Meier: “the 

thoughts on Machiavelli counteract the petrifica-

tion of philosophy in the tradition of the moderns 

and in that of the Ancients at the same 

time” (Meier 2017, 86). La sugerencia de que aún 

la enseñanza de la filosofía política clásica sufrió 

una petrificación (y que se debió principalmente a 

su incapacidad para enfrentar el desafío de la reli-

gión revelada) es una de las más notables del texto 

de Meier. En sentido similar, Mansfield indica que 

Strauss no se propone una “refutación” de Ma-

quiavelo (Mansfield 2013; 1975) 

 

7Podemos notar que la calificación de maldad in-

troducda por Strauss se hace de manera condicio-

nal: “si es verdad que solo un hombre malo”. No 

sabemos si eso es verdad, y tenemos buenas razo-

nes para pensar que no. 



Página 19            ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 3, e93171, p. 1-19, 2025 

8No es simplemente malvado, sino también un 

maestro, alguien que consagra su vida al conoci-

miento. Es decir, a la forma más alta de vida. ¿Es 

una persona malvada o alguien que se dedica a la 

filosofía, es decir, a la forma más alta de vida?  

 

9Vale notar, no obstante, que estos dispositivos de 

escritura mencionados aquí no son más que indi-

caciones y que no constituyen lo fundamental de 

la enseñanza straussiana, ni, ciertamente, de la 

maquiaveliana. (Howse 2014, 86) 

 

10“Si digo que una vida sin examen no tiene objeto 

vivirla para el hombre, me creeréis aún menos. Sin 

embargo, la verdad es así. como yo digo, atenien-

ses, pero no es fácil convenceros. (Platon 1985, 

180). 

 

11“The variability of the demands of that justice 

which men can practice was recognized not only 

by Aristotle but by Plato as well. Both avoided the 

Scylla of "absolutism" and the Charybdis of 

"relativism" by holding a view which one may ven-

ture to express as follows: There is a universally 

valid hierarchy of ends, but there are no universal-

ly valid rules of action. Not to repeat what has 

been indicated before, when deciding what ought 

to be done, i.e., what ought to be done by this in-

dividual (or this individual group) here and now, 

one has to consider not only which of the various 

competing objectives is higher in rank but also 

which is most urgent in the circumstances. What is 

most urgent is legitimately preferred to what is 

less urgent, and the most urgent is in many cases 

lower in rank than the less urgent. But one cannot 

make a universal rule that urgency is a higher con-

sideration than rank. For it is our duty to make the 

highest activity, as much as we can, the most ur-

gent or the most needful thing. And the maximum 

of effort which can be expected necessarily varies 

from individual to individual. The only universally 

valid standard is the hierarchy of ends”(L. Strauss 

1953, 162-63) 

 


