
Resumo: 
 
O artigo analisa a atuação de organismos internacionais 
na formulação de políticas multiculturais voltadas aos 
povos indígenas no Brasil, com foco no estado do Piauí. 
Parte-se do conceito de multiculturalismo neoliberal para 
compreender como os discursos de reconhecimento cul-
tural e étnico são instrumentalizados dentro de uma lógi-
ca de governança territorial orientada pelo mercado. O 
estudo investiga de que forma o projeto Piauí: Pilares do 
Crescimento, articulado às diretrizes do Banco Mundial, 
tem reconfigurado os direitos indigenistas, em especial as 
noções de etnicidade, posse e território indígena. Como 
objetivos específicos pretendemos: a) analisar a mani-
festação do multiculturalismo neoliberal nas políticas 
territoriais voltadas aos povos indígenas no Brasil, espe-
cialmente no Piauí; b) examinar os mecanismos legais e 
institucionais utilizados no âmbito do projeto na regular-
ização de territórios indígenas; c) avaliar os impactos da 
atuação do Banco Mundial no projeto sobre os direitos 
territoriais dos povos indígenas. A metodologia baseia-se 
em um estudo de caso qualitativo, ancorado na 
etnografia de documentos administrativos e jurídicos. 
Conclui-se que essas políticas, embora travestidas de 
inclusão, operam uma racionalidade de contenção, con-
trole e financeirização dos territórios, restringindo os 
direitos originários e legitimando formas de gestão da 
etnicidade funcionalmente adequadas ao avanço do capi-
tal transnacional. O reconhecimento, nesse contexto, 
revela-se como campo de disputa entre proteção, ex-
clusão e mercantilização da diferença. 
 
Palavras-chave: Multiculturalismo neoliberal; Etnicidade; 
Território indígena; Banco Mundial; Colonialismo interno  

Revista InterAção —  

Artigos Publicação Contínua 

O Banco Mundial e a redefinição dos direitos 
indigenistas: apontamentos sobre o projeto 

Piauí: Pilares do Crescimento e Inclusão Social  
 

The World Bank and the redefinition of indigenous rights: 
notes on the Piauí: Pillars of Growth and Social Inclusion 

Abstract:  
 
This article analyzes the role of international organiza-
tions, particularly the World Bank, in shaping multicultur-
al policies directed at Indigenous peoples in Brazil, with a 
focus on the state of Piauí. It draws on the concept of 
neoliberal multiculturalism to understand how discourses 
of cultural and ethnic recognition are instrumentalized 
within a market-oriented logic of territorial governance. 
The study investigates how the Piauí: Pillars of Growth 
and Social Inclusion project, aligned with the World 
Bank’s guidelines, has contributed to the reconfiguration 
of notions of ethnicity and Indigenous territory. The spe-
cific objectives are: (a) to analyze how neoliberal multi-
culturalism manifests in territorial policies aimed at Indig-
enous peoples in Brazil, especially in Piauí; (b) to examine 
the legal and institutional mechanisms employed in the 
Piauí: Pillars of Growth and Social Inclusion project for 
the regularization of Indigenous territories; and (c) to 
assess the impacts of the World Bank’s involvement on 
Indigenous territorial rights. The methodology is based 
on a qualitative case study, anchored in the ethnographic 
analysis of administrative and legal documents. The arti-
cle concludes that these policies, although framed as in-
clusive, operate through a rationality of containment, 
control, and financialization of territories, ultimately re-
stricting original rights and legitimizing forms of ethnic 
governance aligned with the expansion of transnational 
capital. In this context, recognition emerges as a contest-
ed field between protection, exclusion, and the commod-
ification of difference. 
 
Keywords: Neoliberal multiculturalism; Ethnicity; Indige-
nous territory; World Bank; Internal colonialism  

 

Publicado por InterAção sob uma licença CC BY-NC-SA 4.0 

I Doutoranda em Direito pela Universidade de Brasília         , Brasília, Distrito Federal, Brasil. 

lorena.varao@uft.edu.br,        https://orcid.org/0000-0003-1171-6090 

 

Página 1            ISSN 2357-7975 

Lorena Lima Moura Varão I 

 

 

IA., Santa Maria, v . 16, n. 4, e92810, p. 1 -31, out./dez. 2025  •           https://dx.doi.org/10.5902/2357797592810 
Submissão: 10/07/2025  •  Aprovação: 2/09/2025  •  Publicação: 30/09/2025 

mailto:lorena.varao@uft.edu.br
https://orcid.org/0000-0003-1171-6090
https://orcid.org/0000-0003-1171-6090
https://dx.doi.org/10.5902/2357797592810
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://dx.doi.org/10.5902/2357797592810
https://ror.org/02xfp8v59


Página 2            ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Publicação Contínua 

INTRODUCTION 
 

Nas últimas décadas, o multiculturalismo 

passou a ocupar um lugar central nas agendas in-

stitucionais e políticas dos Estados latino-

americanos. Sob influência de organismos inter-

nacionais, como o Banco Mundial (BM) e a Organi-

zação das Nações Unidas para a Alimentação e a 

Agricultura (FAO), novas estratégias de reconheci-

mento étnico-cultural foram incorporadas às polí-

ticas públicas, especialmente em contextos marca-

dos pela adoção de modelos neoliberais de gov-

ernança. Embora o termo multiculturalismo nem 

sempre apareça explicitamente nos marcos jurídi-

cos e administrativos, sua lógica é amplamente 

perceptível na forma como o Estado reconhece, 

regula e intervém sobre as identidades coletivas. 

Entre o discurso de valorização da diversidade e as 

práticas de contenção territorial, consolida-se uma 

política de reconhecimento seletivo que redefine 

categorias como etnicidade, posse e territórios dos 

povos indígenas. 

Este artigo propõe uma análise crítica do 

que Charles Hale (2005) denomina de multicultur-

alismo neoliberal, abordando suas implicações na 

gestão da diferença étnica e na conformação de 

políticas de regularização fundiária voltadas aos 

povos indígenas. O caso do estado do Piauí, recen-

temente inserido no mapa oficial da presença 

indígena, oferece um exemplo emblemático da 

forma como o reconhecimento pode ser instru-

mentalizado por interesses econômicos e diretriz-

es externas, especialmente no contexto do projeto 

Piauí: Pilares do Crescimento e Inclusão Social, fi-

nanciado pelo Banco Mundial. A criação da catego-

ria “território indígena”, desvinculada dos marcos 

constitucionais, e a atuação do Instituto de Regu-

larização Fundiária e Patrimônio Imobiliária do 

Piauí (INTERPI) ilustram como a institucionalização 

da diversidade pode operar como mecanismo de 

restrição de direitos. 

A pesquisa adota uma abordagem qualita-

tiva, baseada em estudo de caso e etnografia de 

documentos administrativos e jurídicos1 

produzidos no âmbito da regularização fundiária 

conduzida pelo INTERPI. A análise se ancora no 

diálogo entre direito e antropologia, com base teó-

rica em autores como Hale (2005), Gros (2000, 

2004), Igreja (2005, 2021) e Casanova (2007) que 

discutem os limites do reconhecimento estatal 

frente à persistência do colonialismo interno. A 

partir da etnografia de documentos, pareceres, 

relatórios e normas técnicas, busca-se com-

preender de que forma a lógica do multicultural-

ismo neoliberal redefine os critérios de legitim-

idade dos sujeitos de direito, interferindo direta-

mente nas possibilidades de autodeterminação 

dos povos indígenas. 

O artigo está dividido em duas partes prin-

cipais. A primeira apresenta os fundamentos teó-



Página 3            ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 4, e92810, p. 1-31, 2025 

ricos do multiculturalismo neoliberal e analisa co-

mo ele influencia a produção de identidades 

étnicas no contexto das políticas globais de desen-

volvimento. A segunda parte examina o caso do 

estado do Piauí como um exemplo concreto de 

redefinição dos direitos indígenas sob a influência 

de organismos internacionais. Nessa análise, são 

destacadas as contradições entre o reconhecimen-

to formal e a exclusão na prática administrativa do 

Estado, evidenciando a disputa em torno do 

verdadeiro sentido do reconhecimento. 

 

MULTICULTURALISMO NEOLIBERAL E 

A GESTÃO DA ETNICIDADE 

 

Povo, território e soberania formam a po-

derosa tríade eurocêntrica e colonial que se espa-

lhou pelo mundo, legitimando a eliminação e ex-

clusão de tudo e de todos que não a reconheces-

sem. A crise do feudalismo na Europa gerou a ne-

cessidade de um poder absoluto que centralizasse, 

na figura do rei, uma diversidade de territórios e 

coletividades. Era essencial criar um povo, uma 

nação e uma identidade comum. Para isso, a deli-

mitação geográfica das fronteiras estabeleceu os 

limites do controle soberano e absoluto do Estado 

moderno. Paralelamente, foi necessário desenvol-

ver um conjunto de normas que regulasse as novas 

relações e garantisse essa nova forma de domínio. 

A importação desse modelo para o novo 

mundo, a América Latina, esbarrou na expressiva 

diversidade étnica e territorial dos povos originá-

rios. A formulação de uma identidade nacional, 

cujo fundamento era a cultura societária eurocên-

trica, implicou o epistemicídio das línguas, das ter-

ritorialidades, dos direitos, dos valores, das cren-

ças, das organizações sociais, dos modos de viver, 

fazer e existir de uma pluralidade de mundos 

(Igreja, 2005). No entanto, para o projeto colonial 

era o preço a se pagar. 

As políticas colonialistas operavam sob du-

as táticas: extermínio ou assimilação. Ou seja, 

quem não aceitava se submeter ao novo projeto 

de sociedade, era morto ou escravizado. Para tan-

to, a segregação étnica, bem como a desqualifica-

ção da condição de indígena – o Outro, era essen-

cial para a manutenção da estrutura de classes, da 

ordem colonial e do aprofundamento das desigual-

dades sociais. A segregação discriminava, inferiori-

zava e sujeitava os indígenas política, social, eco-

nômica e juridicamente; restava, assim, a depen-

dência, a subordinação. A saída era tornar-se não 

indígena ou menos indígena. A desqualificação ét-

nica mirava na assimilação através da descaracteri-

zação da identidade indígena. Tornar-se menos 

indígena, adotar o português como língua oficial, 

professar a fé cristã com seus terços e santos, ves-

tir-se e portar-se como um “cidadão”, trabalhar 

sem reclamar, renunciar ao povo e ao território. 



Página 4            ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Publicação Contínua 

Tudo isso para sobreviver, caso fosse dada essa 

opção (Stavenhagen, 1969). 

A independência das antigas colônias não 

resultou em mudanças nas estruturas coloniais. A 

libertação do colonialismo externo não rompeu 

as relações de dominação e exploração, que ago-

ra operavam em novas configurações de poder. 

No Brasil, a formação do Estado não apenas per-

petuou essas relações herdadas, mas também 

criou um sistema burocrático que utilizava a di-

versidade étnica para reforçar a subordinação dos 

povos indígenas. 

Internamente, o novo Estado se organizava 

em uma dinâmica de dependência e exploração 

entre regiões e grupos sociais, com as elites domi-

nando os mais marginalizados. Algumas regiões se 

tornaram centros administrativos, enquanto ou-

tras foram relegadas a periferias, caracterizando o 

que Stavenhagen descreveu como “colônias inter-

nas” (2010, p. 152). As regiões Norte e Nordeste, 

por exemplo, mantiveram uma relação de depen-

dência em relação ao Sudeste. Ao longo da histó-

ria, os grandes centros urbanos atraíram os maio-

res investimentos, evidenciando que as estruturas 

de exploração e dominação do colonialismo exter-

no foram internalizadas. 

A repactuação do colonialismo no Estado 

moderno envolveu a criação de instrumentos jurí-

dicos que legitimaram a opressão de corpos e ter-

ritórios que não se alinhavam ao conceito de iden-

tidade nacional em construção. Essas novas formas 

de dominação baseavam-se na interseção entre 

racismo e etnocentrismo, onde a estratificação 

étnico-racial servia para sustentar as hierarquias e 

desigualdades sociais. Assim, a desqualificação e a 

subordinação dos povos indígenas foram imple-

mentadas por meio do controle do trabalho, da 

expropriação de territórios e da “gestão da vida, 

da fome e da morte” pelo Estado (Ferro, 2023, p. 

5). As classificações étnicas e raciais – de origem 

colonial – criadas pelo Estado mostraram-se fun-

damentais para a continuidade e estabilidade des-

sa nova forma de colonialismo (Casanova, 2007; 

Segato, 2021; Stavenhagen, 1969). 

Silvia Rivera Cusicanqui complementa essa 

análise ao abordar o "extrativismo simbóli-

co" (Cusicanqui, 2008, 2010). A autora critica a 

apropriação, por instituições acadêmicas e cultu-

rais, de conceitos e saberes indígenas sem o devi-

do reconhecimento de suas raízes. Cusicanqui re-

força que o colonialismo não se limita ao domínio 

físico; ele também se manifesta na apropriação 

simbólica, marginalizando e deslegitimando as 

vozes indígenas. De modo que, ignorar as especi-

ficidades históricas e sociais desses povos perpe-

tua um colonialismo interno que reforça sua su-

bordinação. 

Nesse sentido, o conceito de colonialismo 

interno nos ajuda a compreender as formas como 

o Estado moderno, mesmo após os processos de 



Página 5            ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 4, e92810, p. 1-31, 2025 

independências, repactuou as dinâmicas coloniais 

dentro de suas próprias fronteiras, especialmente 

contra os povos indígenas. No entanto, nas últimas 

décadas, esse colonialismo se reconfigurou, assu-

mindo formais mais sutis e gerenciais. É nesse con-

texto que emerge o que Charles Hale (2005) deno-

mina de multiculturalismo neoliberal, uma política 

de reconhecimento seletivo que, sob o pretexto da 

valorização da diversidade, impõe padrões de legi-

bilidade técnica, cultural e territorial compatíveis 

com as exigências do mercado e dos organismos 

internacionais. 

No Brasil, o termo multiculturalismo não é 

amplamente empregado para descrever políticas 

territoriais. Na antropologia brasileira, considera-

se que a ideia não corresponde à realidade nacio-

nal, sendo frequentemente vista como uma impor-

tação inadequada. Entretanto, minha análise, em 

diálogo com a antropóloga Rebecca Igreja, aponta 

que, na América Latina, o multiculturalismo refere-

se a um marco político associado às novas consti-

tuições e às estratégias de organismos internacio-

nais, focadas na gestão da diversidade dentro de 

uma lógica neoliberal (Igreja, 2005). 

Nos anos 1990, o México foi pioneiro nesse 

modelo, especialmente durante o NAFTA, ao adap-

tar políticas de reconhecimento territorial às de-

mandas do mercado global. Essas mudanças incluí-

ram a criação de associações civis e a imposição de 

critérios de autenticidade cultural. Apesar das críti-

cas, as diretrizes permanecem em vigor, como de-

monstram relatórios recentes do Banco Mundial, 

confirmando a continuidade desse modelo, ainda 

que sob novas terminologias. Isso pode ser obser-

vado, por exemplo, na atuação do Ministério dos 

Povos Indígenas (MPI) em parceria com institui-

ções como o Banco Mundial evidencia a presença 

dessa lógica no Brasil. Projetos que enfatizam as-

pectos culturais, como idioma e tradições, masca-

ram questões estruturais, como a concentração 

fundiária e a desigualdade social e econômica 

(Igreja, 2021). 

Por meio da implementação de políticas 

sociais focalizadas, os problemas são confrontados 

de forma pontual, beneficiando grupos específicos 

enquanto deixam de abordar questões sistêmicas 

que afetam milhões. No fundo, trata-se de políti-

cas que oferecem migalhas e reforçam a lógica ne-

oliberal, ao priorizarem projetos de impacto restri-

to e ignorarem transformações sociais mais am-

plas. A ênfase na etnicidade e na cultura, nesse 

contexto, escamoteia desigualdades estruturais. 

Por essa razão, utilizo o conceito de multicultura-

lismo neoliberal (Hale, 2005) como ferramenta 

analítica para compreender o processo observado 

no Piauí e no Brasil. 

A partir do final do século XX, os Estados 

passaram, de forma sistemática e oficial, a delimi-

tar fronteiras internas para qualificar e reconhecer 

determinados territórios como “étnicos”. De modo 



Página 6            ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Publicação Contínua 

que, hoje, a maioria dos povos indígenas vivem 

dentro de fronteiras definidas pelo Estado. Para 

Gros, a partir da experiência dos povos indígenas 

da América Latina, a territorialização é obra do 

próprio Estado que parece reproduzir uma política 

de separação dessas populações (Gros, 2004). O 

autor, então, foca no papel do Estado e faz um 

convite, digamos assim, a desconfiar desse movi-

mento. 

 

Um Estado hoje "neoliberal" que, em suas 

prerrogativas, continua sendo o único capaz de 

demarcar territórios étnicos e de reconhecer, 

então, em seu solo, a presença de uma popula-

ção culturalmente diferenciada. Um Estado 

que, quando se envolve numa política desse 

tipo (o que nem sempre acontece), favorece 

um processo de comunalização étnica de suas 

populações camponesas (trato aqui principal-

mente do mundo rural) e legitima as demandas 

de novos atores étnicos. Destacarei o papel do 

Estado, embora ele não seja o único envolvido 

nessa questão. Também intervêm, e no mesmo 

sentido, atores locais, organizações indígenas 

com seus líderes, seus especialistas e seus mili-

tantes, assim como ONGs de diversos tipos e 

instituições transnacionais (Gros, 2004). 

 

A exigência do novo contexto internacional 

que abriu espaço para as reivindicações étnicas 

tem impelido os Estados a construir uma nova re-

tórica para tratar dos povos indígenas presentes 

em seu território e reorientar as políticas criando 

novas ferramentas compatíveis com as exigências 

do neoliberalismo. A partir da década de 80, os 

Estados latino-americanos, sob orientação neolibe-

ral, atualizaram sua retórica sobre o reconheci-

mento da multiculturalidade e da plurietnicidade 

que lhes constituíam. Gros é um dos autores que 

desconfia do movimento dos Estados de abrir mão 

do projeto integracionista e assumir o reconheci-

mento jurídico dos povos indígenas após séculos 

de execução de um projeto histórico de desindiani-

zação. Lança, desse modo, o questionamento: por-

que reconhecer territórios coletivos a estes povos 

agora? (Gros, 2000; 2004). 

Em consonância com os estudos de Gros, 

Rebecca Igreja (2005) argumenta que a interven-

ção de agentes externos desempenhou um papel 

crucial ao reorientar as ações das comunidades 

indígenas, direcionando-as para a afirmação de 

suas identidades. Esses agentes, portadores de no-

vos discursos e recursos financeiros significativos, 

impulsionaram o papel do Estado como “um ator 

importante no reforço das identidades étnicas na 

América Latina” (Igreja, 2005, p. 15). Isso abriu um 

novo canal de comunicação entre os povos indíge-

nas e a sociedade dominante, alterando as formas 

anteriores de dominação social e regulação políti-

ca. Contudo, a autora destaca as tensões desse 

processo, sublinhando a agência dos povos indíge-

nas em um contexto marcado pela constante opo-

sição e negociação com o Estado (Igreja, 2005).  



Página 7            ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 4, e92810, p. 1-31, 2025 

Para Gros, a explicação da conjuntura de 

constitucionalização dos direitos indigenistas na 

América Latina se deve ao surgimento de um novo 

indigenismo público nos anos 80, cuja origem re-

monta ao encontro de três fenômenos: 1) as rede-

mocratizações e o fim dos regimes ditatoriais vi-

gentes por meio das revisões constitucionais; 2) a 

imposição de uma reestruturação da economia 

global, o que impôs uma reatualização da divisão 

internacional do trabalho; 3) o avanço do neolibe-

ralismo “imposto externamente que desestabiliza 

a base corporativista do Estado intervencionista”; 

de modo que a política de Estado passa a criar con-

dições para se beneficiar da “administração da et-

nicidade” (Gros, 1997, p. 32; 2004). 

Diante da conjunção desses fenômenos, os 

Estados tinham que lidar com uma população rural 

empobrecida e submetida às pressões internas e 

externas sobre os recursos naturais. A ebulição 

social, vide a articulação do movimento indígena 

nacional a partir da década de 70, exigia uma atua-

ção mediadora e conciliatória de um Estado que 

precisava de legitimidade diante da falência do 

modelo autoritário. De modo que a transição de-

mocrática exigia um Estado que acolhesse e garan-

tisse a participação dos setores mais vulneráveis 

socialmente (Gros, 1997; 2004). 

Os processos de redemocratização na Amé-

rica Latina, em grande parte, surgiram como res-

posta às políticas neoliberais impostas externa-

mente. No Brasil, a instauração de um processo 

constituinte reflete uma estratégia neoliberal de 

obtenção de legitimidade por meio do reconheci-

mento de novas categorias sociais e da garantia de 

sua participação. Esse movimento buscou mediar 

as tensões sociais decorrentes dos períodos de au-

toritarismo estatal (Gros, 1997; 2000). Dessa for-

ma, “o Estado vai aceitar, institucionalizar e tentar 

apropriar-se de organizações populares surgidas, 

em geral, desses novos movimentos sociais que 

haviam enfrentado em seu tempo o autoritarismo 

estatal” (Gros, 2007, p. 35). Vale ressaltar, porém, 

que essa constatação não implica invisibilizar as 

mobilizações populares que acompanharam todo 

o processo, especialmente a agência indígena des-

tacada no início deste capítulo. Foram essas mobi-

lizações que possibilitaram uma reformulação da 

política neoliberal e garantiram avanços civilizató-

rios significativos, sem os quais, certamente, o pro-

cesso de redemocratização teria seguido um cami-

nho muito mais restrito e limitado em termos de 

inclusão. Dessa maneira, a presença ativa das mo-

bilizações populares e da agência indígena foi fun-

damental não apenas como resistência, mas como 

catalisadora de uma construção democrática mais 

plural e inclusiva, capaz de responder às demandas 

de diversos segmentos sociais. 

Assumir a diversidade étnica e cultural e 

integrá-la como parte central da história nacional 

demandava a criação de políticas reparatórias que 



Página 8            ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Publicação Contínua 

enfrentassem o legado de opressão, violência e 

exploração experimentado pelos povos indígenas. 

Esse reconhecimento da pluralidade era um movi-

mento essencial para romper com o paradigma 

integracionista e a lógica de desindianização pro-

movida historicamente pelo Estado e pelas elites, 

que visavam a assimilação e apagamento das iden-

tidades indígenas (Casanova, 2007; Gros, 1997). 

Nesse contexto, a Assembleia Constituinte de 1987 

surge como um marco no processo de redemocra-

tização, em que o movimento indígena brasileiro 

se posiciona fortemente para redefinir o significa-

do e o reconhecimento de terra indígena e povo 

indígena no texto constitucional. 

Essa luta pela definição e proteção de direi-

tos territoriais foi atravessada por tensões e dispu-

tas de significado, tanto no âmbito interno quanto 

diante de pressões externas advindas de políticas 

multiculturalistas neoliberais. Apesar das conquis-

tas no reconhecimento de um novo paradigma de 

relação entre o Estado e os povos indígenas, essa 

abertura institucional não esteve imune às influên-

cias do neoliberalismo global e de um modelo mul-

ticultural que, embora afirme a diversidade, mui-

tas vezes visa acomodar identidades dentro dos 

limites do mercado e das relações econômicas. 

Gonzaga (2021) observa que esse contexto reflete 

um neocolonialismo onde a soberania dos Estados 

emergentes, como o Brasil, é afetada por políticas 

e pressões econômicas impostas por Estados de-

senvolvidos. Essas pressões reconfiguram o con-

trole sobre recursos e territórios, em um processo 

que Ferro (2023) caracteriza como uma fase avan-

çada do imperialismo, focada no domínio financei-

ro e na dependência econômica. 

A Constituição Federal de 1988 foi a primei-

ra a reconhecer os povos indígenas como sujeitos 

de direitos, tanto individuais quanto coletivos. Es-

se avanço reflete um contexto internacional em 

que as lutas contra os colonialismos internos ga-

nhavam impulso, resultando em um texto que 

emergiu do esforço de construção de uma doutri-

na jurídica centrada nos direitos humanos e na 

promoção de medidas antidiscriminatórias. Com a 

adoção do estado democrático de direito, o Brasil 

passou a reconhecer seu passado de opressão e 

estabeleceu um pacto social voltado para superar 

as tensões geradas pelo antigo paradigma assimi-

lacionista, que pressupunha a extinção gradual da 

presença indígena no país (Igreja e Sierra, 2020; 

Marés, 2010). 

Os fundamentos jurídicos e teóricos da 

constitucionalização dos direitos indigenistas en-

contram-se materializados no artigo 231 da Consti-

tuição Federal de 1988.2 Por meio dele, o Estado 

reconheceu a autonomia territorial, social e cultu-

ral dos povos indígenas, assegurando-lhes direitos 

originários sobre as terras que tradicionalmente 

ocupam. Esses direitos são imprescritíveis, o que 

significa que são permanentes e inalienáveis, esta-



Página 9            ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 4, e92810, p. 1-31, 2025 

belecendo o caráter jurídico de posse permanente 

e o usufruto exclusivo dos recursos naturais pre-

sentes nessas terras. O dispositivo veda a aliena-

ção e remoção dessas terras, assim como ativida-

des de mineração e produção de energia, exceto 

quando autorizadas pelo Congresso Nacional, após 

consulta prévia e informada às comunidades indí-

genas afetadas. Além disso, o artigo 20, XI, incluiu 

as terras indígenas no patrimônio da União, refor-

çando a responsabilidade do Estado na proteção e 

preservação desses territórios, enquanto o artigo 

232 assegurou a legitimidade processual ativa aos 

povos indígenas, seja de forma individual ou coleti-

va, para que possam acionar o sistema judicial em 

defesa de seus direitos. 

A Constituição Federal de 1988 garante 

aos povos indígenas, tanto direitos individuais 

quanto coletivos, promovendo o respeito à diver-

sidade étnica e cultural de cada grupo, bem como 

aos seus modos de vida e tradições. Esse reco-

nhecimento se alinha aos artigos 215 e 216, que 

estabelecem os direitos culturais no país, rom-

pendo com o epistemicídio historicamente pro-

movido por políticas indigenistas. Conforme argu-

menta Gersen Baniwa (2012), o pacto constitucio-

nal assegura a autonomia social e a cidadania hí-

brida, reconhecendo o direito dos povos indíge-

nas à autodeterminação e à preservação de sua 

organização social, sem que isso implique abdicar 

da cidadania brasileira.  

Os artigos 231 e 232 da Constituição insti-

tuíram um novo paradigma jurídico para a relação 

entre o Estado e os povos indígenas, reconhecen-

do seus costumes, crenças, línguas e organizações 

sociais como direitos imprescritíveis. Com isso, 

rompeu-se com a perspectiva assimilacionista; os 

indígenas passaram a ser vistos não como um gru-

po a integrar, mas como cidadãos brasileiros com 

identidade coletiva e direito a uma existência au-

tônoma. Dessa forma, o conceito de nação brasi-

leira se amplia para abarcar a pluralidade de povos 

que, em conjunto, conformam um novo projeto 

nacional inclusivo e diverso. 

Esse reconhecimento nacional é comple-

mentado por normativas internacionais, como a 

Convenção 169 da OIT, ratificada pelo Brasil em 

2002, e a Declaração Universal das Nações Unidas 

sobre Direitos Indígenas de 2007. Juntas, essas 

normas enfatizam o caráter pluriétnico e multicul-

tural do Estado brasileiro, promovendo a autoi-

dentificação, a autodeterminação e a consulta pré-

via, livre e informada como diretrizes centrais para 

a elaboração de políticas e legislações. Esse novo 

conjunto de direitos rompe com a tradição de tu-

tela estatal, permitindo aos povos indígenas parti-

cipação efetiva nos processos de decisão que im-

pactam diretamente suas vidas e territórios, sem 

interferência externa. 

A positivação dos direitos à autoidentifica-

ção, à autodeterminação e à consulta prévia, livre 



Página 10           ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Publicação Contínua 

e informada representa um dos maiores avanços 

dos direitos indigenistas no direito moderno. Esses 

direitos oferecem uma possibilidade real de rom-

per com a tutela estatal, assegurando aos povos 

etnicamente diferenciados o direito de participar 

de maneira efetiva nos processos de decisão sobre 

medidas administrativas ou legislativas que pos-

sam afetá-los diretamente, sem a interferência de 

agentes externos. Essa participação tem um im-

pacto direto na formulação de políticas públicas 

voltadas para as comunidades indígenas. 

Contudo, o texto constitucional também 

reflete as influências e os interesses de setores fa-

voráveis ao avanço do neoliberalismo na América 

Latina. A postura do Estado brasileiro em relação 

aos direitos indigenistas, especialmente os territo-

riais, é marcada por uma ambiguidade. Embora 

tenha adotado uma política de reconhecimento 

territorial para os povos indígenas, a iniciativa foi 

acompanhada de um modelo econômico que rea-

firmou a vocação primário-exportadora do país, 

voltada para os interesses do mercado internacio-

nal. Assim, o reconhecimento de direitos sociais, 

culturais e territoriais não se traduziu em autono-

mia plena para os povos indígenas. O direito à au-

todeterminação e à gestão de seus territórios mui-

tas vezes esbarra nos interesses do capital interna-

cional, uma vez que a efetiva autonomia sobre es-

ses territórios implica a indisponibilidade das áreas 

para exploração econômica externa, reduzindo o 

controle estatal direto sobre essas regiões. 

Maria Teresa Sierra e Rebecca Igreja (2020) 

argumentam que o multiculturalismo neoliberal se 

apropria desses avanços e, ao disputar os significa-

dos da base jurídica específica, acabam por criar 

barreiras à efetivação dos direitos reconhecidos 

nas Constituições da América Latina. Em vez de 

fortalecer os direitos indigenistas, essas políticas 

tendem a esvaziar seu conteúdo, mantendo os po-

vos indígenas em posição de subordinação ao Esta-

do e seus agentes. Nesse contexto, o reconheci-

mento oficial dos direitos indigenistas é muitas 

vezes acompanhado de uma criminalização dos 

movimentos sociais e de um controle sobre as 

identificações, legitimando algumas identidades 

em detrimento de outras. Com isso, o Estado exer-

ce uma função de gestão e disciplina sobre as 

identidades e, consequentemente, sobre os terri-

tórios indígenas. 

Essa intervenção estatal nos assuntos inter-

nos das comunidades indígenas tem se intensifica-

do. A politização e a internacionalização da ques-

tão indígena fizeram com que o Estado reformulas-

se suas ações políticas, criando novos mecanismos 

para adaptar a questão indígena às exigências neo-

liberais e ao capital simbólico e estratégico associ-

ado a uma retórica indigenista “adequada”. Como 

Gros (2000) aponta: 

 



Página 11           ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 4, e92810, p. 1-31, 2025 

O Estado intervém então diretamente neste 

processo de construção de uma fronteira étni-

ca e de integração das populações indígenas 

seguindo os novos caminhos da etnicidade. Se 

encontra preso pela questão indígena, e não 

somente porque deve redefinir os contornos 

de seu novo indigenismo. Ele está sendo cons-

tantemente interpelado, questionado desde o 

exterior no plano nacional e internacional, 

enquanto a questão dos direitos indígenas 

fortemente ligadas às questões ecológicas se 

politizam e se internacionalizam (Gros, 2000, 

p. 92). 

 

Gros (2000) observa que o Estado, longe de 

atuar meramente como mediador, é levado a in-

tervir diretamente na construção das “fronteiras 

étnicas” e na integração das populações indígenas, 

adaptando-se aos novos significados de etnicidade 

que emergem em um contexto neoliberal. Esse 

papel ativo coloca o Estado em uma situação com-

plexa, tornando-o alvo de pressões tanto nacionais 

quanto internacionais relacionadas à questão indí-

gena, cada vez mais associada a pautas ecológicas 

e ambientais. A demanda externa obriga o Estado 

a redefinir seu “indigenismo”, conciliando políticas 

internas com expectativas globais sobre a relação 

entre os direitos dos povos indígenas e a sustenta-

bilidade do planeta, o que resulta em uma forma 

de controle, ainda que disfarçada de alinhamento 

com as exigências internacionais. 

Se o colonialismo interno operava por meio 

da assimilação forçada ou da negação das identi-

dades indígenas, o multiculturalismo neoliberal 

reconhece apenas aquelas identidades que se 

mostram funcionais à lógica do desenvolvimento 

sustentável, da governança internacional e da fi-

nanceirização dos territórios. Trata-se, portanto, 

de uma atualização das formas coloniais de domi-

nação, agora revestidas por discursos de inclusão e 

participação, mas que, em sua essência, mantêm 

os dispositivos de controle e exclusão sob novas 

roupagens jurídicas e administrativas. 

 

O RECONHECIMENTO COMO CAMPO 

DE DISPUTA 

 

Historicamente, o Estado administra os po-

vos etnicamente diferenciados a partir da regula-

ção e criação de territórios administrativos, esta 

investigação parte do pressuposto teórico de que, 

ao reconhecer os povos indígenas por meio da de-

limitação geográfica de um território, o Estado es-

tabelece uma nova fronteira étnica e novas rela-

ções de poder, redefinindo conceitos como etnici-

dade, posse e territórios indígenas. A partir de 

uma normatividade baseada na ideologia territori-

al estatal, que presume uma série de expectativas 

sobre como as populações indígenas expressam 

seus modos de ocupação territorial, o Estado esta-

belece formas de gestão dos territórios indígenas 



Página 12           ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Publicação Contínua 

e, com efeito, impõe um complexo processo de 

reorganização social aos povos (Gros, 2000; Pache-

co de Oliveira, 2012). 

O reconhecimento dos territórios se dá por 

meio de processos jurídicos, administrativos e polí-

ticos que envolvem uma dimensão prática, mas 

também simbólica. O Estado, ao assegurar os direi-

tos territoriais de sujeitos coletivos, define e dá 

status aos sujeitos, exprimindo sua própria con-

cepção de quem seriam os indígenas enquanto 

sujeitos de direitos. Portanto, os processos de ter-

ritorialização articulam-se com os processos de 

identificação, de definição do sujeito de direito 

indígena. A cada processo de territorialização, a 

condição jurídica de indígena é redefinida pelo Es-

tado. Como consequência, as coletividades indíge-

nas que não se enquadram dentro dos critérios 

genéricos determinados são excluídas e impedidas 

de negociar suas demandas a partir de uma nor-

matividade especializada criada para atendê-los 

(Gros, 2000; Pacheco de Oliveira, 2012).  

A imposição de uma forma de territorializa-

ção estatal é um dos efeitos do colonialismo inter-

no (Casanova, 2007; Cusicanqui, 2010; Stavenha-

gen, 2010). O Estado moderno, historicamente, 

mobiliza as noções de território e identidade étni-

ca para repactuar o colonialismo que prescinde de 

povos subalternizados e desterritorializados. No 

tempo presente, isso se dá por meio das políticas 

multiculturalistas, de caráter neoliberal, que, sob o 

discurso do reconhecimento, reproduz a exclusão 

e legitima politicamente e juridicamente o avanço 

do projeto neoliberal sobre os territórios indígenas 

(Igreja e Sierra, 2020; Hale, 2005; Gros, 2000). 

No Brasil, o colonialismo interno se estrutu-

ra a partir de um capitalismo periférico caracterís-

tico dos países da América Latina – que se mani-

festa por meio da adoção de um modelo de desen-

volvimento econômico voltado para os interesses 

do mercado internacional. A presença do capital 

estrangeiro torna-se então sinônimo de progresso 

e de crescimento. Com efeito, o Estado reduz sua 

intervenção e abre espaço para que os investido-

res externos interfiram nas decisões políticas e na 

definição da própria estrutura administrativa e ju-

rídica nacional. O objetivo é garantir a inserção no 

mercado por meio da exportação de produtos pri-

mários e da importação de capital e tecnologia; 

mantendo, assim, as desigualdades e a dependên-

cia entre o centro e a periferia ([referência supri-

mida – autoria própria]; Wolkmer, 2001). 

O papel das instituições financeiras inter-

nacionais vai além do simples financiamento de 

projetos; elas definem quem são os portadores 

de direitos. Com o apoio das elites nacionais, que 

detêm o controle dos recursos necessários para a 

efetivação de direitos e políticas públicas, defi-

nem padrões de autenticidade e decidem quem 

os atende (Hale, 2005). A política internacional 

moldou um discurso em torno do desenvolvi-



Página 13           ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 4, e92810, p. 1-31, 2025 

mento sustentável, onde proteger povos indíge-

nas e comunidades tradicionais se tornou uma 

estratégia para o capital internacional e para pro-

mover a agenda neoliberal (Gros, 1997; 2004). 

Estados endividados se tornaram dependentes 

dessa nova política.  

Nesse contexto, o multiculturalismo neoli-

beral serve às necessidades dos Estados Neocolo-

niais que se articulam com as instituições financei-

ras internacionais que organizam a transferência 

de valores e recursos conforme os interesses do 

capital estrangeiro e da classe capitalista transna-

cional. A cooperação das elites nacionais é essenci-

al para a delimitação e reconhecimento das identi-

dades culturais e para o controle dos recursos ne-

cessários para a efetivação de direitos e de políti-

cas públicas (Hale, 2005; Vargas Hernández, 2005; 

Macías Chávez, 2015). 

No Piauí, novos atores indigenistas e proce-

dimentos para o reconhecimento de territórios 

indígenas estão emergindo, desafiando as noções 

de etnicidade, posse e território estabelecidas pela 

Constituição de 1988. Contudo, até 2020, o multi-

culturalismo brasileiro ainda não alcançava os po-

vos indígenas do estado, que é o único sem terras 

indígenas demarcadas. 

Após séculos da implementação de uma 

política estatal de desindianização, no dia 

27/08/2020 o estado do Piauí reconheceu, oficial-

mente, a presença indígena em seus limites terri-

toriais. A Lei Estadual n. 7.389/2020 inaugura, as-

sim, um novo capítulo na história institucional do 

estado, pois cria um novo marco legal para o reco-

nhecimento dos direitos dos povos indígenas e a 

consequente admissão da multiculturalidade pre-

sente no Piauí. De acordo com o Censo Demográfi-

co de 2022, houve um crescimento de 144% da 

população indígena no Piauí, apresentando um 

total de 7.198 pessoas distribuídas em 157 municí-

pios (MPI, 2023). Em termos percentuais, este 

crescimento é o 5º maior registrado no país. 

Antes, foi editada a Lei Estadual n. 

7.294/2019, que prevê a destinação de terras pú-

blicas, por doação, para povos e comunidades 

tradicionais com a possibilidade de titulação cole-

tiva. O novo marco legal estabeleceu a competên-

cia do Instituto de Regularização Fundiária e Pa-

trimônio Imobiliário do Piauí (INTERPI), por meio 

da Diretoria de Povos e Comunidades Tradicionais 

(DPCT), para identificar e mapear as comunidades 

que poderão ser beneficiadas (Carvalho, 2020; 

Ursini, 2023). 

O novo marco legal é fruto do Projeto Piauí: 

Pilares do Crescimento e Inclusão Social, produto 

do acordo de empréstimo n. 8575-BR. Assinado 

em 2016, o Banco Mundial destinou ao estado do 

Piauí o valor de 120 milhões de dólares. Entre os 

objetivos do acordo estão o fortalecimento “dos 

direitos de propriedades reais” e da “participação 

de famílias de agricultores rurais nas cadeias rurais 



Página 14           ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Publicação Contínua 

e valor produtivo” (BIRD, 2016; Silva Junior, 2022; 

Amorim, 2023). 

Considerado a nova e última grande fron-

teira agrícola do país, o estado do Piauí integra o 

MATOPIBA, região formada por parte dos estados 

do Maranhão, Tocantins, Piauí e Bahia.3 Com 33 

municípios compondo a região, o Piauí ocupa uma 

posição estratégica para a produção de grãos ten-

do em vista a sua proximidade com o Porto de Ita-

qui, no Maranhão, responsável por grande parte 

do escoamento da produção do setor para os por-

tos asiáticos. Com o incentivo do governo local, 

corporações nacionais e transnacionais foram be-

neficiadas e atraídas para tornar a região um polo 

agrícola, reconfigurando a economia local e a rela-

ção das coletividades que viviam junto com o cer-

rado e toda sua potencialidade. Por meio de políti-

cas públicas, incentivos fiscais e a instalação de 

infraestrutura, o ordenamento territorial foi sendo 

completamente modificado com a chegada de 

grandes empresas como a Bunge, a Cargill, a SLC 

Agrícola, Damha/Solotudo e Insolo Agroindustrial, 

para citar as principais. De fato, a região se tornou 

uma zona de interesse transnacional4 (Pitta et al, 

2018; Torsiano et al, 2022). 

Diante da escalada dos conflitos fundiários 

na região e da insegurança relacionada aos direitos 

de propriedade de pessoas jurídicas de direito pri-

vado, instaurou a urgência de regularização fundi-

ária das terras públicas e devolutas localizadas nos 

cerrados piauienses. Importante dizer que, para o 

agronegócio, garantir a segurança jurídica do título 

da terra é essencial para pensar transações futu-

ras. Nesse sentido, “o registro de propriedade pas-

sa a ser o lastro para as transações de valores de 

negócios fundiários” (Azerêdo e Silva, 2022, p. 61). 

Ou seja, o novo marco da política fundiária do Pi-

auí é reflexo dos interesses dos grandes fundos de 

investimento, dos produtores de soja, dos organis-

mos internacionais. A segurança jurídica do título é 

imprescindível para a mercantilização e financeiri-

zação das terras (Azerêdo e Silva, 2022). Afinal, o 

capital internacional não negocia com terras irre-

gulares, sem a assinatura do Estado, mesmo que a 

origem de sua apropriação oculte um longo pro-

cesso de expropriações, violências e fraudes. 

A estratégia do Banco Mundial (BM) para 

implementar sua agenda agrária se articula em 

duas frentes principais: a criação de um arranjo 

institucional para a administração das terras e a 

promoção de um modelo de acesso que substitui 

a reforma agrária distributiva. No âmbito político-

administrativo, o BM busca estabelecer um novo 

sistema que garanta os direitos de propriedade e 

uso da terra, atraindo investimentos privados, 

incluindo estrangeiros, para o setor rural. Para 

isso, é fundamental a formalização dos mercados 

fundiários através de programas de titulação, a 

unificação das informações sobre a situação legal 

das propriedades rurais e a disponibilização ágil 



Página 15           ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 4, e92810, p. 1-31, 2025 

de dados sobre o mercado. Além disso, a reforma 

tem como objetivo a redução dos custos de tran-

sação por meio da simplificação de registros e ca-

dastros, bem como o controle de tensões no cam-

po através de órgãos locais, assegurando que 

conflitos menores não se agravem e não resultem 

em desestabilizações políticas significativas 

(Pereira, 2006). 

Para a concretização do Projeto Piauí: Pila-

res do Crescimento e Inclusão Social, o Banco 

Mundial avalia os riscos sociais e ambientais da 

implementação de projetos sob seu financiamen-

to. Para tanto, aciona as políticas de salvaguarda 

que são um conjunto de diretrizes e padrões proje-

tados para mitigar e gerenciar os riscos. De acordo 

com o Marco Ambiental e Social (Environmental 

and Social Framework – ESF), que entrou em vigor 

em 2018, as salvaguardas estabelecem padrões 

globais que proporcionam mecanismos de monito-

ramento e cumprimento ao longo dos projetos. As 

principais áreas de atuação incluem: avaliação am-

biental e social; proteção dos povos indígenas; re-

assentamento involuntário; preservação do patri-

mônio cultural; e, biodiversidade e habitats natu-

rais. Além da redução dos impactos negativos, tem 

o objetivo de incentivar práticas de desenvolvi-

mento que contribuam para o “bem-estar susten-

tável” (BM, 2018). 

No documento de avaliação do projeto, 

datado de 30/11/2015, ao selecionar as políticas 

de salvaguardas, indica-se a não presença de po-

vos indígenas no Piauí, conforme podemos ver na 

Figura 1. 

 

Figura 1 - Políticas de salvaguardas do projeto Pi-

auí: Pilares do Crescimento 

 
Fonte: BIRD, p. ix (2015) 

 

As Políticas Operacionais (OP) e os Procedi-

mentos do Banco (BP) são normas que orientam a 

elaboração e a implementação das políticas de sal-

vaguardas. As primeiras estabelecem os princípios 

e os objetivos que devem ser seguidos para garan-

tir que os projetos respeitem os padrões ambien-

tais e sociais. Já os Procedimentos do Banco des-

crevem as etapas e requisitos básicos para cumprir 

tais políticas. 

A OP/BP 4.10, específica para povos indí-

genas, tem como objetivo garantir o respeito às 

comunidades indígenas impactadas, assegurando 

sua participação nos projetos que afetem suas 

terras, culturas, economias e modos de vida. Des-

se modo, são estabelecidas as seguintes exigên-

cias aos mutuários: a) realização de consulta livre, 

prévia e informada (CLPI); e, b) reconhecimento 

dos direitos indigenistas consolidados. Em seu 



Página 16           ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Publicação Contínua 

Manual Operacional, o Banco parte do pressupos-

to de que os povos indígenas são mais vulnerá-

veis aos possíveis impactos negativos de projetos 

de desenvolvimento; dentre os impactos indicam 

“perda de identidade, cultura, e meios de vida 

tradicionais” (BIRD, 2005, p. 2). 

De acordo com a avaliação do Banco e da 

própria avaliação social e ambiental realizada pelo 

estado do Piauí, a OP/BP 4.10 não seria acionada 

pois não haveria povos indígenas na área de 

abrangência do projeto. Apesar de identificar os 

povos Kariri, Itacoatiara e Codó Cabeludo, os docu-

mentos reiteram que eles não seriam indígenas 

segundo os quatro critérios estabelecidos na OP 

4.10 para identificar povos indígenas. Assim, 

 

apesar da sua autoidentificação como mem-

bros de um grupo cultural distinto, eles não 

foram reconhecidos por outros como povos 

indígenas; b) não têm ligação coletiva com há-

bitats geograficamente distintos ou territórios 

ancestrais na área do projeto nem aos recursos 

naturais desses hábitats e territórios; c) não 

têm instituições culturais, econômicas, sociais 

ou políticas consuetudinárias separadas daque-

las da sociedade e da cultura dominante e d) 

não mantêm um idioma indígena diferente do 

idioma oficial do país ou região. Embora esses 

três grupos enfrentem elevados graus de vul-

nerabilidade, não diferem das outras comuni-

dades rurais pobres do estado quanto ao aces-

so aos programas públicos nem necessitam de 

um tratamento distinto para fins de inclusão 

social (BIRD, 2015, p. 30-31) 

 

A recusa do Banco Mundial e do estado do 

Piauí em reconhecer os povos Kariri, Itacoatiara e 

Codó Cabeludo como indígenas, apesar de sua au-

toidentificação e das articulações que realizam 

desde 2005 para reivindicar seus direitos, eviden-

cia uma grave desconsideração do direito à autoi-

dentificação. A exigência de critérios restritivos, 

como a ausência de instituições culturais próprias 

ou de um idioma distinto, desconsidera a comple-

xidade das realidades indígenas contemporâneas e 

ignora a riqueza das identidades que não se encai-

xam em moldes pré-definidos. Essa abordagem 

reflete uma continuidade das práticas colonialistas 

que minimizam e silencia as vozes dos povos que, 

mesmo enfrentando vulnerabilidades semelhantes 

às de outras comunidades rurais, possuem direitos 

específicos que deveriam ser garantidos e respei-

tados. Assim, a não consideração da autoidentifi-

cação dessas coletividades reforça um sistema de 

exclusão que perpetua a marginalização e o apaga-

mento das suas identidades. 

Cientes disso, os povos indígenas articula-

ram-se perante o poder público cobrando a ampli-

ação do projeto e a aplicação da OP 4.10, reforçan-

do a necessidade do direito à consulta prévia, livre 

e informada. Como resultado, em dezembro de 

2018, foi elaborado o Marco da Política para Povos 

Indígenas. Cito a introdução do Marco pelo cinis-



Página 17           ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 4, e92810, p. 1-31, 2025 

mo expresso ao afirmar o desconhecimento de 

povos indígenas no Piauí: 

 

Ele está sendo preparado neste momento em 

virtude de que só após a efetividade do proje-

to Piauí Pilares de Crescimento e Inclusão Soci-

al, três grupos sociais afirmaram sua identida-

de como povos indígenas e requereram prote-

ção territorial à FUNAI. Este fato se explica 

pelos processos históricos de afirmação identi-

tária que são amplamente conhecidos como 

etnogênese ou reemergência étnica. Este con-

ceito se refere ao processo histórico de forma-

ção e desenvolvimento de um grupo étnico e, 

também, ao processo através do qual grupos 

indígenas continuamente se reproduzem ou 

emergem enquanto culturas distintas e grupos 

socialmente diferentes do resto da sociedade 

(Marco da Política para Povos Indígenas, 2018, 

p. 1, grifo nosso). 

 

A vitória não implicou, como veremos, a 

extinção dos desafios relacionados à efetivação do 

direito à autoidentificação. Com a publicação da 

nova Lei de Terras, a Lei Estadual n. 7.294/2019, o 

INTERPI assume a competência para identificar e 

mapear as comunidades que poderão ser benefici-

árias da política de regularização fundiária. Defi-

nindo, assim, os grupos: 

 

Art. 28. São considerados povos e comunida-

des tradicionais, para os efeitos desta Lei, gru-

pos culturalmente diferenciados e que se re-

conhecem como tais, que possuem formas 

próprias de organização social, que ocupam e 

usam territórios e recursos naturais como con-

dição para sua reprodução cultural, social, 

religiosa, ancestral e econômica, utilizando 

conhecimentos, inovações e práticas gerados 

e transmitidos pela tradição (Piauí, 2019). 

 

Tomando emprestada a definição elabora-

da no Decreto Federal n. 6.040/2006, que institui a 

Política Nacional de Desenvolvimento Sustentável 

dos Povos e Comunidades Tradicionais, a nova le-

gislação, basicamente, copiou e colou o que estava 

disposto na normativa nacional. Contudo, a partir 

de uma leitura equivocada do dispositivo, o INTER-

PI passou a considerar os povos indígenas como 

parte da categoria povos e comunidades tradicio-

nais. No entanto, ao definir o que seriam os terri-

tórios tradicionais, em seu art. 3º, II,5 estabelece 

que, no que se refere a povos indígenas, será ob-

servado o que dispõe o art. 231 da Constituição 

Federal (Brasil, 2007), informando a vigência de 

regime jurídico específico para o tratamento da 

questão. 

Sem dúvidas, a letra da lei é um avanço. 

Segundo o novo texto, os territórios tradicionais 

são aqueles “espaços necessários à reprodução 

cultural, social e econômica dos povos e comuni-

dades tradicionais, sejam eles utilizados de forma 

permanente ou temporária” (Piauí, 2019). Aqui, 

entendo ser um importante avanço no que se refe-

re ao conceito de terras tradicionalmente ocupa-



Página 18           ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Publicação Contínua 

das consolidado na Constituição Federal, qual seja, 

a consideração dos espaços utilizados de forma 

temporária, ampliando o conceito de forma a 

abarcar coletividades que não se organizam con-

forme o atual modelo demarcatório. 

Além disso, a Lei é clara ao determinar que 

a regularização não incidirá sobre ocupações obje-

to de demanda judicial e, em caso de conflito que 

impliquem o confronto entre as demandas dos po-

vos e comunidades tradicionais e particulares, o 

estado priorizará as primeiras, conforme dispõe o 

art.15, da Lei Estadual n. 7.294/2019. Para tanto, 

recaiu sobre o INTERPI a tarefa de elaborar o de-

creto que regulamentaria procedimento específico 

para o atendimento das reivindicações fundiárias 

das coletividades etnicamente diferenciadas (art. 

30, da Lei n. 7.294/2019). 

A regularização é limitada ao limite consti-

tucional de 2.500 ha. Sem previsão para a imple-

mentação de outras políticas públicas nos territó-

rios titulados, o estado, basicamente, garante à 

comunidade o título de parte dos territórios, em 

alguns casos, recortando espaços importantes co-

mo os brejos, os locais sagrados etc. O território 

Morro D ́água II, do povo Akroá-Gamella, por 

exemplo, possui uma área total de mais de 7 mil 

hectares. Nesse caso, o INTERPI poderá regularizar 

apenas 2.500 ha. Ao serem questionados, as agen-

tes do estado afirmam que o restante poderá ser 

adquirido por meio de judicialização e a ajuda da 

Funai no âmbito federal. Seria razoável, se o go-

verno de estado, junto ao reconhecimento territo-

rial das comunidades, não tivesse criado o instituto 

do reconhecimento de domínio, o outro lado da 

moeda da nova política fundiária. 

De acordo com o reconhecimento de domí-

nio, particulares que ocupam de “boa-fé” terras 

devolutas sem comprovar o regular destaque de 

tais bens públicos para o patrimônio privado pode-

riam regularizar suas “propriedades” a partir de 

alguns critérios. Dentre eles, a compra. Quer dizer, 

o estado legitimaria a propriedade privada de imó-

veis de origem pública cuja transferência se deu de 

forma ilegal. Ou seja, imóveis grilados. Adquiridos 

por meio de fraudes que envolvem a apresentação 

de documentos falsos. Junto a isso, ao considerar 

o histórico processo de irregularidades envolvendo 

a regularização fundiária de terras no Brasil, a ven-

da de terras públicas é inconstitucional. 

Costurando as informações apresentadas, o 

que de fato ocorre é a regularização de porções, 

ilhas dos territórios indígenas. Concomitantemen-

te, o INTERPI reconhece os domínios privados que 

confrontam os territórios originários. Ao titular 

2.500 ha para o povo Akroá-Gamella, o INTERPI 

também regulariza as ocupações individuais que 

sobrepõem a área total da comunidade. De modo 

que, quando e se a Funai avançar no processo de-

marcatório, as propriedades privadas incidentes 

apresentarão um título de domínio reconhecido 



Página 19           ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 4, e92810, p. 1-31, 2025 

pelo estado do Piauí que regulariza as ocupações 

irregulares. Como resultado, os povos ficarão anos 

em batalhas judiciais, terão os territórios reduzi-

dos e ficarão cercados, encurralados por grandes 

projetos de monocultura. 

Sabe-se que é competência privativa da 

União legislar sobre direitos indigenistas e garantir 

a demarcação de seus territórios por meio da Fun-

dação Nacional dos Povos Indígenas (Funai), con-

forme disposto no art. 19 da Lei Federal n. 

6.001/1973 (Estatuto do Índio), no art. 231 da 

Constituição Federal de 1988 e no Decreto Federal 

n. 1.175/1996. Para além do conflito de competên-

cias envolvido no caso, os processos de reconheci-

mento dos povos indígenas e de seus territórios 

proposto pelo estado do Piauí não veio acompa-

nhado do necessário fortalecimento da política 

indigenista em nível local. A ausência de políticas 

públicas destinadas a garantir o acesso aos direitos 

fundamentais, como saúde e educação, comunica 

outras agendas que passaram a ser denunciadas 

pelas comunidades e por outros atores envolvidos 

nos processos. 

A análise do processo administrativo refe-

rente à regularização fundiária da primeira comu-

nidade indígena a obter a titulação conforme o 

novo regime jurídico implementado pela adminis-

tração estadual apresenta algumas camadas para 

responder à pergunta que guia este artigo. É rele-

vante mencionar que, ao longo desse processo, 

não havia nenhum decreto específico regulamen-

tando a destinação de terras públicas para povos 

indígenas. 

O caso em questão refere-se à comunidade 

Serra Grande, situada no município de Queimada 

Nova, na macrorregião semiárida do Piauí, habita-

da pelo povo Kariri.6 O processo foi formalizado 

por meio de portaria em 10/06/2020 e, sob ordem 

da Diretoria Geral, foram expedidas duas diligên-

cias: uma para a elaboração de um relatório histó-

rico-social da comunidade e outra para a elabora-

ção de um relatório situacional sobre o imóvel 

pleiteado. A consulta prévia à comunidade foi rea-

lizada de forma virtual em 13/06/2020. O relatório 

histórico-social foi concluído em 23 de junho, tra-

zendo informações gerais sobre a comunidade, 

embasamento legal e teórico, histórico do proces-

so e descrição dos conflitos fundiários que incidem 

sobre o território. 

Segundo o relatório, a comunidade Kariri 

de Serra Grande recorreu ao Instituto Estadual em 

02/09/2016, por meio de sua associação legalmen-

te constituída, requerendo a regularização de seu 

território, uma área de domínio público estadual. 

Em 2017, iniciou-se o georreferenciamento da 

área solicitada. Após confirmada a condição de 

terra pública estadual, em 2018, deu-se início ao 

processo de arrecadação da área pelo estado, 

através de uma ação discriminatória. No caso em 

questão, a totalidade da área reivindicada era pú-



Página 20           ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Publicação Contínua 

blica, sem nenhuma certificação de particulares, o 

que facilitou o andamento do processo. 

O relatório histórico-social foi então envia-

do para a Procuradoria Jurídica do órgão, que emi-

tiu um parecer essencial para os objetivos desta 

tese. Esse parecer é fundamental, pois nele se ob-

serva o exercício do poder estatal de definir e rein-

terpretar o texto constitucional. A Procuradoria 

destaca a diferença entre as categorias "terra indí-

gena" e "território tradicional indígena” e inicia 

sua análise jurídica apontando a incompetência 

estadual para regularizar territórios indígenas con-

forme regime jurídico insculpido nos arts. 231 e 

232 da Constituição Federal de 1988. 

O parecer aciona “a total inércia do Gover-

no Federal” no que diz respeito às demandas dos 

povos indígenas do Piauí e tira do bolso um docu-

mento do movimento indígena, a Carta dos Povos 

Indígenas Kariri e Tabajara, de 2016, na qual solici-

tavam providências quanto aos conflitos fundiários 

enfrentados. Diante disso, o estado deu entrada 

na ação discriminatória a fim de arrecadar as ter-

ras públicas referentes ao território reivindicado. 

Seguindo a linha de denunciar a omissão da União, 

afirma: “É público e notório o desprezo do atual 

Governo Federal pela causa indígena e demais co-

munidades tradicionais, mitigando consideravel-

mente os imperativos constitucionais direcionadas 

à proteção desses povos”. Assim, arremata: 

 

Se, por um lado, ao Estado do Piauí falta com-

petência para atuar na seara indígena com 

arrimo nos arts. 231 e 232 da Constituição, por 

outro está o ente, como integrante indissolúvel 

da República Federativa do Brasil (art, 3º, 

CF/88), vinculado às demais normas dirigidas 

ao resguardo da identidade cultural dos povos 

e comunidades tradicionais, sejam eles indíge-

nas, quilombolas, ribeirinhos, vazanteiros, ve-

redeiros, catingueiros, geraizeiros, faxinalen-

ses, pomeranos, fundo de pasto, extrativistas, 

ribeirinhos etc. Assim, em face da omissão do 

Governo Federal em iniciar os trabalhos de 

delimitação e identificação da comunidade, o 

exame aqui levará em conta a qualificação do 

Povo Indígena Kariri de Serra Grande como 

comunidade tradicional lato sensu, relevando, 

por ora, a questão indígena, sob pena de pe-

nalizá-los gravemente (grifo da autora).7 

 

A citação destaca uma abordagem adota-

da pelo estado do Piauí, por meio do INTERPI e 

sua Procuradoria Jurídica, que ilustra uma estra-

tégia ambígua e controversa no trato dos direitos 

territoriais indígenas. Embora a Constituição Fe-

deral de 1988, em seu art. 231, estabeleça de for-

ma clara e exclusiva que a competência para a 

demarcação e proteção das terras tradicional-

mente ocupadas pelos povos indígenas é da Uni-

ão, o estado busca contornar essa norma ao rein-

terpretar a identidade indígena dos Kariri, classifi-

cando-os como “comunidade tradicional lato sen-

su”. Com isso, segue com a regularização fundiá-



Página 21           ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 4, e92810, p. 1-31, 2025 

ria sob um regime jurídico alternativo, o que im-

plica uma desconsideração prática da identidade 

indígena da comunidade.  

Em seguida, o parecer aciona o dever esta-

tal concorrente entre os entes de proteger a cultu-

ra (arts. 23 e 24, CF/88) e o articula aos direitos 

culturais das coletividades etnicamente diferencia-

das protegidos nos arts. 215 e 216, da CF/88. De 

modo que, de acordo com a hermenêutica aplica-

da aos dispositivos, é competência estadual a pro-

teção do patrimônio cultural imaterial, como as 

formas de expressão e os modos de vida, fazer e 

criar dessas coletividades. E aciona o Decreto Fe-

deral n. 6.040/2007, do qual “toma emprestado” o 

conceito de povos e comunidades tradicionais pa-

ra articular a reprodução cultural de tais grupos à 

manutenção de seus territórios. Assim, 

 

Cabe do Estado do Piauí, nesse diapasão, envi-

dar esforços para garantir a devida proteção 

desses grupos culturalmente diferenciados 

existentes em seus limites territoriais, assegu-

rando a eles as condições necessárias à sua 

preservação ao seu pleno desenvolvimento 

como tal; e, indubitavelmente, não é possível 

tratar de proteção a Povos e Comunidades 

Tradicionais dissociada da garantia ao seu res-

pectivo Território, ante a relação intrínseca e 

simbiótica existente entre eles; território, para 

as comunidades, é extensão da própria existên-

cia, imbricado na forma de viver e sentir dos 

seus membros8 (grifo original). 

 

O estado do Piauí, ao adotar o conceito de 

"povos e comunidades tradicionais" do Decreto 

Federal n. 6.040/2007, reclassifica a questão indí-

gena em uma moldura mais ampla, incluindo gru-

pos como quilombolas, ribeirinhos e extrativistas, 

sob a justificativa de proteger a identidade cultu-

ral. No entanto, essa abordagem ignora o art. 231 

da Constituição ao privar a comunidade Kariri de 

seu direito à terra como povo indígena, submeten-

do-a a um regime jurídico estadual genérico para 

comunidades tradicionais, em vez de assegurar o 

regime específico das terras indígenas. 

O INTERPI, ao reinterpretar a identidade 

indígena da comunidade Kariri, desloca seu reco-

nhecimento para uma categoria generalista, mini-

mizando a proteção constitucional específica para 

territórios indígenas. Essa prática contradiz tanto 

a legislação nacional quanto a Convenção nº 169 

da OIT, uma vez que redefine a identidade e o 

território da comunidade dentro de um contexto 

estadual que se sobrepõe ao regime constitucio-

nal federal. Em vez de respeitar a exclusividade 

da União em matérias relativas a terras indígenas, 

o estado utiliza a moldura interpretativa dos di-

reitos culturais (arts. 215 e 216 da CF) e a compe-

tência concorrente para justificar sua intervenção 

na proteção de espaços culturais e modos de vida 

tradicionais. 

Reconhecendo formalmente sua incapaci-

dade de demarcar terras indígenas conforme o art. 



Página 22           ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Publicação Contínua 

231 da CF, o INTERPI recorre a uma leitura amplia-

da da competência estadual, argumentando que o 

abandono por parte da Funai e da União legitima a 

atuação estadual para salvaguardar os interesses 

indígenas. O órgão estadual afirma que, ao prote-

ger o patrimônio cultural — compreendido como 

os modos de vida, as práticas e a existência das 

comunidades tradicionais —, cumpre seu dever de 

garantir espaços para a preservação e reprodução 

dessas culturas. Nesse sentido, defende a titulação 

de "territórios indígenas" em vez de "terras indíge-

nas", uma categoria jurídica federal cuja regulari-

zação estaria sob a competência da Funai. 

Adicionalmente, o INTERPI adota a termi-

nologia "território indígena" como uma alternativa 

à "terra indígena", uma expressão comumente 

usada pelas comunidades do cerrado para desig-

nar seus espaços. Esse posicionamento se reflete 

em um relatório técnico elaborado pela antropólo-

ga consultora do BM em 16/04/2021, onde se ob-

serva uma clara distinção entre essas categorias, 

conforme Figura 2. 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 2 -  “O Estado do Piauí regulariza “Território 

Indígena” e não Terra Indígena” 

 
Fonte: Processo INTERPI n. 00071.007268/2020-91, p.105 

(2020) 

 

Conforme análise da especialista do BM, o 

estado do Piauí passou a adotar o termo "território 

indígena" em vez de "terra indígena" para regulari-

zação fundiária. Essa categoria foi criada para per-

mitir a doação e titulação coletiva de terras sob 

um regime estadual, mas não implica o reconheci-

mento formal da comunidade indígena nem sua 

identidade específica. Diferentemente, a noção de 

"terra indígena" está alicerçada na política indige-

nista federal e na Constituição de 1988, que conce-

de proteção jurídica exclusiva e compete à União 

regularizar e proteger esses territórios. Pela Cons-

tituição, áreas reconhecidas como terras indígenas 

são consideradas de direito originário dos povos 

indígenas, o que exige a desapropriação de possí-

veis ocupantes privados pelo Estado, com indeni-

zação. 

Ao estabelecer essa nova categoria, o esta-

do promove uma renúncia ao direito originário dos 

povos indígenas sobre o território, o que significa 



Página 23           ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 4, e92810, p. 1-31, 2025 

que não considera nulos todos os atos jurídicos 

incidentes na área, independentemente da legali-

dade desses atos. Essa abordagem possui graves 

implicações jurídicas, pois desvia do regime consti-

tucional específico e enfraquece a segurança jurí-

dica dos povos indígenas. Apesar do título de doa-

ção assegurar “a posse e o domínio do imóvel em 

caráter perene, coletivo, pró-indiviso e imprescrití-

vel”9 e garantindo sua intransferibilidade, o estado 

aplica um regime jurídico que não exige a nulidade 

de atos anteriores à sua criação, tornando o terri-

tório vulnerável a disputas sobre legitimidade e 

continuidade de uso. Além disso, a substituição de 

"terra indígena" por "território indígena" abre pre-

cedentes preocupantes. Caso outros estados ado-

tem práticas semelhantes, os direitos constitucio-

nais dos povos indígenas podem ser progressiva-

mente ameaçados, colocando em risco a estabili-

dade jurídica dos territórios e expondo-os a confli-

tos e inseguranças futuras sobre a titularidade e 

uso desses espaços. 

Ser originário, no caso do povo Akroá-

Gamella de Morro D ́água II, implica o reconheci-

mento dos mais de 7.000 ha. Implica, ainda, na 

anulação dos títulos incidentes sobre o território. 

Seriam, portanto, pouco mais de 4.000 ha indispo-

níveis ao mercado de terras ou 4.000 ha a salvo do 

desmatamento provocado pelo mar de soja. A des-

constituição dos territórios como originários é um 

golpe certeiro no regime jurídico constitucional. É 

um regresso ao passado. 

O caso torna-se impactante ao revelar a 

ousadia jurídica do INTERPI ao proceder com a re-

gularização de terras públicas por meio da criação 

do instituto de "reconhecimento de domínio". Vale 

destacar que, além de regularizar territórios indí-

genas, o estado abriu a possibilidade de venda de 

terras públicas para particulares, inclusive aquelas 

situadas sobre territórios tradicionais. Esse fato 

não passou despercebido pelas comunidades que 

reivindicam seu direito ao território. 

O caso do Piauí demonstra como atores 

domésticos recorrem ativamente a organismos 

internacionais como fontes de ideias, suporte téc-

nico e financiamento (Silva Junior, 2022). No en-

tanto, essa interlocução não é neutra: ela pressu-

põe a reconfiguração das políticas públicas locais 

conforme critérios internacionais de gestão e avali-

ação, o que resulta na reinterpretação da própria 

questão fundiária e na criação de categorias alter-

nativas que enfraquecem os direitos constitucio-

nais dos povos indígenas. 

A internacionalização da pauta indígena e a 

incorporação da diversidade étnica ao discurso do 

desenvolvimento sustentável transforma as identi-

dades étnicas em ativos estratégicos. Como obser-

va Gros (1997), o apoio de agências como o Banco 

Mundial e a FAO às demandas indígenas responde 

tanto a mudanças normativas no cenário internaci-



Página 24           ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Publicação Contínua 

onal quanto à busca por legitimidade em proces-

sos de implementação de projetos de impacto am-

biental e social. Nesse contexto, as identidades 

locais tornam-se “redes de clientelismo” político-

econômico, ajustadas às exigências do capital glo-

bal (Gros, 1997; Verdum, 2018). 

Embora apresentadas como apoio técnico e 

consultivo, as salvaguardas ambientais e sociais do 

Banco Mundial (OP 4.10) operam como instrumen-

tos de regulação sobre quem pode ou não ser con-

siderado indígena. A necessidade de validação por 

especialistas e o uso de critérios formais (como 

idioma, organização social distinta e reconheci-

mento externo) resultam na deslegitimação de 

identidades indígenas que escapam dos moldes 

estereotipados da primitividade (Pacheco de Oli-

veira, 2000). Dessa forma, a consulta prévia, livre e 

informada se converte mais em um requisito buro-

crático do que em um direito substantivo à auto-

determinação. 

Como destaca Pacheco de Oliveira (2000), a 

identificação de uma população como indígena 

passa a ser uma questão de grau. Nesse sentido, o 

Banco Mundial exerce um papel classificatório 

central, redefinindo os contornos do ser indígena 

com base em critérios funcionais às suas diretrizes 

operacionais. Esse poder de definir identidades, 

mesmo que de forma indireta, revela a natureza 

política das políticas de salvaguardas, que mais do 

que proteger, moldam os sujeitos aos interesses 

do projeto desenvolvimentista global. 

A análise do caso do Piauí evidencia que o 

reconhecimento dos povos indígenas, longe de 

representar um avanço inequívoco na efetivação 

dos direitos territoriais, tem operado como um 

instrumento ambíguo de regulação e contenção. 

Sob a lógica do multiculturalismo neoliberal, o 

reconhecimento transforma-se em uma estratégia 

de gestão da diferença que, ao mesmo tempo em 

que valida a existência de sujeitos indígenas, rede-

fine os contornos de sua identidade e os limites de 

seus direitos com base em critérios técnicos, ad-

ministrativos e mercadológicos. A substituição da 

categoria constitucional “terra indígena” por 

“território indígena”, a concessão de títulos sem 

respaldo no regime jurídico originário e o uso polí-

tico da categoria “comunidade tradicional” apon-

tam para a institucionalização de formas seletivas 

de inclusão que, na prática, esvaziam o conteúdo 

protetivo dos direitos assegurados pela Constitui-

ção de 1988. 

Dessa forma, o reconhecimento não deve 

ser interpretado como um dado estático ou um 

gesto unívoco de inclusão, mas sim como um cam-

po de disputa, onde se confrontam projetos distin-

tos de Estado, de território e de justiça. A atuação 

conjunta de agências internacionais, órgãos es-

taduais e interesses fundiários revela como o 

reconhecimento pode ser capturado por lógicas de 



Página 25           ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 4, e92810, p. 1-31, 2025 

controle e mercantilização. No entanto, esse mes-

mo campo é tensionado pelos povos indígenas, 

que resistem, reagem e produzem contra-

narrativas jurídicas e políticas para afirmar seus 

modos de existência. É nesse terreno conflituoso 

que se desenha o verdadeiro sentido do 

reconhecimento em contextos de colonialismo 

renovado: não como um direito concedido, mas 

como uma luta permanente pela autodetermi-

nação, pela memória e pela retomada dos territó-

rios. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

A análise realizada neste artigo evidencia 

que o multiculturalismo neoliberal, longe de repre-

sentar uma política neutra de valorização da diver-

sidade, constitui uma forma sofisticada de regu-

lação da diferença étnica nos marcos do capitalis-

mo global. Sob influência direta de organismos in-

ternacionais, como o Banco Mundial, a lógica do 

reconhecimento passou a operar por meio de 

critérios técnicos e administrativos que subordi-

nam os direitos territoriais indígenas às exigências 

de legibilidade institucional e compatibilidade com 

o mercado fundiário. No contexto do Piauí, a 

criação da categoria “território indígena”, desvin-

culada do regime constitucional, exemplifica esse 

processo de ressignificação jurídica no qual o 

reconhecimento se converte em mecanismo de 

contenção e fragmentação dos direitos originários. 

Ao tratar o reconhecimento como um cam-

po de disputa, o artigo buscou mostrar que ele não 

implica, necessariamente, proteção plena, mas 

pode funcionar como instrumento de controle e 

exclusão. Entretanto, esse processo não ocorre de 

forma unidirecional. Os povos indígenas, ainda que 

submetidos a dispositivos institucionais restritivos, 

mobilizam saberes, estratégias jurídicas e formas 

próprias de organização para tensionar os limites 

das políticas estatais e afirmar seus projetos de 

vida e território. Assim, a luta pelo reconhecimen-

to não se encerra na obtenção de títulos ou no 

registro formal da identidade, mas se manifesta 

como um processo contínuo de retomada, re-

sistência e produção de futuros possíveis. Em con-

textos marcados por colonialismos renovados, co-

mo o que se observa no Piauí, o desafio não é 

apenas garantir o reconhecimento formal, mas as-

segurar que ele seja compatível com a autodeter-

minação dos povos e com a integridade de seus 

territórios. 

A análise desenvolvida neste artigo demon-

strou que o reconhecimento de identidades 

indígenas, nos marcos das políticas de regular-

ização fundiária impulsionadas por organismos in-

ternacionais, não é um processo neutro. Ao con-

trário, trata-se de um campo de disputa, onde 

diferentes interesses — jurídicos, econômicos, pol-



Página 26           ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Publicação Contínua 

íticos e simbólicos — se entrecruzam. O reconheci-

mento pode proteger, mas também pode con-

trolar, fragmentar e mercantilizar os territórios. 

No caso do Piauí, a adoção da categoria 

“território indígena” e a concessão de títulos sob 

parâmetros administrativos estaduais evidenciam 

a captura do reconhecimento por uma lógica de 

governança que prioriza a eficiência institucional 

e a segurança jurídica para o mercado. A atuação 

do Banco Mundial e do INTERPI revela como os 

critérios de inclusão são moldados por salvaguar-

das que tornam os sujeitos indígenas legíveis e 

compatíveis com os parâmetros da intervenção 

internacional. 

Esse tipo de política, longe de representar 

um rompimento com o passado colonial, atualiza 

suas formas. O multiculturalismo neoliberal atua 

como uma forma sofisticada de colonialismo jurídi-

co, capaz de reconhecer identidades apenas na 

medida em que estas não ameacem a estrutura 

fundiária, o projeto desenvolvimentista ou o re-

gime de propriedade vigente. O reconhecimento, 

nesse sentido, funciona mais como um dispositivo 

de contenção do que como uma via para a realiza-

ção plena dos direitos originários. 

Ainda assim, os povos indígenas não se re-

stringem ao papel de beneficiários passivos. Eles 

ocupam esse campo de disputa, tensionam os limi-

tes do reconhecimento instituído e produzem 

outras formas de afirmação política e territorial. A 

luta pela terra, portanto, não se resume à titulação 

formal, mas envolve a retomada ativa de sentidos, 

memórias e projetos de vida. 

Em um cenário de colonialismo renovado, 

reconhecer implica escolher: entre consolidar es-

truturas de controle ou viabilizar caminhos reais 

para a autodeterminação. O desafio está em con-

struir políticas que não apenas incluam, mas que 

respeitem, protejam e fortaleçam os territórios 

indígenas como espaços plenos de existência e au-

tonomia. 

 

REFERÊNCIAS 

 

AMORIM, Liliane Pereira de. Regularização fundiá-

ria de povos e comunidades tradicionais no estado 

do Piauí: a atuação do Instituto de Terras do Piauí. 

In: FURTADO, Gabriel Rocha; VELOSO, Francisco 

Lucas Costa (Orgs.). Propriedade Territorial no Pi-

auí: homenagem a Simplício Mendes. Teresina: 

EDUFPI, 2023.  

 

AZERÊDO, Raoni Fernandes; SILVA, Raimundo Pi-

res. Mercado de terras no Piauí e a des

(regularização) fundiária em curso no século XXI. 

Revista NERA, v. 25, n. 63, p. 49–66, 2022. 

 

BANIWA, Gersem. A conquista da cidadania indíge-

na e o fantasma da tutela no Brasl contemporâ-

neo. In: Alcida Rita Ramos. (Org.). Constituições 



Página 27           ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 4, e92810, p. 1-31, 2025 

nacionais e povos indígenas. 1ed.Belo Horizonte: 

UFMG, 2012, v. 1, p. 206-227. 

 

BIRD. Acordo de Empréstimo Nº 8575-BR, 2016. 

Disponível em: http://www.ipf.seplan.pi.gov.br/

documentos/. Acesso em: 23 ago. 2021. 

 

BIRD. Manual Operacional do Banco Mundial – 

Políticas Operacionais – OP 4.10. 2005. Disponível 

em: https://www.der.sp.gov.br/WebSite/

Arquivos/BancoMundial/Politica/PovosIndigenas/

Povos_Indigenas_Anexo_A.pdf. Acesso em: 10 jul. 

2025. 

 

BIRD. Marco da Política para Povos Indígenas. 

Projeto Piauí Pilares de Crescimento e Inclusão So-

cial. 2018. Disponível em: http://

antigo.seplan.pi.gov.br/download/201902/

SEP21_8ec3658eb3.pdf. Acesso em: 10 jul. 2025. 

 

CASANOVA, Pablo González. Colonialismo interno. 

Tradução de Simone Rezende da Silva. Buenos 

Aires: Consejo Latinoamericano de Ciencias Social-

es, 2007. Disponível em: http://

bibliotecavirtual.clacso.org.ar/clacso/formacion-

virtual/20100715084802/cap19. Acesso em: 26 

jan. 2023. 

 

CARVALHO, Maria Tereza Queiroz. Destinação de 

terras públicas a povos e comunidades tradicio-

nais: avaliação das normativas dos estados do nor-

deste. Viçosa-MG: UFV, 2020. 

 

CUSICANQUI, Silvia Rivera. Pueblos Orignarios y 

Estado. La Paz: Azul Editores, 2008.  

 

CUSICANQUI, Silvia. Ch’ixinakax utxiwa. Una refle-

xión sobre prácticas y discursos descolonizadores. 

1. ed. Buenos Aires: Tinta Limón, 2010.  

 

FERRO, Sérgio Pessoa. O ser indígena na história 

institucional brasileira: pardismo como razão de 

estado. Tese (Doutorado). Universidade Federal da 

Paraíba, Programa de Pós-Graduação em Ciências 

Jurídicas, João Pessoa, 2023a. 307f.  

 

GROS, Christian. Indigenismo e etnicidade: o desa-

fio neoliberal. In: Antropología en la modernidad: 

identidades, etnicidades y movimientos sociale en 

Colombia. Bogotá: Instituto Colombiano de Antro-

pología e Historia, 1997, p. 15–59.  

 

GROS, Christian. Políticas de la etnicidad: identi-

dad, Estado y modernidad. Bogotá: ARFO EDI-

TORES LTDA, 2000. 

 

GROS, Christian. Des territoires multiculturels? 

Cahiers des Amériques latines, n. 45, p. 3150, 

2004.  

http://www.ipf.seplan.pi.gov.br/documentos/
http://www.ipf.seplan.pi.gov.br/documentos/
https://www.der.sp.gov.br/WebSite/Arquivos/BancoMundial/Politica/PovosIndigenas/Povos_Indigenas_Anexo_A.pdf
https://www.der.sp.gov.br/WebSite/Arquivos/BancoMundial/Politica/PovosIndigenas/Povos_Indigenas_Anexo_A.pdf
https://www.der.sp.gov.br/WebSite/Arquivos/BancoMundial/Politica/PovosIndigenas/Povos_Indigenas_Anexo_A.pdf
http://antigo.seplan.pi.gov.br/download/201902/SEP21_8ec3658eb3.pdf
http://antigo.seplan.pi.gov.br/download/201902/SEP21_8ec3658eb3.pdf
http://antigo.seplan.pi.gov.br/download/201902/SEP21_8ec3658eb3.pdf
http://bibliotecavirtual.clacso.org.ar/clacso/formacion-virtual/20100715084802/cap19
http://bibliotecavirtual.clacso.org.ar/clacso/formacion-virtual/20100715084802/cap19
http://bibliotecavirtual.clacso.org.ar/clacso/formacion-virtual/20100715084802/cap19


Página 28           ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Publicação Contínua 

GONZAGA, Álvaro de Azevedo. Decolonialismo 

indígena. São Paulo: Matrioska Editora, 2021.  

 

HALE, Charles. Neoliberal Multiculturalism: The 

Remaking of Cultural Rights and Racial Dominance 

in Central America. Political and Legal Anthropolo-

gy Review, v. 28, n. 1, 2005. 

 

IGREJA, Rebecca Lemos. Estado, Diferença Cultu-

ral e Políticas Multiculturalistas: Uma comparação 

entre Brasil e México. 371 p. Tese (Doutorado em 

Antropologia Social). Brasília: Centro de Pesquisa e 

Pós-Graduação sobre as Américas, Universidade 

de Brasília, 2005. 

 

IGREJA, Rebecca Lemos; SIERRA, María Teresa. Plu-

ralismo jurídico e direitos indígenas na América 

Latina: fundamentos e debates. Revista da Facul-

dade de Direito da UFG, v. 44, n. 3, p. 1-43, 2020. 

 

IGREJA, Rebecca Lemos. Populism, inequality, and 

the construction of the -other-: an anthropological 

approach to the far right in Brazil. VIBRANT 

(FLORIANÓPOLIS), v. 18, p. 1-22, 2021. 

 

MACÍAS CHÁVEZ, Karla Cecília. El neocolonialismo 

en nuestros días: la perspectiva de Leopoldo Zea. 

Universitas Philosophica, vol. 32, n. 65, dez. 2015, 

p. 81-106. 

 

MARÉS, Carlos. Antropologia ou direito: crítica à 

autosuficiencia do direito. Hiléia (UEA), v. 13-14, p. 

17-32, 2010. 

 

MINISTÉRIO DOS POVOS INDÍGENAS - MPI. Dados 

do Censo 2022 revelam que o Brasil tem 1,7 mi-

lhão de indígenas. Publicado em 07 de agosto de 

2023. Disponível em: Dados do Censo 2022 reve-

lam que o Brasil tem 1,7 milhão de indígenas — 

Fundação Nacional dos Povos Indígenas 

(https:www.gov.br). Acesso em: 15 out. 2023. 

 

PACHECO DE OLIVEIRA, João. Terras indígenas. In: 

Antropologia e direito: temas antropológicos para 

estudos jurídicos. SOUZA LIMA, Antônio Carlos 

(Coord. Geral). Rio de janeiro/Brasília: Contra Ca-

pa, LACED, Associação Brasileira de Antropologia, 

2012. 

 

PEREIRA, João Márcio P. Ajuste estrutural e políti-

cas pró-mercado de terras do Banco Mundial. In: 

SAUER, Sérgio; PEREIRA, João Márcio M. (orgs.). 

CAPTURANDO A TERRA: Banco Mundial, políticas 

fundiárias neoliberais e reforma agrária de merca-

do. São Paulo: Expressão Popular, 2006.  

 

PIAUÍ. Lei Ordinária n. 7.389, de 27 de agosto de 

2020. Reconhece formal e expressamente a exis-

tência de Povos Indígenas nos limites territoriais 

do Estado do Piauí. Diário Oficial do Estado do Pi-



Página 29           ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 4, e92810, p. 1-31, 2025 

auí, Teresina, Ano LXXXIX, n 131º da Repúblicas, n. 

162, p. 5.  

 

PIAUÍ. Lei Ordinária n. 7.294, de 10 de setembro 

de 2019. Dispõe sobre a política de regularização 

fundiária no Estado do Piauí, revoga dispositivos 

da Lei nº 6.709, de 28 de setembro de 2015. Dispo-

nível em: Lei Ordinária nº 7.294, de 10 de dezem-

bro de 2019 Comissão Pró-Índio de São Paulo 

(cpisp.org.br). Acesso em: 27 set. 2023. 

 

PITTA, Fábio T.; CERDAS, Gerardo; MENDONÇA, 

Maria Luisa. Imobiliárias agrícolas transnacionais 

e a especulação com terras na região do MATOPI-

BA. [s.l.]: Rede Social de Justiça e Direitos Huma-

nos, 2018. 

 

SEGATO, Rita. Crítica da colonialidade em oito en-

saios: e uma antropologia por demanda. Tradução 

Danielli Jatobá e Danú Gontijo. Rio de Janeiro: Ba-

zar do Tempo, 2021. 

 

SILVA JUNIOR, Cosmo da. FAO, Banco Mundial e a 

política pública de regularização fundiária do es-

tado do Piauí: um estudo de caso sobre a influên-

cia das organizações internacionais no ciclo da po-

lítica pública. 123 f. Dissertação (Mestrado em 

Gestão Pública e Cooperação Internacional). João 

Pessoa: Universidade Federal da Paraíba, 2022. 

 

STAVENHAGEN, Rodolfo. Las clases sociales en las 

sociedades agrarias. México: Siglo XXI, 1969.  

 

STAVENHAGEN, Rodolfo. Los pueblos originarios: 

el debate necesario. In: Fernández, N. (comp). Ins-

tituto de Estudios y Formación de la CTA. Buenos 

Aires: CTA Ediciones, CLACSO, 2010. (Ferro, 2023, 

p. 5).  

 

TORSIANO, Ricardo et al (Orgs). A governança de 

terras no estado do Piauí: experiência do Núcleo 

de Regularização Fundiária da Corregedoria Geral 

de Justiça do Estado. Brasília: 2022. 

 

URSINI, Leslye Bombonatto. Comunidades tradicio-

nais: a regularização fundiária estadual no MATO-

PIBA piauiense e o desenvolvimento econômico. 

In: FURTADO, Gabriel Rocha; VELOSO, Francisco 

Lucas Costa (Orgs.). Propriedade Territorial no Pi-

auí: homenagem a Simplício Mendes.Teresina: 

EDUFPI, 2023. 

 

VARGAS HERNÁNDEZ, José G. Neocolonialismo, 

resistencia, crisis y transformación del estado. Re-

vista Internacional de Ciencias Sociales y Humani-

dades, SOCIOTAM, vol. XV, n. 2, jul-dec, 2005, p. 

155-183. 

 

VERDUM, Ricardo. Desenvolvimento, utopia e in-

digenismo latino-americano: um estudo sobre in-



Página 30           ISSN 2357-7975 

InterAção — Artigos Publicação Contínua 

digenismo e cooperação internacional. Rio de Ja-

neiro: Associação Brasileira de Antropologia, 2018.  

 

WOLKMER, Antônio Carlos. C. Pluralismo jurídico: 

fundamentos de uma nova cultura no Direito. 3. 

ed. rev. e atual. São Paulo: Editora Alfa Omega, 

2001. 

 

NOTES 

 

¹Ao todo, existem 19 processos envolvendo povos 

indígenas. Todos acessíveis ao público externo por 

meio do portal SEI do INTERPI e abertos para 

download no formato pdf no site https://

sei.pi.gov.br. Os processos analisados foram regis-

trados entre junho de 2020 e junho de 2021. 

 

2Art. 231. São reconhecidos aos índios sua organi-

zação social, costumes, línguas, crenças e tradi-

ções, e os direitos originários sobre as terras que 

tradicionalmente ocupam, competindo à União 

demarcá-las, proteger e fazer respeitar todos os 

seus bens (BRASIL, 1988).  

 

3O Matopiba abrange 31 microrregiões que, ao 

todo, possuem 73 milhões de hectares e 337 muni-

cípios. Desse total, 135 estão no Maranhão, 139 no 

Tocantins, 33 no Piauí e 30 na Bahia (Silva Junior, 

2022). “No dia 24 de agosto de 2020, por meio do 

Decreto nº 10.473, o Presidente Jair Bolsonaro re-

vogou o Decreto nº 8.447/2015, que dispunha so-

bre o Plano de Desenvolvimento Agropecuário do 

MATOPIBA - PDA-MATOPIBA. Atualmente, encon-

tra-se sem planos de preservação ou desenvolvi-

mento sustentável para a região e deixando a área 

desprotegida do avanço excessivo do agronegócio 

(PEREIRA et. al., 2021).” (Silva Junior, 2022, p. 29).  

 

4Conforme dados do Relatório da DALUTA (2020), 

o estado do Piauí abriga atualmente a atuação de 

41 empresas e fundos internacionais oriundos de 

diversos países, como Argentina, Estados Unidos, 

Japão, Reino Unido, China, Itália, Espanha, Alema-

nha, Países Baixos, Suécia e Canadá. Essas corpora-

ções estão envolvidas não apenas na produção 

agrícola — incluindo culturas rotativas de grãos 

como soja, milho, canola, colza e sorgo, além de 

cana-de-açúcar, algodão, diversas frutas (com ex-

ceção da laranja) e café —, mas também operam 

nos setores de comercialização de alimentos, aqui-

sição de terras e geração de energias renováveis 

(Silva Junior, 2022). 

 

5Art. 3º Para os efeitos desta Lei, entende-se por: X 

– territórios tradicionais: os espaços necessários à 

reprodução cultural, social e econômica dos povos 

e comunidades tradicionais, sejam eles utilizados 

de forma permanente ou temporária, observado, 

no que diz respeito aos povos indígenas e quilom-

bolas, respectivamente, o que dispõem o art. 231, 

https://sei.pi.gov.br
https://sei.pi.gov.br


Página 31           ISSN 2357-7975 

V. 16, N. 4, e92810, p. 1-31, 2025 

da Constituição Federal, e o art. 68, do Ato das Dis-

posições Constitucionais Transitórias, e demais re-

gulamentações; (Piauí, 2019).  

 

6Processo INTERPI n. 00071.007268/2020-91.  

 

7Processo INTERPI n. 00071.007268/2020-91, p.67.  

 

8Processo INTERPI n. 00071.007268/2020-91, p. 

69.  

 

9Processo INTERPI n. 00071.007268/2020-91, p. 

89.  

 


