ENSAO RURAL 9

ISSN 2318-1796
3Acesso aberto
Exten. Rur., Santa Maria, v. 31, e85706, p. 01-27, 2024 * https://doi.org/10.5902/2318179685706

Submissdo: 14/11/2023 * Aprovagdo: 04/07/2024 « Publicagdo: 02/09/2024

Sociologia e Antropologia Rural

A gente nao tinha capital, mas de verdade a gente era rico:
pobrezas e vidas dignas narradas por mulheres negras
assentadas no sul do Brasil

We didn't have capital, but we were really rich: poverty and dignified
lives narrated by black women settled in southern Brazil

Dayana Cristina Mezzonato Machado'®, Pamela Marconatto Marques'®

'Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Programa de Pds-Graduacao em Desenvolvimento Rural,
Porto Alegre, RS, Brasil

RESUMO

Este ensaio problematiza a tematica da pobreza experimentando levar a sério as vozes de mulheres negras
assentadas, reconhecendo-as como teorias locais. O desafio foi o de juntar pistas sobre os modos como
as nogOes de pobreza eclodem no cotidiano de mulheres que vivem em territérios associados a uma
pobreza invariavelmente decodificada como destitui¢do. Por meio de entrevistas em profundidade, sete
mulheres que vivenciam a experiéncia da luta pela terra junto ao Movimento dos Trabalhadores Rurais
Sem Terra (MST) no assentamento Filhos de Sepé, no sul do Brasil, narram suas no¢8es de pobreza, miséria,
riqueza e vida digna. Revisitando suas memodrias, as mulheres tramam teorias ancoradas em lutas
cotidianas que ressoam uma ética comunitaria de sustentacdo da vida que se deseja. Conectadas com a
terra e ao bom gosto de viver, suas reflexdes indicam a importancia de um investimento epistémico sobre
0s conceitos de pobrezas e misérias, bem como suas abissais diferencas.

Palavras-chave: Assentamentos; Desenvolvimento; Mulheres negras; Pobreza; Teorias locais

ABSTRACT

This essay problematizes the issue of poverty, trying to take the voices of settled black women seriously
and recognizing them as local theories. The challenge was to gather clues about the ways in which notions
of poverty erupt in the daily lives of women who live in territories associated with poverty that are invariably
decoded as destitution. Through in-depth interviews, seven women who experienced the struggle for land
with the Landless Rural Workers Movement (MST) in the Filhos de Sepé settlement in southern Brazil
narrated their notions of poverty, misery, wealth, and life worthiness. Revisiting their memories, the women
weave theories anchored in everyday struggles that resonate with a community ethic of sustaining the

@ 0]S[0) Artigo publicado por Extensao Rural sob uma licenca CC BY-NC-SA 4.0.

EY MC SR



https://doi.org/10.5902/2318179685706
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://orcid.org/0000-0002-7212-0525
https://orcid.org/0000-0003-0630-9546

2 | “A gente ndo tinha capital, mas de verdade a gente era rico, como hoje a gente é”. Pobrezas e...

desired life. Connected with the land and the good taste of living, his reflections indicate the importance of
an epistemic investment in the concepts of poverty and misery, as well as their abyssal differences.

Keywords: Black women; Development; Local theories; Poverty; Settlements

1 INTRODUCAO

Neste ensaio, experimentamos o didlogo respeitoso com teorias produzidas por
mulheres negras em contextos de lutas sociais, problematizando uma tematica bastante
estudada: a pobreza. O interesse pelo estudo da pobreza se deu aos autores com a
constatacdao de que na literatura de area, nos textos institucionais e marcos legislativos
que circulam tanto na area de desenvolvimento rural, os “pobres” sdo insistentemente
definidos por aquilo que supostamente lhes falta. A experiéncia viva de ambos com
territérios decodificados apenas por sua pobreza impunha, na contramdo disso, uma
atitude de suspeicdo diante dessa assuncdao homogeneizadora e arbitraria. Vidas simples
e pessoas comuns evidenciavam modos diversificados e complexos de estar no mundo,
gue colocava sob suspeita a aparente homogeneidade daquela pobreza “todo-caréncia”
dos textos institucionais com os quais tivéramos contato.

As narrativas das mulheres apresentadas aqui compdem parte da pesquisa de
campo do curso de doutorado do primeiro autor, com orientacdo do segundo e foi
realizada no Assentamento Filhos de Sepé, em Viamdo, Sul do Brasil;, uma area de
reforma agraria conquistada por meio da luta junto ao Movimento dos Trabalhadores
Rurais Sem Terra (MST). O assentamento Filhos de Sepé nasceu em 1998 a partir da
juncdo de familias que, no inicio da década de 1990, formaram os acampamentos
Palmeirdo e Santo Anténio, localizados na regido noroeste do Rio Grande do Sul.
Endividadas e expulsas pela monocultura da soja naquela regido, familias sem-terra ou
com pouca terra uniram-se a luta pela reforma agraria (Machado, 2015).

A opcao por fazer a pesquisa caminhando junto com mulheres vem de uma
relagdo intima do primeiro autor com as familias e os territérios da reforma agraria,
iniciada em 2003 quando participou do Estagio Interdisciplinar de Vivéncia (EIV)

convivendo durante quinze dias com a familia de dona Silica e seu Dico no assentamento

Exten. Rur., Santa Maria, v. 31, e85706, p. 01-27, 2024



Machado, D. C. M.; Marques, P. M. | 3

Resisténcia, municipio de Sete Lagoas, em Minas Gerais. Desde entdo, passou
acompanhar os processos de luta e organizacdo do MST atuando na extensdo rural em
assentamentos de reforma agraria, inicialmente em Minas Gerais e mais tarde no Rio
Grande do Sul, onde trabalhou no programa de Assessoria Técnica, Ambiental e Social
(ATES). Nessa trajetoria foi-se percebendo que tanto na vida cotidiana, como nas
mobiliza¢Bes, nos cursos e nos encontros, as mulheres estavam nas esferas de cuidado
daquilo que garantia as condi¢des essenciais para a continuidade da vida. O cuidado com
as criancgas, a alimentac¢do - do plantio ao preparo -, a saude, o embelezamento dos
espacos, a educacdo. Desse modo, a pesquisa com mulheres relaciona-se com a opgao
por ouvir estdrias que pudessem vir destes corpos-lugares: de cuidados com a
manutencdo da vida.

A pesquisa de carater exploratério usou a metodologia estérias de vida, quando
foram realizadas entrevistas em profundidade com sete mulheres: Maria, Teresa, Teca,
Lucia, Heloisa, Lurdes e Nilsa. A indicacdo das mulheres que participaram da pesquisa
foi feita pela coordenadora do assentamento, Lurdes. Por escolha das interlocutoras
seus nomes originais foram mantidos. Além das entrevistas, que foram gravadas e
transcritas, utilizou-se a metodologia da observacdao participante, quando houve o
registro em diario de campo das observacdes e participacdes em reunides e eventos
diversos com a comunidade durante os meses de setembro de 2021 a marco de 2023.

As narrativas das mulheres negras assentadas apresentadas aqui emergem de
corpos-lugares singulares e especificos, que ndo tem a pretensdo de serem universais.
Nesse caso, 0 uso da expressao “corpo-territorio” estd inspirada na proposta de

pensamento epistémico das mulheres indigenas feministas comunitarias e territoriais’.

' O feminismo comunitario territorial € uma proposta epistémica insurgente, legado de mulheres indigenas de abya
yala, sobretudo da sanadora ancestral maya-xinca Lorena Cabnal, que também tem uma formagdo em psicologia e
da intelectual militante boliviana Julieta Paredes. Para esse ensaio foram consultados os seguintes documentos:
“Acercamiento a la construccién del pensamiento epistémico de las mujeres indigenas feministas comunitarias de
Abya Yala", na publicagdo “Feminismos diversos: el feminismo comunitario” (Cabnal, 2010). A fala de Lorena Cabnal
a Red de Sanadoras Ancestrales del Feminismo Comunitario Territorial feita em 2019, disponivel em
https://www.youtube.com/watch?v=4frGU4qOnpU. O texto “Hilando Fino desde el Feminismo Comunitario”, de
Julieta Paredes (Paredes, 2010). A entrevista “Feminismo comunitario” feita a Adriana Gusman e Julieta Paredes no
canal OMAN ILEL, disponivel em https://www.youtube.com/watch?v=C612BnFCsyk.

Exten. Rur., Santa Maria, v. 31, e85706, p. 01-27, 2024



4 | "A gente ndo tinha capital, mas de verdade a gente era rico, como hoje a gente é". Pobrezas e...

Para Cabnal (2010), pensadora maya-xinka, o feminismo comunitario vai sendo tecido
desde o territorio historico enquanto mulher indigena, desde seu corpo e de sua relacao
com a terra. E importante destacar que a proposta epistémica dos feminismos
comunitarios e territoriais ndo se trata de uma vertente local e subalternizada de um
feminismo que se entende universal em seus esquemas interpretativos e nas suas
propostas de emancipacdo. Trata-se de um sistema de pensamento comunitario forjado
a partir de lutas protagonizadas por mulheres indigenas de abya yala e de suas
comunidades, formadas por sofisticadas redes de relacdes humanas e nao humanas,
desde o chdo de seus territorios.

Do ponto de vista metodolégico, a proposta de evidenciar narrativas de
mulheres negras assentadas tem inspiracdo nas provoca¢des do pensamento critico
pos-colonial de Spivak (2010) em seu ensaio “Pode o subalterno falar?” e nos textos
contra coloniais sobre a sofisticacdo do pensamento das pessoas comuns, de Anjos
(2019, 2006). Consideramos que contar estorias € um recurso de acesso a memaoria que,
segundo Martins (2024), em seu livro “Performances do tempo espiralar”, as culturas
que nado tiveram direito a historia oficial, o conhecimento se transmite e produz pela
oralidade e outras performances do corpo. Desse modo, este ensaio aposta na
poténcia existente nos encontros entre as diferencas (Glissant, 2021), em que foi feito
0 exercicio de evidenciar teorias locais, buscando coloca-las em dialogo com narrativas
dominantes da pobreza. Vale dizer que foram caminhos tortuosos, que implicaram em
muitos deslocamentos exigindo movimento e vida para os pesquisadores.

Além dessa introduc¢do e das consideracdes finais, o texto esta dividido em trés
partes, na primeira, por meio da memoria das mulheres negras assentadas e fragmentos
do diario de campo, buscamos apresentar como o tema da pobreza eclode na voz das
mulheres. Suas estdrias mostram detalhes cotidianos daquelas que vivenciaram em seus
corpos as violentas tentativas de deslegitimacdo das lutas comunitarias por terra e
reforma agraria, apresentando a compreensao da nocdo dominante de pobreza,
construida de fora, associada a violéncia, miséria, infelicidade e a corpos pretos. Na

segunda secdo, a partir das questdes levantadas pelas mulheres, problematizamos a

Exten. Rur., Santa Maria, v. 31, e85706, p. 01-27, 2024



Machado, D. C. M.; Marques, P. M. | 5

nocdo dominante da pobreza dialogando com teorias da critica decolonial e contra-
colonial. Na terceira secao, experimentamos dialogar com teorias produzidas nas lutas e
nas lidas pelas mulheres, apresentando conceitos e no¢des de pobreza e miséria, bem

como riqueza e vida digna.

2 NOCOES DE POBREZA PELA VOZ DE MULHERES NEGRAS
ASSENTADAS: MEMORIA E COTIDIANO DE LUTAS COMUNITARIAS
POR TERRA E REFORMA AGRARIA

Cada uma das mulheres foi convidada a contar suas estdérias de vida, a partir do
desejo e da necessidade de comunicacdo que cada uma sentisse, de modo bem livre. A
opc¢ao por fazer a abordagem dessa maneira ampla teve por intuito observar se a
tematica da pobreza aparecia desde suas memorias. De certo modo, era um jeito de
perceber se fazia sentido para elas falar de pobreza, e se sim, em que termos. Caso o
tema nao aparecesse de modo espontaneo, a abordagem direta sobre o tema seria feita,
no entanto, em todas as entrevistas a tematica apareceu. O texto fara uso da primeira
pessoa sempre que se referir as experiéncias de campo conduzidas pela primeira autora.

Como dito na apresentacdo deste ensaio, o acesso a memdria como
conhecimento faz referéncia as possibilidades de producdo e inscricdo do saber para
além da escrita. Martins (2024) afirma que enquanto a cultura ocidental privilegiou os
livros, os museus, as partituras e os escritos como plataformas privilegiadas para o
resguardo da memoaria, em culturas africanas e indigenas a memoria se apresenta por
meio de praticas performaticas, dentre elas, a oralidade.

As culturas africanas transladadas para as Américas encontravam na oralidade
seu modo privilegiado, ainda que nado exclusivo, de produg¢do de conhecimento.
Assim como para os povos das florestas, a producao, inscricdo e disseminacao
do conhecimento se davam primordialmente, pelas performances corporais,
por meio de ritos, cantos, dangas, cerimdnias sinestésicas e cinéticas. Por meio
delas, uma pletora de conhecimentos se retransmitia através do corpo em

movimento e por sua vocalidade, desde comportamentos mais simples,
expressdes praticas e habitos do cotidiano até as mais sofisticadas técnicas,

Exten. Rur., Santa Maria, v. 31, e85706, p. 01-27, 2024



6 | “A gente ndo tinha capital, mas de verdade a gente era rico, como hoje a gente é”. Pobrezas e...

formas, processos cognitivos, pensares mais abstratos e sofisticados, entre eles
a cosmopercepcdo ou filosofia (Martins, 2024, p.36).

Desse modo, a metodologia “estdria de vida”, escolhida como possibilidade de
acesso a memoaria, ancorada na noc¢do trazida por Martins (2024), apresenta-se como
instrumento de acesso também as teorias das mulheres assentadas. Apresentamos a
seguir dialogos entre trechos do diario de campo.

Agendei a entrevista com Maria por whatsapp. No dia marcado choveu bastante,
mas quando cheguei a sua casa, a chuva havia parado. Os cachorros me receberam e,
do galinheiro, Maria me avistou, disse para eu ir chegando enquanto caminhava até a
varanda onde nos cumprimentamos. “VYamos entrar porque aqui fora esta frio”. Deixei
meu cal¢cado na porta e ela gentilmente me emprestou um chinelo. Perguntou se
precisaria de mesa para escrever, respondi que nao era necessaria, entao ela me indicou
para sentar em um dos sofds que fica na sala, em um ambiente amplo e bem iluminado,
onde também havia uma mesa grande, estava separada da cozinha por uma bancada.
Um cachorrinho que ora vinha até mim e ora até Maria, acompanhavam nossa conversa.
Disse-me que com a pandemia as coisas ndo estavam faceis, suas vendas tinham caido
muito, pois ja ndo havia mais feiras. Maria faz paes e outros panificados para vender em
feiras e “de porta em porta”, também comercializa hortalicas e plantas medicinais.
Perguntou em que poderia me ajudar. Senti necessidade de retomar a apresenta¢ao do
objetivo da pesquisa e entdo, expliquei que me interessava proporcionar alguma
possibilidade para que a “voz” das mulheres do assentamento pudesse ocupar espaco
na universidade. Busquei explicar que “voz”, nesse caso, era entendida enquanto 0s
pensamentos e as compreensdes de mundo. Com concentracdo e aparente curiosidade
seus olhos me olhavam atentamente, o que sustentava o cuidado com o andamento da
pesquisa: Estaria sendo clara na minha explicacao, fazia sentido pra ela? Tentando
suportar as duvidas, convidei-a para contar sua estoria de vida, indicando que ficasse
bem a vontade para destacar o que quisesse, e que eventualmente eu faria algumas

perguntas. Perguntei se poderia gravar, ela me disse que sim. Comeg¢ou contanto que

Exten. Rur., Santa Maria, v. 31, e85706, p. 01-27, 2024



Machado, D. C. M.; Marques, P. M. | 7

ela e seu esposo Carlos? moravam em Passo Fundo quando um irmao do Carlos os

convidou para irem para o acampamento, no ano de 1996.

Mas ai a gente tinha o Eduardo bem problematico de saude. Ele tinha rinite
alérgica e um monte de complicacdo, ficava tdo sufocado que ndo conseguia
nem respirar, dai tinha que sair correndo com ele pro pronto socorro. Dai
pensamos, pensamos, porque a gente sabia como era, pra entrar e sair do
acampamento era uma dificuldade, né? Mas a vontade era imensa. O que que
vamos fazer? Conversamos, conversamos, conversamos e eu disse: Tu vai, tu vai
e eu fico com as criancas. Eu fiquei com os trés pequenos. Eu fiquei.

Quando Maria reafirmou que ficou, ela fez uma pausa e instalou-se uma
atmosfera de emocdes, que senti como uma espécie de orgulho de si mesma - por
ter conseguido - misturado as memorias das possiveis dores e dificuldades que esse
ato de ficar e cuidar dos filhos implicou. Maria morava em Passo Fundo, havia se
mudado para a cidade depois que sua familia perdeu a pequena quantidade de terra,
endividados pelo plantio da soja.

Eu tive muito problema com o Eduardo, ele chorava, chorava, chorava, fazia ‘N’
barbaridades na creche. Teve uma época que eu entrava no Onibus e estava
tudo bem, quando chegava perto da creche ele comecava ter ansia de vomito,
ele vomitava mesmo. Ai um dia a psicéloga me chamou. “A gente ta preocupada.
Tem alguma coisa acontecendo com o Eduardo. O que que é?" Aj eu contei pra
ela. Fiquei com vergonha, mas contei toda a histéria do acampamento, como é
que era. Elas me disseram: “Bah, mas o pai dele tem que vir ver ele mais seguido,
o Eduardo ta sentindo falta”. Eu disse, ndo tem como, ndao pode sair do
acampamento.

Entendi as razdes da dificuldade em sair do acampamento na entrevista com
Teca. Ela me disse que, no final dos anos 80 e inicio dos 90, era extremamente
perigoso se algum Sem Terra sozinho fosse identificado na rua, havia muita
perseguicdo naquela época; algumas pessoas ja tinham sido presas e torturadas,
além disso, colocava-se toda a luta do acampamento em risco. Ao mesmo tempo, em
algumas situacdes nao se podia sair porque a policia ndo permitia. Teresa, mae de
Teca, me contou que a policia cercou seu acampamento, proibindo qualquer tipo de
contato externo.

2 A pedido de Maria e buscando preservar as pessoas que nao participara, da entrevista os nomes dos familiares
sao ficticios.

Exten. Rur., Santa Maria, v. 31, e85706, p. 01-27, 2024



8 | “A gente ndo tinha capital, mas de verdade a gente era rico, como hoje a gente é”. Pobrezas e...

O INCRA levou nosso acampamento para uma area em Bagé, disse que era para
nos ensinar a trabalhar. Levou e nos cercou. Tudo em volta era policia. Ficamos
isolados e cercados, eles ndo nos deixavam sair. NOs tivemos uma epidemia de
sarampo. Imagina duas mil familias, quantas criancas nao eram?! Praticamente
cada fim de semana nos perdiamos uma crianca. Porque la nao tinha divisao, os
filhos eram de todos, ndo tinha esse negdcio de esse é meu, esse é seu! Eram
nossas criangas, nossos jovens. Até que um dia, me lembro como se fosse hoje,
nos perdemos a finadinha Fabiana. Entdo nés mulheres dissemos: Nao! Deu!
Chegal Eles vao ter que nos deixar passar! Agora ou é vida ou é morte! Com ela
nos bragos, nés fomos la enfrentar o batalhdo de brigadianos! (Os grifos sao
formas de tentar representar a énfase da fala de Teresa).

Lurdes lembra que no dia da ocupacdo todas as pessoas foram presas, inclusive
as mulheres. Heloisa, comadre de Lurdes, estava com o seu filho de apenas trés meses
e teve que ir com ele para a delegacia. “Todas nossas coisas foram retidas. Nao
deixaram nos levar nada”. Naquela noite Denilson ficou sem as fraldas e sem o leite.
“Lembro até hoje o choro dele.”

As estorias das mulheres me ajudavam a perceber os sentimentos envolvidos na
decisdo de ir e permanecer no acampamento lutar pela terra, assim como o0s
sentimentos de quem fica. Os cuidados aos quais as mulheres dedicam-se ecoavam
perguntas como: porque, afinal, pessoas simples e organizadas pelo objetivo comum
de ter um pedaco de terra estavam sendo brutalmente cercadas? Por que seus direitos
de ir e vir estavam sendo violados e seus modos de cultivarem a terra estavam sendo
impugnados, a ponto de o INCRA afirmar ser necessario ensinar-lhes a plantar?

Maria lembra bem da dor que sentiu quando uma pessoa da sua familia disse
que queria mesmo era que jogassem uma bomba em cima do acampamento e
acabassem com tudo. Ela conta que a maioria dos seus familiares tinha preconceito.

Os meus familiares demoraram muito pra vir me visitar. Eles viam assim como
verdadeiro pavor a gente vir pra um assentamento. Eles demoraram tempos,
muito tempo pra vir me visitar. E ai o dia em que vieram, uma sobrinha minha
teve coragem de dizer, me olhou assim e disse: - “Bah tia, te juro que eu nunca
pensei que era assim”. - E como que tu pensou que era? - “Ah, eu pensei que eu
ia chegar aqui e eu ia encontrar um barraquinho em cima do outro, aquilo que
a gente vé |a nas vilas de Passo Fundo, todo mundo numa pobreza, numa
tristeza, a gente nem queria vim". - T3, mas eu sempre falei pra vocés que nao

é assim... Mas a imprensa diz que é assim, né? Que é miséria, que é pobreza,
gue é uma vagabundagem.

Exten. Rur., Santa Maria, v. 31, e85706, p. 01-27, 2024



Machado, D. C. M.; Marques, P. M. | 9

A observacdao de Maria sobre a imprensa demarcava uma contundente diferenca
entre a sua experiéncia vivida e o imaginario que o discurso dominante construia.
Seguindo as pistas de Maria pesquisei sobre o que a grande midia divulgava sobre a
luta dos trabalhadores sem terra no periodo em que estavam acampados. Em 15 de
agosto de 1990, a revista Veja publicou uma edicdo cuja capa dizia “Violéncia. A escalada
de selvageria assusta o pais”. Acompanhando os dizeres, uma imagem na qual se veem,
em meio a fumacga das bombas policiais, dois homens simples, ndo brancos, cada um
com uma foice na mdo, diante de varios policiais fortemente armados e protegidos por
escudos. Na edicao de 16 de abril de 1997, periodo em que Teresa e Teca ja eram
assentadas e o companheiro de Maria estava acampado, a mesma revista publicou
uma matéria intitulada “A marcha dos radicais - quem sdo e o que querem 0s sem-

terra”. No texto, a seguinte apresentacao:
Representantes de um Brasil Arcaico, descalcos, dentes ruins, bicho-de-pé e
pouco estudo, os sem-terra invadem propriedades, desrespeitam a lei e

enfrentam a policia. J& morreram e mataram nesses conflitos. Parecem um
pouco os fanaticos do beato Anténio Conselheiro (Passos, 2014).

Assim como na edi¢ao de 1990, a revista insiste na vinculacdo dos Sem Terra com
a violéncia e a selvageria, associando-os ao mesmo tempo a no¢do degradante de
pobreza. Ao considerar arcaicas essas existéncias, a narrativa dominante vai
construindo a ideia de que alguns modos de viver ndo sao legitimos, no limite, deveriam
desaparecer. Ao mesmo tempo, apresentar a pobreza com detalhes tao vis parece, por
si s6, suficiente para interditar a razao das reivindica¢des do grupo, sua “civilidade”
estaria comprometida.

Heloisa contou que no municipio em que ela nasceu e se criou, Cachoeira do Sul,
ndo se tinha muitas noticias sobre as lutas pela terra e as atividades do Movimento
Sem Terra.

Cachoeira ndo deixava entrar esse tipo de noticia. Eu ndo me lembro de
nenhuma situacdo de eu ter visto alguma coisa de sem terra em Cachoeira. Na
época, o Nilson - meu companheiro - morava em Porto Alegre e eu, em

Cachoeira, entdo a gente se via no final de semana. Quando eu passava em
Arroio dos Ratos, ali tinha um acampamento, eu chamava de vagabundo. Que

Exten. Rur., Santa Maria, v. 31, e85706, p. 01-27, 2024



10 | “A gente ndo tinha capital, mas de verdade a gente era rico, como hoje a gente é". Pobrezas e...

sdo as ideias que as pessoas péem e a gente corre atras. Eu vinha sexta de noite
e voltava domingo de tarde, nesse final de semana a gaita estava batendo, gaita
e violdo. Ai tu fazias o calculo que aquilo era sé festa a semana inteira. Podia ser
s6 um cara brincando, mas ja passava que era todo mundo numa festa s6. Como
a gente muda quando comeca entender o processo la dentro mesmo, né?

Compreendi que Heloisa me apresentava sua visao inicial dos Sem Terra,
denominados “vagabundos”, para explicar que assim como ela, que hoje é assentada,
muitas pessoas também eram influenciadas pelas ideias que as pessoas colocam. Essas
“ideias” ndo toleram gente simples, lutando e vivendo em barracas improvisadas na
beira da estrada, fazendo festa e divertindo-se. Assim como Maria também explicou
que havia uma constru¢ao pela midia que associava Sem Terras e assentamentos com
vagabundagem e infelicidade, Heloisa, por meio do seu exemplo, evidenciava que o
comportamento dos Sem Terra era moralmente desclassificado, julgados desordeiros
e indignos por quem vé de fora, no entanto, “a gente muda quando comeca a entender
0 processo |a dentro mesmao”.

No dia 08 de maio de 2004, ano em que Heloisa e Nilson foram para o
acampamento, o jornal Folha de Sao Paulo publicou, na coluna Opinido, texto de
Graziano, no qual argumentava que a reforma agraria no Brasil ndo tinha mais sentido,
jad que o rural - para ele representado univocamente pelo agronegécio - modernizou-
se e insistir na reforma agraria, para ele, era um entrave ao desenvolvimento.

Gente boa, miseravel, mistura-se aos oportunistas e malandros para ganhar um
lote nos assentamentos. lludidos com promessas de futuro facil, massas sdo
manipuladas e treinadas para invadir fazendas e erguer lonas pretas. A classe
média se apieda, enquanto a burguesia, assustada com a marginalidade, apoia
veladamente: faca o favor de seguir para bem longe daqui! Assim, a favela
mudou de lugar - dos barracos na periferia para os acampamentos rurais.
Imaginar que um pobre alienado, sem aptiddo nem cultura adequada, possa se

tornar um agricultor de sucesso no mundo da tecnologia e dos mercados
competitivos significa raciocinar com o absurdo (Graziano, 2004, P.2).

Para ele, os “pobres” em luta pela terra estariam entre “gente boa e miseraveis”
e “malandros e marginais”. A associacdo de assentamentos com favelas se enquadra
numa narrativa que, pela mera comparacdo, visa deslegitimar as pessoas e suas

reivindicagdes. Como conta Souza (2018) no livro “Cria da favela”, pelo discurso

Exten. Rur., Santa Maria, v. 31, e85706, p. 01-27, 2024



Machado, D. C. M.; Marques, P. M. | 11

hegemonico a favela é construida como o lugar socialmente das caréncias e do excesso
de violéncias. Assim como a favela e os favelados, a luta pela terra, os assentamentos
e 0s assentados vao sendo sistematicamente construidos como corpos e territérios de
uma pobreza degradante: miseravel e perigosa.

Na entrevista com Nilsa perguntei como havia sido o inicio dela no assentamento.
Contou-me que tinha chegado em 2009, quando se casou com El6i, que ja era
assentado. Ela disse:

Sé estando junto que a gente conhece e sabe como é que funciona. Porque tem
muita gente que nem tem ideia de como é. Tem muita gente que acha que é
uma vida diferente do outro povo que ta na roga. Eu tive questdes assim até de
uma médica. Conversando na consulta, ela me perguntou, mas vocé mora
aonde? Ai eu disse, eu moro no assentamento em Aguas Claras3. Al ela: -
“Assentamento, o que que é? Vocés moram em barraca? Vocés moram em
barraca preta?”. Ela me olhava assustada. Eu disse: - Ndo, nés ndo moramos
mais em barraca de lona preta. Quem mora em barraca de lona preta sdo os
que estdo acampados. Eu expliquei que eram aqueles que estdo em luta para
conseguir um pedacinho de terra e os assentados sdo aqueles que ja
conseguiram o seu terreno e ja estdo com sua casa que com muita luta, muita
dificuldade, muita garra eles conseguiram conquistar a terra e hoje, aonde eu
estou morando, é uma casa de material. Ela disse: - “Ah é? Eu pensava tudo ao
contrario, eu achava que vocés eram como uns favelados.” Bem assim ela me
disse. E outras pessoas também questionam, e ai o que que eu digo quando eles
perguntam se é uma vida muito dificil, se € uma vida pobre demais, eu digo:
Vocés tém que ir 1& conhecer!

Vemos que os imaginarios hegemdnicos sobre as favelas e os acampamentos,
em tese lugares de pobreza, sdo abstratamente construidos como precarios. A estoria
de Nilsa reforca a questdo trazida por Maria, em que novamente aparece nesse
imaginario a nocao de assentamento como lugar “pobre demais”.

A nocdo de pobreza vista e elaborada de fora - vil, precaria, violenta, associada
a corpos pretos - vai sendo apresentada pelas mulheres negras assentadas como uma
tematica recorrente em suas vidas e que exige delas elaborac¢des cotidianas de contra-
narrativas para dar conta de suportar a relacao com o Outro. Como € o caso de Nilsa,
que descobriu no convite para virem aqui conhecer o assentamento, e um pouco da

sua vida, a possibilidade da fabulacao de outros mundos, a construc¢ao de novas lentes,

3 Aguas Claras é um bairro do municipio de Viam&o onde fica localizado o assentamento Filhos de Sepé.

Exten. Rur., Santa Maria, v. 31, e85706, p. 01-27, 2024



12 | “A gente ndo tinha capital, mas de verdade a gente era rico, como hoje a gente é". Pobrezas e...

apostando na poténcia criadora do encontro. As mulheres negras assentadas
reconhecem essa pobreza vista de fora, pois sendo personagens dessa histéria -
contata por terceiros - elas habilmente identificam as violéncias que promovem o0s
apagamentos dos seus mundos. Por outro lado, as elaborac¢des sobre pobreza por elas
gue vivem nos territorios ganham sentidos bem distintos. Outras reflexdes eclodem
para dar conta de pensar as diversidades nos acampamentos e nos assentamentos.
Heloisa conta:
Logo que cheguei no acampamento comecei a ver muita gente que bebia, que
tinha problema disso e daquilo. Ai eu dizia: “Como que essas pessoas vao ficar
aqui e ganhar terra?” Com o tempo fui vendo que uma coisa ndo tem nada a ver,
as pessoas sao, tem os seus problemas de vida, tem as suas angustias e as
pessoas vao vivendo, vao resolvendo os seus problemas. Ndo precisamos de

alguém pra dizer o que pode ou nao pode. S3o pessoas, sdo trabalhadores,
lutando pelo seu ganha pao, do seu jeito.

Em contextos muito especificos as mulheres se autodenominam pobres,
evidenciando as fronteiras que tais definicdes demarcam. Heloisa afirma que

as vezes as pessoas sdo pobres, mas acham que ndo sdo porque tem uma

carroca a mais, porque tem um fogao diferente da outra. “Ah, entdo eu sou mais

do que a outra!”. Mas nao sdo. Tudo é trabalhadora, tudo é pobre. Mas a midia

e as ideias colocam que as pessoas sao diferentes umas das outras por aquela
bugiganga que uma tem diferente da outra.

Durante a reunidao de preparagdo para festa de aniversario do assentamento, em
uma conversa informal entre as mulheres, Maria também fez o uso da palavra “pobre”
enquanto autodefini¢ao. Ela contou que logo apds as elei¢cdes, no dia 01 de novembro,
quando estavam tendo bloqueios da rodovia RS 040, em Aguas Claras, organizados
pelos apoiadores de Bolsonaro que, em atos antidemocraticos, contestavam o
resultado das elei¢cBes e tentavam intimidar a populacdao. Era noite, préximo as 23
horas, Maria voltava de carona do curso de Educacdo de Jovens e Adultos (EJA), quando
ficou presa num desses bloqueios. Ela viu um grupo de homens cercando o carro logo
a sua frente. O carro foi parado e ela percebeu movimentos estranhos. Foi entdao que
ela reconheceu que se tratava de uma conhecida, uma mulher jovem, em um carro

simples que tinha o adesivo do Lula. As palavras que ela conseguiu ouvir eram

Exten. Rur., Santa Maria, v. 31, e85706, p. 01-27, 2024



Machado, D. C. M.; Marques, P. M. | 13

carregadas de violéncia sexual. Disse que quando estava prestes a descer, pois
segundo ela “ndo iria suportar ver que fizessem mal a outra mulher”, mesmo que sua
vida corresse risco, viu que outro homem - provavelmente conhecido da mulher -
chegou e dispersou o grupo, liberando o carro. Maria contou esse breve relato muito
angustiada, chorando disse que ela temia pelo que tais pessoas seriam capazes de
fazer. Disse algo como “porque a gente sabe o que pode acontecer para nés, que somos
pobres”. Ela falava de 6dio aos pobres, uma aversao de pessoas ricas as pessoas pobres,
cujos efeitos eram conhecidos por ela, e por aquelas que a ouviam.

A autodefinicao de Maria como pobre demarca a diferenca politica, econdmica e
ideoldgica de outra classe que, como apresentado por ela, seria a classe dos “ndo-
pobres”, historicamente privilegiados, e que odeiam os “pobres”. As estdrias das
repressdes sofridas nos acampamentos, nas marchas e nas mobilizacdes que dona
Teresa rememora, elucidam esses sentimentos. Elas sabiam que o aparato estatal e
midiatico era muito eficiente na defesa dos “ndo-pobres”. E ainda que naquela ocasiao
dos bloqueios pds-eleicdes fossem os “nao-pobres” que estavam “fazendo baderna”, a
angustia de Maria evidenciava que o aparato estatal continuaria defendendo a classe
que sempre defendeu.

Nesse sentido, é possivel afirmar que a palavra pobreza adquire varios sentidos
para as mulheres dessa pesquisa. Quando nomeada por alguém que nao vive em
corpos-territérios decodificados como pobre, ela se apresenta como sindnimo de
miséria, muitas vezes associada a violéncia e vagabundagem.

Entre as mulheres assentadas, a pobreza evocada no cotidiano muitas vezes é
proferida a partir da relacao politica que diferenciam “pobres” de “privilegiados”.
Elementos de exploracdo e privilégios proprios da organizacdo capitalista sdo
utilizados para demarcar diferencas jamais vistas como naturais e tampouco
meritocraticas. Desse modo, a autoidentificagdo como pobre aparece em contextos
quando se busca diferenciar da opuléncia do acimulo de bens materiais, ou seja,
daqueles que sempre tiveram privilégios e poder, sejam eles econdmicos, sociais,

politicos e raciais. Nesse caso, afirmar-se pobre é motivo de orgulho, pois ainda que

Exten. Rur., Santa Maria, v. 31, e85706, p. 01-27, 2024



14 | “A gente ndo tinha capital, mas de verdade a gente era rico, como hoje a gente é". Pobrezas e...

historicamente exploradas e oprimidas, sempre batalharam e se mantém de cabeca
erguida, altivas ao seu modo de existir.

A narrativa dominante da pobreza vai sendo desnudada pelas mulheres negras,
que compreendem bem as insistentes tentativas de associa-las a tristeza, miséria,
vagabundagem. Levar a sério os pensamentos das mulheres sobre os efeitos desse
imaginario dominante na deslegitimacdo das suas vidas e lutas passa pela constatacao
da incontornavel diferenca entre os modos como suas vidas, seus COrpos e seus
territérios sao lidos por lentes outsider, e os modos como elas as concebem.
Deslocando a no¢ao dominante de pobreza, as mulheres vao apresentando fissuras
nesse conceito, fendas pelas quais vazam nog¢des outras. Na proxima sec¢ao
aprofundaremos sobre as perspectivas que, ao problematizarem a no¢cdao dominante

de pobreza, apresentam novas possibilidades de leitura sobre a tematica.

3 PERSPECTIVAS CONTRA-HEGEMONICAS: RACA, POBREZA E
DESENVOLVIMENTO

Ao final da entrevista com Lucia, ela disse que “lembra como se fosse hoje” da
primeira vez que ouviu falar sobre a luta dos Sem Terra. Ela tinha aproximadamente 12
anos, e estava na escola, quando a professora conversou com os alunos sobre o que
tinha acontecido na Fazenda Annoni4, primeira grande ocupacao de terra pelo MST. Era
0 ano de 1985, Lucia morava em Trés Passos, municipio relativamente perto de Sarandi,
onde houve a ocupacdo. Ao final da explicacdo da professora um dos alunos disse:
“Tudo schwarz né professora?” Lucia explicou que o menino, filho de familiares com
descendéncia alemd, tinha dito “Tudo preto, né professora?”. Ela, que se |1é como
mulher negra, lembra dessa estdria como se fosse hoje e escolheu trazé-la para nossa
conversa, marcando a relevancia dessa discussdo para ela. Seu testemunho ressoou
como um alerta sobre aimportancia de, enquanto pesquisadores levarmos a sério suas
4 A ocupac¢do da Fazenda Annoni, localizada no municipio de Sarandi, foi a primeira acdo do Movimento dos

Trabalhadores Sem Terra (MST), com forte apoio da Igreja, por meio das comunidades eclesiais de base, um
acampamento massivo, no qual mais de sete mil pessoas participaram dessa luta.

Exten. Rur., Santa Maria, v. 31, e85706, p. 01-27, 2024



Machado, D. C. M.; Marques, P. M. | 15

palavras. Como lembra Spivak (2010) ao final do seu ensaio “Pode o Sulbalterno falar?”:
“A mulher intelectual como uma intelectual tem uma tarefa circunscrita que ela nao
deve rejeitar com um floreio” (Spivak, 2010:126). Nesse sentido, entendemos que Lucia
convoca a pensar as relagdes entre pobreza e raca, chamando atencdo que aquilo que
supostamente se apresenta como violacdo e problema estd, invariavelmente,
associado a corpos negros.

Desde o inicio do século XX, a questdo racial se fazia presente nas elaboracdes
sobre a “nac¢do brasileira”, como vemos na literatura e nos classicos contos de
Monteiro Lobato.

Chegam silenciosamente, ele e a ‘sarcopta’ fémea, esta com um filhote no Utero,
outro ao peito, outro de sete anos a ourela da saia. Este funesto parasita da
terra é o CABOCLO, espécie de homem baldio, seminébmade, inadaptavel {5\
civilizacdo, mas que vive a beira dela na penumbra das zonas fronteiricas. A
medida que o progresso vem chegando com a via férrea, o italiano, o arado, a
valorizagdo da propriedade, vai ele refugindo em silencio, com o seu cachorro,
o seu pildo, a pica-pau e o isqueiro. (Lobato, 2014, p. 165)°. (Grifo nosso).

Na literatura de Lobato do inicio do século XX, a discussdo racial aparece
nitidamente como diferenca que marca o inicio da ideia de modernizac¢ao do rural
brasileiro. No texto “Sob o olhar do outro: o experimento do racismo cientifico nas
missdes brasileiras de instruir e sanear populacdes pesqueiras” a socidloga Cyrino
(2020) discute e aprofunda essa questdo a partir do racismo cientifico no Brasil,
também no inicio do século XX. Por meio de um minucioso estudo, ela analisa os
projetos de eugenia discutidos na época. Como é o caso do médico Renato Kehl que
defendia “a existéncia de um tipo superior humano, que precisava ser preservado, e de
um tipo inferior, impermeavel a civilizacdo. Previa assim, a eliminacao gradativa do
“elemento degenerativo humano”, e a reduc¢do paulatina do que concebia como a
segunda e terceira espécies”. Segunda ela “O eugenismo era a aplicacdo social dessa

ciéncia, através de praticas de higiene, moral, educacado, legislacdo. Promovendo

politicas que pudessem respaldar uma acdo eugénica no pais” (Cyrino, 2020, p. 22).

50 conto “A velha praga”, publicado pela primeira vez em 1914, faz parte de uma coletdnea de textos do autor,
periodicamente publicados no jornal o Estado de Sdo Paulo.

Exten. Rur., Santa Maria, v. 31, e85706, p. 01-27, 2024



16 | “A gente ndo tinha capital, mas de verdade a gente era rico, como hoje a gente é". Pobrezas e...

Buscando elucidar como se deu a constru¢do da pobreza como “problema
nacional” no Brasil, Sprandel (2004), afirma que até 1950 a pobreza aparece nas
analises principalmente para adjetivar aqueles que eram considerados os “verdadeiros
problemas”: ora como resultado da mesticagem, ora da escraviddo. Segundo ela, os
moradores do interior do Brasil eram analisados a partir de sua apatia, sua tristeza e
suas doencas; enquanto as analises sobre a “classe baixa” das cidades, apesar de

fazerem referéncia a pobreza, centrava-se na sua potencial periculosidade.

Ao mesmo tempo em que se preparava para sanear as grandes cidades e o
sertdo, a medicina do final do século XIX permanecia fortemente arraigada nas
teorias racistas. Tendo vencido as epidemias, tratava-se agora de “curar” a raca.
Ou seja, a raca como fator explicativo da pobreza permanecia forte,
notadamente no sentido de desviar a atencao das hierarquias econdmicas e
sociais (Sprandel, 2006, p.85).

Por meio de uma arqueologia dos pensamentos hegemonicos que buscaram
interpretar o Brasil, a autora mostra que até a |l guerra era a raga que explicava a razao
da pobreza, sendo aquela considerada a questdo que colocava em xeque a
possibilidade de sermos, ou ndo, uma nacao. Sera, portanto, somente a partir de 1950
que a pobreza emerge enquanto “problema” central nas interpretacdes hegemdnicas
sobre o Brasil, acompanhando uma tendéncia no discurso mundial construido a partir
do bindbmio pobreza e desenvolvimento. O conceito de pobreza, construido como
dominante e que forcosamente unificou e homogeneizou a diversidade de grupos
excluidos da “civilizagao”, dissimulou o racismo cientifico. Nesse sentido, a meméria de
Lucia lembra que refletir sobre pobreza e luta pela terra demanda o exercicio de
pensarmos também as questdes de raca.

O pensador iraniano Rahnema (2001) vai dizer que a nog¢do naturalizada e
homogeneizada que temos hoje da pobreza é parte de um discurso moderno que
nasce no pos Il guerra associado a ideia da falta de desenvolvimento. No livro “The
Development Dictionary: A Guide to Knowledge as Power”, o autor afirma que a “pobreza

global” é uma construcdo moderna, criada e padronizada por indicadores

exclusivamente econdmicos, como é o caso da “linha da pobreza” e da lista dos paises

Exten. Rur., Santa Maria, v. 31, e85706, p. 01-27, 2024



Machado, D. C. M.; Marques, P. M. | 17

mais pobres do mundo, produzida periodicamente pela Agéncia das Nacdes Unidas
para o Desenvolvimento. Um dos principais atores na criacdo e reproducao desse
repertério - feito de certa gramatica e de métricas especificas - tem sido o Banco
Mundial, que em um dos seus primeiros relatérios, considerou pobre e
subdesenvolvido aqueles paises com uma dada renda média per capta, aferida sempre
em comparacdo aos paises “desenvolvidos”, e atribuindo aos ultimos, em especial aos
Estados Unidos, a prerrogativa de ajudarem os paises pobres a elevarem seus padrdes

de vida:

Pela primeira vez na histéria, nacBes e paises inteiros passaram a ser
considerados (e se considerarem) pobres, sob o argumento de que sua renda
total é insignificante em comparacdao com aqueles que hoje dominam a
economia mundial. Consequentemente, a renda nacional foi introduzida como
uma nova medida global para expressar os varios estagios do desenvolvimento
econdmico, proposto como a resposta final a pobreza. (Rahnema, 2010, p.178).

Quando o discurso da falta de desenvolvimento como a causa da pobreza é
acionado e sustentado pelas nacdes do norte global, se expande para todas as na¢des
lidas como “subdesenvolvidas” do globo. Parte da contribuicdo dessa proposta é
recordar que a maioria dessas nac¢des eram recém-saidas de processos revolucionarios
anticolonialistas, situadas, sobretudo, no continente africano e sul-asiatico e que, ao
ingressarem nos Orgados internacionais recém-criados, o farao sob a condi¢ao de
problema a ser resolvido pelo empenho do Norte Global (Escobar, 1995). No cenario
do pds-guerra, organismos internacionais recém-criados, como o ja citado Banco
Mundial (BM) e a Organizacao das Na¢des Unidas (ONU) declararam “guerra a pobreza”
em paises onde supostamente o desenvolvimento ainda nao havia chegado, e onde
supostamente reinava o obscurantismo, a tradicdo, a selvageria, o atraso e a caréncia.

Nessa mesma direcao aponta o socidlogo venezuelano, Lander (2005), ao afirmar
que a pobreza na Asia, Africa e América Latina foi “descoberta” no periodo do pés |I
guerra a partir de uma definicdo estritamente econémica e quantitativa. De modo
arbitrario, em 1948 o Banco Mundial definiu como pobres aqueles paises cujos

ingressos anuais eram inferiores a US$100 per capta. Foi assim que dois tercos da

Exten. Rur., Santa Maria, v. 31, e85706, p. 01-27, 2024



18 | “A gente ndo tinha capital, mas de verdade a gente era rico, como hoje a gente é". Pobrezas e...

humanidade acabaram transformados em pobres, e consequentemente carentes de
intervencdo. A solu¢do para tamanho problema era o desenvolvimento, que nasceu a
partir da criacdo de anormalidades (os “pobres”, os “desnutridos”, os “analfabetos”, as
“mulheres gravidas”, os “sem terra”), as quais deveriam ser reformadas (Lander, 2005).
A partir de entdo, paises e individuos decodificados como pobres passaram a ser
objetos de conhecimento e de administracdo, escrutinados em nome dessa “guerra”. A
pobreza tornou-se a tematica central para muitos estudos académicos, agéncias
internacionais e 6rgdos governamentais, imbuidos das benevolentes tarefas de
explicar suas causas, bem como estratégias para se combaté-la (Escobar, 2007).
O gedgrafo haitiano Anglade (1983) também teceu duras criticas a essa no¢ao
universalizada da pobreza, ele afirma:
Soube-se descrevé-la sem compreendé-la, lamenta-la sem respeita-la, e
sobretudo, soube-se amalgama-la a miséria para desativar a alternativa de que
esta plena, quando se tinha simplesmente de questiona-la sobre os modos e

vias de des-envolver [no sentido de desencobrir] os oprimidos para uma
democratizacdo que nado tarde e nem falhe. (Anglade, 1983, p.04).

Anglade afirma que diversos e criativos mundos de existéncia foram reduzidos
ao conceito de pobreza, confundindo-o com o conceito de miséria. Nessa dire¢ao Majid
Rahnema afirma que reduzir a pobreza ao somatério de “faltas” € um erro que tem

impedido a realizagdo de um debate sério sobre a tematica.

“O que hoje é chamado de pobreza é um conceito socialmente fabricado que
tende a despojar o povo, colocado sob um conceito arbitrariamente definido
“linha de pobreza”, de desenvolver suas proprias riquezas, as riquezas que lhes
permitiram durante toda a sua histéria ndo cair na indigéncia.” (Rahnema, 2001,

p.3).

As graves consequéncias dessa rapida vinculacdo entre pobreza e miséria foram

o envilecimento®, a condenacdo e, no limite, a destruicdo de modos de existir,

6 Termo utilizado pelo sociélogo haitiano Jean Casimir (1980), em seu classico “culturas oprimidas”, o qual destaca a
matriz racial de poder que vai marcando o lugar de corpos ndo brancos nesse panorama mundial marcado pela
persisténcia da colonialidade, onde ser subdesenvolvido é como ser um indigena latino-americano ou um negro
africano. Verbalizar isso nos ajuda a entender o processo que Casimir chama de envilecimento, a que teriam sido
submetidas as praticas e saberes com que essas populag¢des criaram possibilidades de manter a vida e o lago social,
e denunciadas como arcaismo, ignorancia, obstaculo ao desenvolvimento, mal que deve ser extirpado. Envilecer a

Exten. Rur., Santa Maria, v. 31, e85706, p. 01-27, 2024



Machado, D. C. M.; Marques, P. M. | 19

cosmovisdes e tecnologias eminentemente locais. Anglade propde a reabilitacdo
epistemolégica da pobreza, que, fora do paradigma da opuléncia e do acumulo - em
que a pobreza estaria atada a folclorizacdo e a miséria - pode ser acionada como

portadora de alternativas potentes:

E esse o paradigma de que partimos, a ruptura com o miserabilismo e a
folclorizagdo como abordagens da pobreza para endossar firmemente o esforco
de habilitar esse objeto de estudo da dignidade epistemoldgica ainda restrita as
grandes questdes dos grandes dessa terra. Se a miséria persiste e ainda se cola
a nos, é que nao escolhemos partir da pobreza, mas de métodos de trabalho e
de modos de pensar que partem da opuléncia. (Anglade, 1983; p.05)

A proposta de reabilitar, o que poderiamos chamar de “a outra face da pobreza”,
como sugere Anglade, passa por compreender que existe conhecimento, estratégia e
capacidade de criacdo nessa pobreza. Nas entrevistas com as mulheres, as
potencialidades e as complexidades de seus mundos de vidas vao sendo apresentados

como vidas dignas, como veremos na se¢ao seguinte.

4 TERRA, LIBERDADE E VIDA DIGNA: TEORIAS DE MULHERES
NEGRAS ASSENTADAS

Nilsa afirma que passou a infancia em Jabuticaba, uma comunidade no interior

de Tenente Portela.

L4, todo mundo vivia daquilo da roca, meu pai sempre plantou arroz, soja, trigo
e milho. E dai tinha o aipim, feijdo, a terrinha que tinha era 12 hectares, ele tinha
fruta, tinha a plantacdo, o leitinho, a vaca, o porco, galinha. De tudo nés
tinhamos. Entdo... assim...a gente nunca passou fome, necessidade nao. Era
arroz, feijdo, mandioca, batata e era isso no cotidiano, se vivia bem, todo mundo
saudavel, gordinho e se sentia necessidade, algum outro vizinho ajudava, a
gente ia trocar de trabalho, fazia muito mutirao de um ajudar o outro. E quando
alguém tava doente era facil das vizinhangas irem 13 ajudar. Claro, depois que o
pai fez empréstimo por conta da soja, na época que tinha seca, eu lembro que
ali foi dificil. Foi ai que veio a sugestao de ir trabalhar em Sapiranga, na cidade
calcadista.

pobreza: partir do pressuposto de que toda a pobreza é igual e decreta-la sempre vil ¢ um modo de colonizar a vida
pelo discurso. De impedir que a pobreza seja vista em sua heterogeneidade e mais, que uma certa pobreza deixe
de ser apontada e estigmatizada como problema social (Marques, Machado, 2021, p.13).

Exten. Rur., Santa Maria, v. 31, e85706, p. 01-27, 2024



20 | “A gente ndo tinha capital, mas de verdade a gente era rico, como hoje a gente é". Pobrezas e...

Na continuidade de sua estéria, Nilsa disse que hoje, no assentamento, continua
tendo de tudo. Sua reafirmacdo em dizer que continua tendo de tudo me levou a
pergunta sobre o porqué “tem de tudo”, ao que, apds uma pausa, disse:

Eu digo de tudo, mas, por exemplo, matamos um porco, eu disse, ja ndo quero
mais porco. Mas hoje ja compramos um. [Risadas]. Por que tem que ter. Um
pouco é por costume também. Parece que falta alguma coisa. Por exemplo,
galinha, se tu ndo tem galinha parece que falta alguma coisa, pode viver sem
também, né? Tu vai comprar o ovo, vai comprar uma galinha no mercado. Mas
a satisfacao de tu ir 13, de tratar dos bichinhos, de tu correr atras de um, e pega
aqui e pega la, € muito bom. A gente se desestressa também, né? A gente

procura ter de tudo pra isso: Um pouco é habito, um pouco é o bom gosto,
poder de ver os bichinhos ai, né?

A reflexdo de Nilsa aproxima-se daquilo que o beninense Albert Tevoedjré, em
seu livro “Pobreza, a riqueza das nag¢des”, afirmou: “pobreza ndo é nem miséria, nem
indigéncia. E a vida cotidiana conquistada com o trabalho”. Perguntei a Nilsa se para
ela existe diferenca entre pobreza de miséria. Ela me disse: “Tem. Porque o pobre ele é
pobre, mas ele pode viver do pouco e a miséria é aquele que ndo tem nada. Uma
mulher esses dias passou na feira e disse “eu ndo tenho nem um centavo pra eu
comprar o gas, se eu ganhar arroz eu ndao tenho como cozinhar”. Isso € miséria”.

O testemunho de Nilsa ajuda a entender a diferenca e a importancia em
desamalgamar pobreza da miséria, movimento epistémico que alguns pensadores do
sul” j& chamavam atencdo em suas obras. Ela fala do seu modo de viver com vacas,
galinhas, porcos integrando uma pratica que se dissocia do utilitario e se aproxima do
cuidado e do “bom gosto”, que percebe e que nutre vida boa nessa relacdo. Ao
produzirem o que desejam em abundancia, sem atribuicdo utilitarista dos seus
alimentos, as mulheres evidenciam, que a subsisténcia humana pode se dar com
fartura, com desejo e com prazer. A bonanga, a fartura de ter de tudo em tempos de
monocultura. Mostram isso ao produzirem seu proprio alimento, em abundancia e
qualidade (elas afirmam que os alimentos sem veneno, que vem da semente crioula é
7 A referéncia ao Sul esta ligada as Epistemologias do Sul, como afirma Maria Paula Meneses, para tratar de teorias
e epistemologias elaboradas e vivenciadas em espagos decodificados como periféricos. “Epistemologias do Sul”,

Revista Critica de Ciéncias Sociais, 2008. Disponivel em http://journals.openedition.org/rccs/689, acessado em 26 de
abril de 2023.

Exten. Rur., Santa Maria, v. 31, e85706, p. 01-27, 2024



Machado, D. C. M.; Marques, P. M. | 21

um alimento de qualidade e que proporciona saude, ndo é “bobajada”, referindo-se aos
alimentos produzidos com veneno e que passam pelos processos da industria de
ultraprocessados), ao mesmo tempo em que comer aparece como atividade de grande
importancia, seja para os momentos comunitarios das festas e cerimdnias, seja nas
reunides ou no dia-dia.

Esse modo de viver conectado com a terra também foi apresentado por Maria:

No6s éramos pobres, aqueles tempos de ditadura eram muito dificeis. A gente
sO nao passou fome porque a gente tinha terra. Terra ndo € so terra, terra € algo
muito, muito além. Porque a gente vivia assim: 0 meu pai saia pra trabalhar
antes de eu acordar, e as vezes ele voltava tdo tarde - conforme o lugar que ele
ia trabalhar de pedo - que eu ja tinha dormido. O meu pai e 0s meus irmaos
faziam todo o servigo pesado de arar, deixar prontinho. E ai quem fazia o resto
era minha mde com as minhas irmas. Ela sempre tinha horta cheia de comida,
de verduras, a gente sempre tinha frutas, porque plantavam, né? Entdo essa
coisa é interessante a gente refletir, de como as pessoas ndo ddo o devido valor
pra terra. Mas terra, vocé estd livre né? Eu acho que terra é sindnimo de
liberdade. Porque vocé ndo tem que se submeter a tudo, porque vocé tem o
essencial. A gente ndo tinha dinheiro, a gente ndo tinha capital, mas de verdade
a gente era rico. Como hoje a gente é. As pessoas dizem, “Ah! Sdo pobres! Sdo
num sei o0 que, sao sem terra’. Mas gente, a gente tem tudo!

Maria convida a refletir junto com ela sobre a relacdo entre terra e liberdade,
demarcando a importancia da terra na sua vida - no seu modo de vida - e no modo de
vida daqueles que ela considera “os seus”; de certo modo ela convoca a refletir sobre o
que implica escolher viver com liberdade. A provocacao de Maria ganhou profundidade

quando perguntei o que seria uma vida digna pra ela.

Eu vou ser bem sincera pra ti, eu ndo preciso de muita coisa a mais. De verdade.
Eu acho que um pouquinho a mais em termos financeiros pra gente ndo passar
por certos apertos. De resto, eu acho que a minha vida ta muito boa, eu ndo
posso reclamar. Talvez muitas pessoas digam “Ah! a Maria precisa ter...” Porque
as pessoas tém tanta ganancia, né? A gente vé, a pessoa quer ter mais, mais,
mais, mais, mais, sempre mais, nem que se mate e fique exaurido! Hoje, tu ter
uma casa pra morar, ter comida e comida boa, ndo é bobajada que comem por
ai. Tu ter uma casa boa, ndo é de luxo, mas é boa, me abriga da chuva, do sol,
ndo entra frio; ter alimentos, tu ter salde, tu ter liberdade de organizar no seu
trabalho. A gente trabalha bastante, sim, mas ndo tem alguém ali te mandando...
Viver assim, eu deito e durmo. Hoje eu comentava com o Eduardo, eu ndo
durmo, eu apago. [Risadas]. Eu apago! Gente, isso é muito! Pra que a gente vai
querer tanto mais? O ser humano nao precisa dessa loucura. Eu acho que eu
tenho uma vida bem digna, sinceramente.

Exten. Rur., Santa Maria, v. 31, e85706, p. 01-27, 2024



22 | "A gente ndo tinha capital, mas de verdade a gente era rico, como hoje a gente é". Pobrezas e...

Sua reflexdo mostra que viver com liberdade é complexo, requer luta cotidiana.
A liberdade esta vinculada com a terra e o desejo de pertencer ao mundo, que numa
luta cotidiana, vai sendo constantemente atualizada. Entendi que para manter acesa a
chama dessa vida digna, Maria se nutre na sua relagdo viva e presente com a terra,
numa conexao em que se sente pertencimento pelo mundo: “terra é muito mais que
terra, porque terra vocé ta livre”. Lembrei-me de uma estéria contada por Hooks (2021)

sobre seu passado durante a infancia no Kentucky, ao lado do seu avé Jerry.

Apesar do sofrimento por viver sob as leis da segregacdo, sujeito aos cruéis
caprichos de um regime patriarcal supremacista branco, ele encontrou uma
cultura de pertencimento no mundo natural, sempre contando com a terra. Foi
essa cultura de pertencimento que ele compartilhou comigo, sua primeira neta,
que o seguia enquanto ele jogava sementes na terra, enquanto colhia os frutos
do seu trabalho. (Hooks, 2022, p.268).

Em seu livro “Pertencimento: uma cultura do lugar”, Hooks (2021) afirma que
evocar suas memorias de crianca no Kentucky tornou-se um ritual capaz de trazer a
consciéncia do poder do pertencimento. Para Hooks, a memoria é experienciada como
um recurso que carrega a possibilidade de encontrar o seu lar. Ao acionarem
pertencimento ao mundo e a sensacao de lar, as memarias parecem contribuir para
dar sentido as lutas das mulheres, revelando teorias sobre modos dignos e desejantes
de estar aqui e agora. No ensaio, “Brasil: uma nacdo contra suas minorias” José Carlos
Gomes dos Anjos analisa as condi¢cdes minoritarias da existéncia a partir das
perspectivas de religides de matriz africana, o antropdlogo vai dizer que “sob os ritmos
dos tambores, a perfeicdo se instala antes do progresso como outro modo de eclodir
do tempo que ndo o dos reldgios da ascensao social sob a teleologia da felicidade
ilimitada ao sol do consumo meritocratico” (Anjos, 2019, p. 513. grifo nosso). Parece-me
que essa reflexdo cabe também aqui. A relacdo de Maria com a terra afirma-se como
essa forca-poténcia que se “instala antes do progresso”.

Os modos de estar no mundo apresentados pelas mulheres dessa pesquisa
aproximam-se do termo arabe-persa faqgr o gana’‘at, que foi resgatado pelo pensador

iraniano Rahnema (2008) e que significa literalmente “satisfeito na pobreza e na

Exten. Rur., Santa Maria, v. 31, e85706, p. 01-27, 2024



Machado, D. C. M.; Marques, P. M. | 23

moderacao”, podendo ser considerado um modo de viver e de ser. Em seu ensaio “La
Potencia de los pobres”, Rahnema (2008) diz que fagr o qana’at esta vinculado a tradi¢des
que remetem a arte de viver do homem comum, que 0 autor associa a poténcia
daqueles que estao criando modos de escapar das ameacas sempre latentes da miséria.
Maria parece sugerir uma concepc¢ao de vida digna que € simples, mas suficiente, que
nada tem de impotente e débil, que é inclusive desejada. Identifica que alguns padrdes
estabelecidos como “normais” ndo servem para ela, como a vida apressada e o tempo
insuficiente de quem busca ter “sempre mais, mais, mais até ficar exaurido”. Sua
liberdade nao estd dada como um a priori, escolher nao seguir o padrao normativo do
desenvolvimento demanda uma luta constante, em que ha conquistas, mas também
dores e dificuldades.

Essa constante luta por viver ao seu modo, defendendo seu “corpo-territério”,
que encontra eco na perspectiva do feminismo comunitario, tem como horizonte de
realizacao uma vida integralmente boa para as mulheres, uma vida sem danos em seus
COrpos e em seus territorios, em convivio suficientemente harmonico com os homens,
os demais vivos e 0s ndo vivos que também o integram (Cabnal, 2010). As mulheres
reivindicam serem compreendidas como sujeitas de mudanca politica em chave
comunitaria, muitas vezes desprezando os espacos de chefia ou de privilégios. A luta
vincula-se, assim, com a criagdo, recuperac¢ao e defesa de espacos em dignidade para

a existéncia, inclusive quando esse espaco € o proprio corpo.

5 CONSIDERACOES FINAIS

Em seu livro-ensaio “Notas sobre a fome”, Silvestre® (2019) diz que na batalha pela
vida se produz junto um tipo de saber aprimorado em escapar das mortes que

cotidianamente sopram nas vidas dos pobres. Sua elaboracdo relaciona o desejo de viver,

8 A autora, que foi moradora da favela de Paraisépolis e ativista do movimento de luta por moradia, afirma que as
vidas nas periferias tém a poténcia das ervas daninhas, que insistem em viver apesar de todas as formas de violéncia,
de fome e de exploracdo. O livro, que ganhou indicacdo ao prémio Jabuti 2020, é uma auto-fic¢do na qual Helena
descreve momentos da sua infancia na periferia.

Exten. Rur., Santa Maria, v. 31, e85706, p. 01-27, 2024



24 | "A gente ndo tinha capital, mas de verdade a gente era rico, como hoje a gente é". Pobrezas e...

que esta na for¢a dispendida em meio aos tantos escombros da “sociedade capitalista
acachapante”, ao desejo pela vida de todos os seres conectados com o mundo, incluindo
0s nao-humanos. Em alianca com Silvestre (2019), Martins (2024) e as mulheres que
participaram dessa pesquisa, consideramos que a experiéncia vivida e transmitida pela
oralidade é conhecimento reflexivo, que elabora teorias. Desse modo, esse ensaio é
também uma provoca¢do quanto ao modo académico de sistematizar e construir
conhecimentos, que tém sistematicamente ignorado, capturado e, no limite, aniquilado
epistemologias populares. No caso dos estudos rurais, a possibilidade de aprendermos
com os conhecimentos das pessoas comuns, equivocadamente associadas a pobreza
degradante, passa por considerar que seus modos de existéncia e suas experiéncias de
lutas por vida digna tém aportes importantes para as reflexdes sobre o desenvolvimento
rural. E, no caso da pobreza enquanto objeto de estudo, sugerem a importancia de um
investimento epistémico sobre os diferentes conceitos de pobrezas e misérias, bem como
suas abissais diferencas.

As elaboracbes sobre pobreza, resultados das experiéncias dos corpos de
mulheres negras assentadas, expressam-se como conceito polissémico. Pobreza pode
ser enunciada como demarcac¢do do lugar politico, que distingue a diferenca entre os
ricos, lidos como privilegiados. A autoidentificacdo como pobre tem sentido especifico,
assumindo tal conota¢do somente quando autoproclamado ou afirmado entre os seus.
Pobreza pode ainda ser compreendida como simplicidade e abundancia - em oposi¢ao a
opuléncia. De tal modo, afirmar-se pobre pode assumir sentido positivo, pois se
diferencia daquilo que é visto como danoso e perigoso, como por exemplo, a vida
apressada e o tempo insuficiente de quem busca ter sempre mais, como sugere Maria.
No entanto, pronunciada por aqueles que analisam de fora do “corpo-territorio”, a palavra
ganha outro significado, em geral, esta associada a miséria, infelicidade e atraso, noc¢des
dominantes nos estudos académicos.

As mulheres assentadas que participaram dessa pesquisa, que cotidianamente
lutam para continuar existindo como desejam, sugerem uma concep¢do de vida digna

que é simples e suficientemente boa, que nada tem de impotente ou degradante.

Exten. Rur., Santa Maria, v. 31, e85706, p. 01-27, 2024



Machado, D. C. M.; Marques, P. M. | 25

Apresentam-nos seu modo especifico de estar no mundo no qual a luta é um motor que
as coloca em movimento constante pela vida, em que a esperanca, a conexdo e o
pertencimento com a terra e o gosto por viver bem se mostram vivos, aqui e agora. O
bom gosto de viver fala de uma ética territorial, comunitaria, em que humanos se
percebem acompanhados de muitos vivos, capazes de construir, com estes e incontaveis
outros, vinculos generosos, permeados por cuidado, reconhecimento e delicadeza, frente
a grosseria, a destituicdo e brutalidade, do modo moderno-colonial de habitar a terra.
Pensar e sustentar as tensdes desde esse limite, onde a vida digna - que se tem e
da qual se sente pertencente - é almejada e enunciada antes do “desenvolvimento-
progresso”, talvez seja um bom exercicio para pensarmos criativamente, com as
mulheres negras e seus territorios, desafios dos estudos sobre desenvolvimento rural e
a possibilidade desses modos de existir aportarem conhecimentos que contribuam com

politicas publicas.

REFERENCIAS

ANJOS, J. C. G. dos. No territério da linha cruzada: a cosmopolitica afro-brasileira. Porto
Alegre: Editora da UFRGS/Fundacao Cultural Palmares, 2006.

ANJOS, J. C. G. dos. BRASIL: uma nacdo contra as suas minorias. Revista De Psicanalise
Da SPPA, [S. 1], v. 26, n. 3, p. 507-522, 2019. Disponivel em
https://revista.sppa.org.br/RPdaSPPA/article/view/469. Acesso em: 16 Fev 2022.

ANGLADE, G. Eloge de la pauvreté. Montréal: ERCE Etudes et Recherches critiques
d'espace, 1983. Disponivel em:
http://classiques.ugac.ca/contemporains/anglade_georges/eloge_de_la_pauvrete/eloge_
de_la_pauvrete.html. Acesso em: 29 Ago 2020.

CABNAL, L. Acercamiento a la construccion del pensamiento epistémico de las mujeres
indigenas feministas comunitarias de Abya Yala. /n: CABNAL, L.; ASOCIACION PARA LA
COOPERACION CON EL SUR. Feminismos diversos: el feminismo comunitario. Espafia:
ACSUR-Las Segovias, 2010, p. 10-25. Disponivel em:
https://porunavidavivible.files.wordpress.com/2012/09/feminismos-comunitario-lorena-
cabnal.pdf. Acesso 05 abr. 2022.

CASIMIR, J. La cultura oprimida. Cidade do México: Nueva Imagen, 1980.

Exten. Rur., Santa Maria, v. 31, e85706, p. 01-27, 2024


https://revista.sppa.org.br/RPdaSPPA/article/view/469
http://classiques.uqac.ca/contemporains/anglade_georges/eloge_de_la_pauvrete/eloge_de_la_pauvrete.html
http://classiques.uqac.ca/contemporains/anglade_georges/eloge_de_la_pauvrete/eloge_de_la_pauvrete.html
https://porunavidavivible.files.wordpress.com/2012/09/feminismos-comunitario-lorena-cabnal.pdf
https://porunavidavivible.files.wordpress.com/2012/09/feminismos-comunitario-lorena-cabnal.pdf

26 | “A gente ndo tinha capital, mas de verdade a gente era rico, como hoje a gente é". Pobrezas e...

CYRINO, C. Sob o olhar do outro: o experimento do racismo cientifico nas missdes
brasileiras de instruir e sanear popula¢des pesqueiras. In: PADILHA, L; MARQUES, P. M.
(org.). Brasil e Haiti: Racismo, ciéncia, lutas histéricas, dramas atuais. Porto Alegre:
Editora Fi, 2020, p. 20-33.

ESCOBAR, A. La invencidn del tercer mundo. Caracas: El perroy la rana, 2007.
GLISSANT, E. Poética da rela¢do. Rio de Janeiro: Bazar do tempo, 2021.

HOOKS, B. Pertencimento: uma cultura do lugar. Sao Paulo: Editora Elefante, 2022.
LOBATO, M. Contos completos. Sao Paulo: Biblioteca Azul, 2014.

GRAZIANO, X. Reinventar a reforma agraria. Sao Paulo: Folha de Sao Paulo Opinido.
08 maio 2004. Disponivel em:
https://www1.folha.uol.com.br/fsp/opiniao/fz0805200410.htm. Acesso em: 09 jul. 2021.

LANDER, E. (org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciéncias sociais.
Perspectivas latino americanas. Ciudad Autonoma de Buenos Aires: Coleccién Sur Sur,
CLACSO, 2005.

MACHADO, D. C. M. Estratégias socioecondmicas da agricultura camponesa: a
trajetdria de vida de uma familia de agricultores no assentamento Filhos de Sepé, Viamao
- RS. Monografia (Curso de Especializacdo em Agricultura Familiar Camponesa e
Educacao do Campo) - Universidade Federal de Santa Maria, Santa Maria, 2015.

MARQUES, P. M.; MACHADO, D. C. M. Pobreza e desenvolvimento: imaginarios coloniais
e insurgéncias tedricas desde o Sul. Desenvolvimento em Debate, [S. /], v.9,n. 1, p. 15-
35, jan/abr. 2021 Disponivel em:

atto-marques_e_dayana_cristina_mezzonato_machado.pdf. Acesso em: 13 jan. 2022.

MARTINS, L. M. Performances do tempo espiralar, poéticas do corpo-tela. Rio de
Janeiro: Editora Cobog6, 2024.

MENESES, M. P. Epistemologias do Sul. Revista Critica de Ciéncias Sociais, [Coimbra],
v. 50, p. 5-10, 2008.

PASSOS, N. Os 30 anos de 6dio ao MST da revista Veja. [S. /]: Carta Maior, 2014.
Disponivel em: https://mst.org.br/2014/02/20/0s-30-anos-de-odio-ao-mst-nas-paginas-
da-revista-veja. Acesso em: 25 maio 2022.

PAREDES, J. Hilando fino desde el feminismo indigena comunitario. In: MINOSO, Yuderkys
Espinosa (coord.). Aproximaciones criticas a las practicas tedrico-politicas del
feminismo latino-americano. Buenos Aires: En la Frontera, 2010, p. 117-120.

RAHNEMA, M. Quand la miséere chasse la pauvreteé essai. Paris: Actes Sud, 2003.

Exten. Rur., Santa Maria, v. 31, e85706, p. 01-27, 2024


https://www1.folha.uol.com.br/fsp/opiniao/fz0805200410.htm
https://inctpped.ie.ufrj.br/desenvolvimentoemdebate/pdf/dd_v_9_n_1_pamela_marconatto-marques_e_dayana_cristina_mezzonato_machado.pdf
https://inctpped.ie.ufrj.br/desenvolvimentoemdebate/pdf/dd_v_9_n_1_pamela_marconatto-marques_e_dayana_cristina_mezzonato_machado.pdf
https://mst.org.br/2014/02/20/os-30-anos-de-odio-ao-mst-nas-paginas-da-revista-veja
https://mst.org.br/2014/02/20/os-30-anos-de-odio-ao-mst-nas-paginas-da-revista-veja

Machado, D. C. M.; Marques, P. M. | 27

RAHNEMA, M. The richest of the poor: An archeology of poverty. Paris: Fayard, 2001.
Disponivel em: https://www.pudel.samerski.de/pdf/majid.pdf. Acesso: 04 set. 2020.

RAHNEMA, M. Porvety. In: SACHS, W. The development dictionary: a guide to
knowledge as power. London: Zed Books, 2010, p. 174-194.

SILVESTRE, H. Notas sobre a fome. Sao Paulo: Ciclo Continuo Editorial, 2019.
SOUZA, R. Cria da favela: resisténcia a militarizacao da vida. Rio de Janeiro: NPC, 2018.
SPIVAK, G. C. Pode o subalterno falar? Belo Horizonte: Editora UFMG, 2010.

SPRANDEL, M. A. A pobreza no paraiso tropical: interpreta¢des e discursos sobre o
Brasil. Rio de Janeiro: Relume Dumara, 2004.

SPRANDEL, M. A. Nossos pobres ou nosso povo? Contribuicdo para o debate sobre
politicas sociais no Brasil. Inclusao Social, Brasilia, v. 1, n. 2, p. 83-87, abr./set. 2006.

Contribuicoes de autoria

1 - Dayana Cristina Mezzonato Machado

Pds-doutoranda e professora convidada da Faculdade de Economia e Rela¢des Internacionais,
Programa de Pds-Graduacdo em Desenvolvimento Rural - UFRGS. Doutora em
Desenvolvimento Rural,

https://orcid.org/0000-0002-7212-0525 + E-mail: dayanacmma@gmail.com

Contribuicdo: Primeira autora, elabora¢do do problema de pesquisa, pesquisa de campo,
escrita e analise dos dados.

2 - Pamela Marconatto Marques

Professora Permanente do Programa de P6s-Graduagao em Desenvolvimento Rural da UFRGS.
Doutora em Sociologia pela UFRGS. Reconhecida pelo Territério Kilombola Morada da Paz
como Daléh "aquela que usa as palavras para reivindicar justica; aquela que reivindica a vida,
0 amor e a dignidade".

https://orcid.org/0000-0003-0630-9546 « E-mail: pmarconatto@gmail.com

Contribuicdo: Segunda autora, orientacdo e analise dos dados.

Como citar este artigo

MACHADO, D. C. M.; MARQUES, P. M. A gente ndo tinha capital, mas de verdade a gente era
rico: pobrezas e vidas dignas narradas por mulheres negras assentadas no sul do Brasil.
Extensao Rural, Santa Maria, v. 31, e85706, p. 01-27, 2024. DOI 10.5902/2318179685706.
Disponivel em: https://doi.org/10.5902/2318179685706. Acesso em: dia més abreviado. ano.

Exten. Rur., Santa Maria, v. 31, e85706, p. 01-27, 2024


https://www.pudel.samerski.de/pdf/majid.pdf
https://orcid.org/0000-0002-7212-0525
https://orcid.org/0000-0003-0630-9546
https://doi.org/10.5902/2318179685706

	A gente não tinha capital, mas de verdade a gente era rico: pobrezas e vidas dignas narradas por mulheres negras assentadas no sul do Brasil
	We didn’t have capital, but we were really rich: poverty and dignified lives narrated by black women settled in southern Brazil
	RESUMO
	Este ensaio problematiza a temática da pobreza experimentando levar a sério as vozes de mulheres negras assentadas, reconhecendo-as como teorias locais. O desafio foi o de juntar pistas sobre os modos como as noções de pobreza eclodem no cotidiano de ...
	Palavras-chave: Assentamentos; Desenvolvimento; Mulheres negras; Pobreza; Teorias locais
	ABSTRACT
	This essay problematizes the issue of poverty, trying to take the voices of settled black women seriously and recognizing them as local theories. The challenge was to gather clues about the ways in which notions of poverty erupt in the daily lives of ...
	Keywords: Black women; Development; Local theories; Poverty; Settlements

	1 INTRODUÇÃO
	2 NOÇÕES DE POBREZA PELA VOZ DE MULHERES NEGRAS ASSENTADAS: MEMÓRIA E COTIDIANO DE LUTAS COMUNITÁRIAS POR TERRA E REFORMA AGRÁRIA
	3 perspectivas contra-hegemônicas: raça, pobreza e desenvolvimento
	4 terra, liberdade e vida digna: teorias de mulheres negras assentadas
	5 considerações finais
	Referências
	Contribuições de autoria
	Como citar este artigo

