
Lit. e Aut., n. 44, e90205, 2025  •  https://doi.org/10.5902/2179460X90205
Submissão: 12/12/2024 • Aprovação: 11/09/2025 • Publicação: 29/09/2025 

Artigo publicado por Literatura e Autoritarismo sob uma licença CC BY-NC 4.0.

ISSN 1679-849X

Artigo

“Homens Cinzentos”: lendo os contos de Tadeusz Borowski 
a partir de Primo Levi

“Gray Men”: reading the stories of Tadeusz Borowski from the 
perspective of Primo Levi

Ian Anderson Maximiano CostaI 

IUniversidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, MG, Brasil

RESUMO

O presente artigo promove uma apresentação dos contos do escritor polonês Tadeusz Borowski. Ele era 
parte da geração nascida nos anos 1920, conhecida como Colombo, formada num espírito humanista 
que emulava, esperançosamente, uma Polônia que tinha recém reconquistado sua independência. 
Esse idealismo se choca com a Era dos Campos. Borowski foi um sobrevivente de Auschwitz e seus 
contos estão inscritos nesse abismo. Neles, o escritor cria um jogo de embaralhamento que mistura 
suas experiências e as vozes em primeira pessoa dos narradores. Para lê-los, valemo-nos de Primo Levi, 
também um sobrevivente. Em Os afogados e os sobreviventes, o escritor vê três espécies de testemunhas 
do Lager: a testemunha “anômala” (os sobreviventes), as testemunhas integrais (da impossibilidade 
completa) e o historiador-testemunha (os prisioneiros políticos). Tadeusz é um representante dos 
últimos. Além disso, Levi propõe um lugar de indistinção e destruição do humano, a “zona cinzenta”, 
onde grassam os homens dos contos.

Palavras-chave: Borowski; Levi; Testemunho; Literatura; Cinzento

ABSTRACT

This article presents short stories by Polish writer Tadeusz Borowski. He was part of the generation born 
in the 1920s, known as Colombo, formed in a humanist spirit that hopefully emulated a Poland that had 
just regained its Independence. This idealism clashes with the Age of Camps. Borowski was a survivor of 
Auschwitz, and his short stories are inscribed in this abyss. In them, the writer creates a shuffling game 
that mixes his experiences and the first-person voices of the narrators. To read them, we turn to Primo 
Levi, also a survivor. In The Drowned and the Survivors, the writer sees three kinds of witnesses to the 
Lager: the “anomalous” witness (the survivors), the integral witnesses (of complete impossibility), and 
the historian-witness (the political prisoners). Tadeusz is a representative of the latter. In addition, Levi 
proposes a place of indistinction and destruction of the human, the “gray zone,” where the men of the 
tales rage.

Keywords: Borowski; Levi; Testimony; Literature; Gray

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/legalcode.pt
https://doi.org/10.5902/2179460X84490

https://www.ufsm.br/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://portal.issn.org/resource/ISSN/1679-849X
https://periodicos.ufsm.br/LA
https://orcid.org/0000-0002-5592-4345


“Homens cinzentos”: Lendo os contos de Tadeusz Borowski a partir de Primo Levi

Lit. e Aut., Santa Maria, n. 44, e90205, 2025 • https://doi.org/10.5902/1679849X90205

2|

1 HISTORIADOR-TESTEMUNHA: TESTEMUNHO, LITERATURA E VERDADE 

Dante desce ao inferno e junto do seu guia Virgílio pode visitar seus círculos. 

Volta e pode testemunhar essa travessia numa forma poética, A Divina Comédia, robusta 

e minuciosa – na falta de melhores adjetivos. Uma obra de consciência e domínio de 

quem viu e pode dizê-lo com propriedade. Uma obra de fundação de uma língua. 

Esse “ir para baixo” – para o inferno ou o mundo dos mortos –, representado pelo 

topos da catábase, é acompanhado, recorrentemente, por sujeitos que retornam e 

testemunham. A travessia não afeta a linguagem. De outro lado, “depois de Auschwitz”1, 

essa “descida” já não é mais incólume. Não se volta mais com um poema épico. Ergue-

se (tropegamente) a figura do sobrevivente (superstes). Aquele que atravessou a morte, 

sofreu no(s) corpo(s) os infernos do Lager, volta(m), testemunha(m), mas sempre de 

um lugar precário, de falta. 

Primo Levi em Os afogados e os sobreviventes expressou mais de uma vez sobre 

essa desorganização da linguagem e do mundo que se desdobrava num sentimento 

de inacabamento nas testemunhas. No ensaio “Carta aos alemães”, o escritor mostra 

como se dedicou com afinco, junto com o tradutor, para verter É isto um homem? para 

o alemão. Passados quinze anos dos campos de concentração, esses eram, de certa 

forma, os alvos principais: “[...] seus destinatários verdadeiros, aqueles contra os quais 

o livro se voltava como uma arma, eram eles, os alemães. Agora a arma estava pronta 

para disparar” (Levi, 2016, p. 138). 

Levi acompanhou de perto cada passo do tradutor, trocavam inúmeras cartas 

com sugestões, propostas e correções. O escritor exigia uma fidelidade ipsis litteris ao 

original. Entretanto, em diversos momentos surgiam atritos de ordem linguística, uma 

oposição entre o alemão do lager e o alemão coetâneo. Duas dimensões fendidas depois 

de quinze anos dos campos de concentração. O tradutor dizia: “[...] isso não é bom 

alemão, os leitores de hoje não o compreenderiam” (Levi, 2016, p.141). Ao qual Levi 

contestava: “[...] lá embaixo se dizia exatamente assim” (Levi, 2016, p.141, grifo meu).

1  Alusão à trilogia de Charlotte Delbo: Auschwitz e depois.



Costa, I. A. M.

Lit. e Aut., Santa Maria, n. 44, e90205, 2025 • https://doi.org/10.5902/1679849X90205

|3

O uso do advérbio de lugar “embaixo” não é por acaso: fala-se do submundo, 

de um lugar aquém e além da linguagem. Escritor e tradutor chegavam ao fim 

numa solução de compromisso: “Depois a experiência me ensinaria que tradução e 

compromisso são sinônimos, mas naquele tempo eu era impelido por um escrúpulo 

de super-realismo [...]” (Levi, 2016, p.141, grifo meu). O testemunho é a antítese do 

super-realismo, não visa à completude, a tradução do original, antes o compromisso 

da e em perda. Essa intraduzibilidade se revela nessas impossibilidades materiais. 

Poderíamos ainda dizer da simbólica, a linguagem de “dentro” não corresponde à “de 

fora”, signo e significado são de ordens (mundos) dissimiles. Contudo, testemunha-se, 

como quer Didi-Huberman (2020) (e o faz Levi), “apesar de tudo”. 

Esses impedimentos figurativos desembocam na incompletude do sobrevivente. 

Primo Levi fez da posição da testemunha que narra para os outros sua posição de 

vida. Contudo, esse era um lugar instável, uma posição de lacunas. Por vezes, de 

inautenticidade: “Repito, não somos nós, os sobreviventes, as autênticas testemunhas” 

(Levi, 2016, p.66). As “testemunhas autênticas” eram os chamados, na linguagem dos 

campos, de “muçulmanos”. Os que abandonaram qualquer possibilidade de volta. 

Representavam, como escreve Agamben (2008), a morte do homem em vida. Era o 

último estágio do processo biopolítico levado a cabo pelo lager.

Eles tocaram o fundo e fitaram as górgonas e, por isso, não retornaram. No 

entanto, eram justamente esses as testemunhas integrais e, dessa forma, “autênticas”: 

“[...] mas são eles, os “muçulmanos”, os que submergiram – são eles as testemunhas 

integrais, cujo depoimento teria um significado geral” (Levi, 2016, p.66, grifos meus). 

Eles, os sobreviventes, não tocaram o fundo: “Nós, sobreviventes, somos uma minoria 

anômala, além de exígua: somos aqueles que, por prevaricação, habilidade ou sorte, não 

tocamos o fundo” (Levi, 2016, p.66). Ele assume essa posição do sobrevivente parcial, 

porque eivada de exceção e falha. Um lugar do fragmento, como o do testemunho. 

Então, teríamos duas posições: testemunha “anômala” (os sobreviventes) 

e testemunhas integrais (a da impossibilidade completa, dos “afogados”, dos 



“Homens cinzentos”: Lendo os contos de Tadeusz Borowski a partir de Primo Levi

Lit. e Aut., Santa Maria, n. 44, e90205, 2025 • https://doi.org/10.5902/1679849X90205

4|

“muçulmanos”). Não obstante, Levi propõe uma terça-posição: o historiador-

testemunha. As testemunhas da primeira posição sobreviveram, pois contaram com 

alguma espécie de parco “privilégio” (totalmente entre aspas, era um lugar que não 

minimizava o padecimento) advindo do ofício que exerciam. Levi, por exemplo, 

na qualidade de químico foi escolhido para fazer parte do Kommando Químico 

98. Todavia, devido à debilidade do “privilégio”, muitos desses sobreviventes não 

conseguiram testemunhar ou o fizeram de maneira lacunar: “[...] aqueles que 

obtiveram o privilégio submetendo-se à autoridade do campo, não testemunharam 

em absoluto, por motivos óbvios, ou então deixaram testemunhos lacunosos, 

distorcidos ou totalmente falsos” (Levi, 2016, p.12). 

Por isso, aqueles que estavam na posição de oferecer uma cartografia 

precisa dos campos, para além dos sobreviventes e dos muçulmanos, eram os 

prisioneiros políticos. 

Os melhores historiadores dos Lager, assim, surgiram entre os 

pouquíssimos que tiveram a habilidade e a fortuna de alcançar um 

observatório privilegiado sem se dobrarem a compromissos, bem 

como a capacidade de narrar tudo o que viram, sofreram e fizeram com 

a humildade do bom cronista, ou seja, considerando a complexidade 

do fenômeno Lager e a variedade dos destinos humanos que ali se 

registrava. Estava na lógica das coisas que estes historiadores fossem 

quase todos prisioneiros políticos [...] (Levi, 2016, p. 13). 

Isso se explicava pela posição que ocupavam na hierarquia do Lager: os 

prisioneiros políticos não eram racializados como os judeus, isto é, não foram lidos 

como “raças inferiores”. Ocupavam blocos específicos, recebiam pacotes com 

mantimentos de fora e podiam, em algumas situações, ler livros. Além dessas, Levi 

acrescenta outras justificativas, os prisioneiros políticos levavam para os campos toda 

uma rede organizacional. Essa comunidade política era continuada do lado de dentro, 

criavam laços de apoio e se infiltravam em ocupações importantes nos campos. Eram 



Costa, I. A. M.

Lit. e Aut., Santa Maria, n. 44, e90205, 2025 • https://doi.org/10.5902/1679849X90205

|5

“revolucionários profissionais” treinados para enfrentar o fascismo. Entendiam o Lager 

como um produto da política e podiam enfrentá-lo por meio dela: 

[...] os Lager eram um fenômeno político; porque os presos políticos, 

muito mais do que os judeus e do que os criminosos (eram estas, como 

se sabe, as três categorias principais de prisioneiros), podiam dispor 

de um substrato cultural que lhes permitia interpretar os fatos a que 

assistiam; porque, justamente na qualidade de ex-combatentes, ou ainda 

de combatentes antifascistas, se davam conta de que um testemunho 

era um ato de guerra contra o fascismo [...]” (Levi, 2016, p.13).

Nessa lógica, o testemunho é visto como um ato político de resistência ao 

fascismo. A adjetivação dessas testemunhas como historiadores e cronistas não 

é casual. Eles poderiam fornecer, segundo Levi, um quadro mais preciso do Lager 

por meio da consciência na idoneidade (“a capacidade de narrar tudo o que viram, 

sofreram e fizeram”), a capacidade de coligir informações (“tinham acesso mais fácil 

aos dados estatísticos”) e, principalmente, a possibilidade da escrita: “Pelo menos nos 

últimos anos, suas condições de vida eram toleráveis, permitindo-lhes, por exemplo, 

escrever e conservar anotações, coisa que não era imaginável para os judeus [...]” 

(Levi, 2016, p.13). 

É claro que Levi faz um panorama geral desse historiador-testemunha. Nem todos 

os prisioneiros políticos possuíam esses privilégios e nem todos esses prisioneiros 

políticos adotaram essa posição do “cronista” e “historiador” em seus testemunhos 

– a posição do super-realismo. Antes assumiram o testemunho e suas aporias. O 

esquecimento e vida, de um lado, a escrita e a morte, do outro. A volta impossível. A 

impossibilidade do dizer: “Mal começávamos a contar, sufocávamos. A nós mesmos, 

o que tínhamos a dizer principiava então a nos parecer inimaginável” (Antelme, 2013, 

p.9, grifo do escritor). 

Contudo, Levi registra uma “terceira posição” na qual não foram poucos os 

testemunhos dados por prisioneiros políticos – Robert Antelme (2013), Charlotte Delbo 



“Homens cinzentos”: Lendo os contos de Tadeusz Borowski a partir de Primo Levi

Lit. e Aut., Santa Maria, n. 44, e90205, 2025 • https://doi.org/10.5902/1679849X90205

6|

(2021), Jorge Semprún (1995). Todos envolvidos de alguma forma em movimentos de 

resistência ao fascismo. Além desses, acrescentaríamos o polonês Tadeusz Borowski 

(2024), desconhecido no Brasil e recentemente traduzido para o português. Borowski 

era um poeta e resistente que fazia parte, na Polônia, do grupo que se intitulava 

esencjastas (“essenciastas”). Era um coletivo formado por literatos ligados à esquerda 

e que se opunham a vertente messiânica e direitista do grupo Sztuka i Naród (Arte 

e Nação). Como pano de fundo dessas oposições, a invasão e ocupação da Polônia 

pelos Nazistas em 1939. 

O escritor era parte, como nos conta o crítico Kilanowski (2024), da geração 

conhecida como Colombo, rapazes e moças nascidos nos anos 1920 e formados num 

“[...] espírito idealista numa Polônia que acabou de reconquistar sua independência 

e que, durante a guerra, ao entrarem na vida adulta, descobrem um mundo novo, 

muito diferente dos ideais humanistas para que foram criados” (Kilanowski, 2024, 

p.400). Seus princípios humanistas se chocavam com os princípios cinzentos da “Era 

dos Campos2”.  

Tadeusz foi preso em 1943 pela Gestapo enquanto, num gesto de rememoração, 

visitava o local onde sua noiva, Maria Rundo, havia sido presa. Ali ele acabou detido 

e enviado para a prisão de Pawiak. Lugar concentracionário para presos políticos em 

Varsóvia, hoje um museu, onde os cativos eram levados até serem transferidos aos 

campos. O que também ocorreu com Borowski, de lá foi enviado para Auschwitz. 

Aqueles outros prisioneiros políticos escreveram, em sua grande maioria, 

testemunhos biográficos em primeira pessoa – A espécie humana, Auschwitz e depois e 

A escrita e a vida. Em alguma medida trabalharam com a imaginação como produtora 

de imagens e reverberações. Na sua trilogia3 Delbo (2021) intercala poemas entre os 

testemunhos. Semprún construiu uma obra onde o trauma dos campos é elaborado 

por meio da ficção. Em A escrita e a vida o escritor fala de um “relato possível” que 
2  Em Origens do totalitarismo, Hanna Arendt nos permite pensar num alargamento e funcionamento dos campos em toda Europa: 
“O fato de virem a existir campos de concentração para os mesmos grupos em todos os países, embora houvesse diferenças 
consideráveis no tratamento dos internos, foi característico da época: se os nazistas confinavam uma pessoa num campo de 
concentração e ela conseguisse fugir, digamos, para a Holanda, os holandeses a colocavam num campo de internação (Arendt, 
2012, p.393).
3  Formada por Nenhum de nós voltará (1965), Um conhecimento inútil (1970), Medida de nossos dias (1971). 



Costa, I. A. M.

Lit. e Aut., Santa Maria, n. 44, e90205, 2025 • https://doi.org/10.5902/1679849X90205

|7

somente seria alcançado se o testemunho fosse visto como um “objeto de arte”: “Só 

alcançarão essa substância, essa densidade transparente os que souberem fazer 

de seu testemunho um objeto artístico, um espaço de criação. Ou de recriação” 

(Semprún, 1995, p.22).  

A obra de Borowski sobre os campos é formada exclusivamente por contos. Ela 

nos coloca diante da porosidade das relações entre testemunho e literatura. A primeira 

pessoa ali é um artifício literário. O escritor promove um jogo de embaralhamento 

entre suas experiências e as vozes dos narradores dos contos. Por vezes, isso é 

levado ao extremo, os narradores recebem seu nome. Segundo Kilanowsk (2024, p. 

392): “Estamos lidando, portanto, com um sofisticado jogo literário, no qual o autor 

confunde deliberadamente o leitor, fazendo crer que seu relato em primeira pessoa 

seja um testemunho direto das vivências e opiniões de Borowski”.

Borowski, ao lado de outros escritores, como Jorge Semprún e Imre Kertész, 

dois sobreviventes, visam alcançar essa substância do testemunho, o “relato possível”, 

passando pela ficção. Como se só por meio do “artifício” uma “verdade”, mesmo que 

parcial, fosse factível. Isso o dirá Semprún: “Só o artifício de um relato que se possa 

controlar conseguirá transmitir parcialmente a verdade do testemunho” (Semprún, 

1995, p.23). Kilanowsk (2024, p.394), na comparação entre Kertész e Tadeusz, diz algo 

semelhante, a ficção tem como desiderato uma “verdade possível”: “Borowski, assim 

como Kertész, quer contar a verdade sobre o universo concentracionário. Assim como 

ele, precisa usar a ficção misturada com testemunho e biografia para conseguir o 

retrato dessa verdade”. 

Não é uma “verdade” positivista, passa pela rasura, pelo diálogo entre memória 

e esquecimento, é sempre uma verdade do fragmento. Semprún (1995) possui 

um trecho em A escrita e a vida que exemplifica essa fusão entre biografia, ficção e 

testemunho nesses escritores. Algo como um ponto de fuga ao “eu” pleno de si, um 

“outro” “alimentado” na experiência individual, mergulhado na espuma da imaginação 

e que faria “parecer real” o inimaginável, a “verdade ser verossímil”: 



“Homens cinzentos”: Lendo os contos de Tadeusz Borowski a partir de Primo Levi

Lit. e Aut., Santa Maria, n. 44, e90205, 2025 • https://doi.org/10.5902/1679849X90205

8|

Portanto, preciso de um “eu” da narração, nutrido com a minha 

experiência, mas ultrapassando-a, capaz de nela inserir o imaginário, 

a ficção...Uma ficção que seria tão esclarecedora quanto a verdade, 

sem dúvida. Que ajudaria a realidade a parecer real, a verdade a ser 

verossímil (Semprún,1995, p.163). 

Como se esse “eu” quase um “outro”, artefato da “imaginação”, já se inscrevesse 

nas potencialidades do testemunho, na sua força disseminadora que se institui, como 

propõe Felman (2000, p.16, grifos da autora), além de si mesmo: “[...] a testemunha, 

de dentro da solidão de sua própria posição, é o veículo de uma ocorrência, de uma 

realidade, de uma posição ou de uma dimensão para além dele mesmo”.

Contudo, essas discussões entre testemunho e ficção não são um ponto 

pacífico. No prefácio de É isto um homem? Levi (1988, p.8) recusava terminantemente 

determinado tipo de imaginação produtora de invenções: “Acho desnecessário 

acrescentar que nenhum dos episódios foi fruto de imaginação”. É verdade que não 

estamos diante da recusa total da imaginação, o próprio Levi enveredou por esses 

caminhos, escreveu poemas e contos que também misturavam biografia, ficção e 

testemunho; o que se recusa é a imaginação que falseia e manipula. 

Nesse ponto, testemunho e literatura se separam. O falseamento, a 

manipulação, o duplo são elementos que se repetem na estética moderna, fazem 

parte do jogo literário. Os contos borgeanos, por exemplo, manipulam os registros 

de verdades. Em outras palavras, a ficção pode prescindir da “verdade” e o faz 

constantemente, mas não o testemunho. O falseamento, a ilusão e a manipulação 

no testemunho desembocam no negacionismo dos genocídios. Seligmann-Silva 

(2022), utilizando-se de Derrida, mostra como o testemunho possui uma relação 

específica com a “verdade”:

Literatura e testemunho só existem no espaço entre as palavras e as 

“coisas”. Mas existe uma marca específica de como essa tensão se dá no 

testemunho: “o testemunho está sempre associado à possibilidade ao 



Costa, I. A. M.

Lit. e Aut., Santa Maria, n. 44, e90205, 2025 • https://doi.org/10.5902/1679849X90205

|9

menos da ficção, do perjúrio e da mentira”, afirma Derrida. “Eliminada 

essa possibilidade, nenhum testemunho será possível e, em todo caso, 

não terá mais o seu sentido de testemunho”. Ou seja, o testemunho 

não é o literário – onde não existe a mentira mas apenas a “verdade 

estética” (Seligmann-Silva, 2022, p.133). 

O crítico propõe o conceito de “teor testemunhal” para dar conta desse liame 

entre literatura e testemunho. Essa noção parte de duas premissas, quais sejam: 

primeira, tem como origem uma ideia benjaminiana, todo documento de cultura é 

um testemunho da barbárie; segunda, o testemunho não é um gênero literário. Isto 

é, não é possível que um escritor coetâneo, aquele que não viu (terstis) ou transpôs 

(superstes), produzir um testemunho. Testemunham aqueles que vivenciaram o 

evento traumático. “Ninguém testemunha pelas testemunhas” dizia o poeta Paul 

Celan. Contudo, é possível produzir uma obra carregada de “teor testemunhal” como 

registro daqueles afetados pela barbárie. O “teor testemunhal” é uma ferramenta que 

promove uma releitura da tradição literária. Mostra, conquanto indiretamente, como 

o horror atravessa a literatura:

Em vez de se falar em “literatura de testemunho”, que não é um gênero, 

percebemos agora uma face da literatura que veio à tona na nossa época 

de catástrofes e que fez com que toda a história da literatura – após 200 

anos de autorreferência – fosse revista a partir do questionamento da 

sua relação e do seu compromisso como o “real” (Seligmann-Silva, 2022, 

p.131, grifos do escritor). 

Esse “teor” foi liberado pela carga das catástrofes que se acumularam no século 

XX – como a Shoah. O “real”, dirá Seligmann-Silva (2022, p.131), não é aquele dos 

escritores do século XIX e início do XX, isto é, um real translúcido. Antes é um “real” 

que não se deixa ver, incompleto. É o “real” produto do trauma: “[...] o “real” que nos 

interessa aqui deve ser compreendido na chave freudiana do trauma, de um evento 

que justamente resiste à representação”. 



“Homens cinzentos”: Lendo os contos de Tadeusz Borowski a partir de Primo Levi

Lit. e Aut., Santa Maria, n. 44, e90205, 2025 • https://doi.org/10.5902/1679849X90205

10|

Nessa perspectiva, literatura e testemunha se encontram. A imaginação, 

diferente da invenção, é uma forma de enfrentar o trauma: “O trauma encontra na 

imaginação um meio para sua narração. A literatura é chamada diante do trauma para 

prestar-lhe serviço” (Seligmann-Silva, 2022, p.149). 

2 O CONTO DIANTE DE AUSCHWITZ

Nesses nexos entre testemunho e literatura os dois lados saem modificados. Essa 

aproximação é uma maneira de “[...] repensar tanto a literatura como o testemunho 

e o registro da escrita autodenominado sério e representacionista” (Seligmann-

Silva, 2022, p.149). Se o testemunho se vale da imaginação, a literatura se vale da 

recusa do “real” fácil, aproxima-se da vida sobrevivente: “Ocorre uma revisão da noção 

de literatura justamente porque, do ponto de vista do testemunho, ela passa a ser 

vista como indissociável da vida, a saber, como tendo um compromisso com o real” 

(Seligmann-Silva, 2022, p.149). Perante esse cenário, isto é, da literatura diante da vida 

(da figura do sobrevivente e seu testemunho) gostaria de pensar, especificamente, 

sobre o conto, como forma, diante do Lager. 

O conto é um gênero menor tanto no tamanho como na fortuna literária. 

Cortázar já indicava a proeminência crítica sobre o romance em comparação ao 

conto: “De qualquer modo, enquanto os críticos continuam acumulando teorias e 

mantendo exasperadas polêmicas acerca do romance, quase ninguém se interessa 

pela problemática do conto” (Cortázar, 2021, p.514). Quiçá isso se deva, como 

indica o próprio escritor argentino, por esse ser um “gênero tão pouco classificável” 

(Cortázar, 2021, p.515).

Não temos uma extensa tradição de pensamento em relação ao conto. 

Entretanto, esse ofício foi praticado e refletido de perto na literatura rio-platense – 

Borges, Onetti, Bioy Casares, Silvina Ocampo, Cortázar, Piglia. Nessas configurações 

sul-americanas das formas breves, a posição da Antologia da literatura Fantástica é 

singular. A organização dessa obra de contos fantásticos foi levada a cabo por Borges, 



Costa, I. A. M.

Lit. e Aut., Santa Maria, n. 44, e90205, 2025 • https://doi.org/10.5902/1679849X90205

|11

Bioy e Ocampo. Não era só uma tradução. Em muitos pontos os autores fizeram 

pequenas modificações para que os textos chegassem à forma na qual acreditavam 

que seria um conto: um objeto mínimo que não ultrapassaria mais de dez páginas. 

Era um manifesto de pensamento. Na tradução para os outros países, não deviam 

ser utilizados os originais dos escritores ali reunidos, mas a versão montada, que, por 

sua vez, também reunia contos dos organizadores. Era uma antologia, mas também 

invenção de uma tradição da microscopia de larga duração na literatura argentina. 

Não por acaso, também é desse lugar que despontam alguns ensaios importantes 

sobre o conto, neste trabalho cito dois: “Alguns aspectos do conto”, de Cortázar (2021); 

“Tesis sobre el cuento” que duplica em “Nuevas tesis sobre el cuento” de Piglia (2017). 

Por meio de alguns aspectos levantados por esses dois autores podemos projetar 

indiretamente uma forma do conto que se abre aos traumas, apesar das muitas outras 

diferenças que o afastam. Com eles postulamos uma abertura: uma forma limiar. 

O ensaio de Cortázar foi originalmente uma conferência dada no contexto da 

Revolução Cubana. O escritor era um dos seus simpatizantes e defensores. Contudo, 

neste texto ele resguarda a autonomia do ofício do escritor perante uma escritura 

realista a serviço da “engenharia de almas”4. Para tanto, ele irá construir uma imagem 

inflada do escritor, um sujeito consciente do seu domínio do objeto, capaz de construir 

narrativas que “sequestrem momentaneamente o leitor” por meio de um “estilo 

baseado na intensidade e na tensão” (Cortázar, 2021, p.521). 

O contista, valendo-se das suas antenas (de raça?), deve ser capaz de absorver 

e ser absorvido por circunstâncias sugestivas (um tema ouvido, por exemplo) que 

transformem algo informe em obra de arte: “Eis aí o contista, que escolheu um tema, 

valendo-se dessas sutis antenas capazes de lhe permitir reconhecer os elementos que 

logo haverão de se converter em obra de arte” (Cortázar, 2021, p.520).

Não obstante, nos interstícios dessa defesa da autonomia e desse “escritor 

romântico” com pleno domínio do objeto, Cortázar produz alguns insights interessantes 
4  Termo utilizado por Stálin no contexto da formação do realismo socialista. “Engenheiro de almas” era o papel que cabia ao “novo 
escritor” produtor de uma arte ficcional que refletisse, passo a passo, a realidade almejada, sua literatura deveria acompanhar o 
desenvolvimento revolucionário. 



“Homens cinzentos”: Lendo os contos de Tadeusz Borowski a partir de Primo Levi

Lit. e Aut., Santa Maria, n. 44, e90205, 2025 • https://doi.org/10.5902/1679849X90205

12|

sobre o conto. Esse, vai dizer, esculpe-se no embate entre vida e sua inscrição na 

literatura: “[...] um conto, em última análise, se move nesse plano do homem onde a 

vida e a expressão escrita dessa vida travam um batalha fraternal, se me for permitido 

o termo [...]” (Cortázar, 2021, p.513). Na Era dos Campos, o conto se move em outro 

plano: essa já uma “batalha infernal” e não fraternal entre a vida traumática e sua 

expressão escrita. 

Em grande medida, Cortázar repete o gesto de alguns escritores do século XX 

que refletiram sobre sua própria poética. Nessa linha, o conto como forma, que é 

também a dos seus “contos fantásticos”, visava romper com certa estrutura realista do 

século XIX confiante em sua capacidade de “refletir o mundo”:

Quase todos os contos que escrevi pertencem ao gênero chamado 

fantástico por falta de nome melhor, se opõem a esse falso realismo 

que consiste em crer que todas as coisas podem ser descritas e 

explicadas como dava por assentado o otimismo filosófico e científico 

do século XVIII, isto é, dentro de um mundo regido mais ou menos 

harmoniosamente por um sistema de leis, de princípios, de relações de 

causa e efeito, de psicologias definidas, de geografias bem cartografadas 

(Cortázar, 2021, p.514). 

O “fantástico” é produto de estranho e rompimento com uma estrutura de 

mundo bem definida, onde tudo está no seu devido lugar, um sistema harmonioso 

de leis e relações de causalidade. Por metonímia, o conto é estranhamento e, nessa 

medida, ele abre-se para o trauma, os excessos, aquilo que está mau cartografado. 

Para as máquinas de desarmonia do século XX produtoras de outros sistemas, leis 

e princípios. 

De outro lado, Piglia em seu ensaio “Tesis sobre el cuento” propõe duas 

formulações. Na primeira, “[...] un cuento simpre cuenta dos historias” (Piglia, 2017, 

p.103). Essa ideia é apresentada a partir de uma frase de Tchekhov onde está cifrada a 

forma do conto presente e futuro, qual seja: “‘Un hombre, en Montecarlo, va al Casino, 



Costa, I. A. M.

Lit. e Aut., Santa Maria, n. 44, e90205, 2025 • https://doi.org/10.5902/1679849X90205

|13

gana un millón, vuelve a su casa, se suicida’” (Tchecov apud Piglia, 2017, p.103). O que 

poderia parecer uma só história, na verdade são duas: a história do jogo e a história 

do suicídio. Essa estrutura reverberatória e de duplicação já havia sido notada por 

Cortázar: “Um conto é significativo quando quebra seus próprios limites com essa 

explosão de energia espiritual que ilumina bruscamente algo que vai muito além da 

pequena e às vezes miserável história que conta” (Cortázar, 2021, p.517).

Em que medida, podemos indagar-nos, essa duplicidade vale para o Lager, ali 

onde a única realidade, para os sobreviventes, é aquela. A outra, parece irreal. Não 

reverberação, mas continuação. O proscênio dessas teses de Piglia, como imagem, 

são os contos de Borges. Ele continua: essas duas histórias não são produtos da 

interpretação, mas algo interno ao texto. Em resumo, existe uma segunda história 

secreta na primeira que, por sua vez, a suplanta. Daí brota uma segunda tese: “[...] la 

historia secreta es la clave de la forma del cuento y sus variantes” (Piglia, 2017, p.106). 

É um mecanismo moderno dois em um: “[...] el cuento moderno cuenta dos historias 

como si fueran una sola” (Piglia, 2017, p.106).

Em “Nuevas tesis sobre el cuento” Piglia persiste nessa inquirição do conto. 

Borges ainda é o quadro ao fundo. Nessas novas teses, o conto aparece ao lado 

da oralidade, como sua sobrevivência diante dos romances. Persiste nessa forma 

breve um interlocutor implícito (interno) que evoca uma situação de escuta: “No es el 

narrador oral el que persiste en el cuento sino de aquel que lo escucha” (Piglia, 2017, 

p.118). Aqui Borges é convocado diretamente. Seus contos pendem, como pêndulos, 

entre o ato de escrever e o ato de ouvir: “El arte de narrar para Borges gira sobre ese 

doble vínculo. Oír un relato que se pueda escribir, escribir un relato que se pueda 

contar en voz alta” (Piglia, 2017, p.118). 

Justamente por ver no conto uma sobrevivência da oralidade, Borges recusa o 

romance. Exerceu uma conhecida indiferença a romancistas como Proust ou Thomas 

Mann. As anedotas são inúmeras nessas diatribes: chamado numa oportunidade 

para dar uma conferência sobre Dostoiévski, Borges chega ao instituto com seus 



“Homens cinzentos”: Lendo os contos de Tadeusz Borowski a partir de Primo Levi

Lit. e Aut., Santa Maria, n. 44, e90205, 2025 • https://doi.org/10.5902/1679849X90205

14|

rascunhos, porém, diz que aquele escritor não o agradava e começa a dar uma palestra 

sobre Dante.  Ele via o romance como não narrativo, pois tinha perdido os rastros da 

oralidade e essa figuração da escuta: “Borges considera que la novela no es narrativa, 

porque está demasiado alejada de las formas orales, es decir, ha perdido los rastros 

de un interlocutor presente [...]” (Piglia, 2017, p.119). 

Essas notações se aproximam do ensaio “O narrador” de Walter Benjamin. A 

arte de narrar em vias de extinção e o romance como lugar de segregação. Ele se retira 

da experiência para recolher-se ao ambiente interno burguês. Em outra configuração, 

o testemunho se avizinha dessa sobrevivência da oralidade do conto. Ele demanda 

alguém que fala e outro que escuta. O testemunho só é possível no pacto entre essas 

duas ordens. “O testemunho é, em outras palavras, uma prática discursiva, em oposição 

à pura teoria. Testemunhar [...] é realizar um ato de fala, ao invés de simplesmente 

formular um enunciado” (Felman, 2000, p.18, grifos da escritora). 

Os contos Borowski não seguem os elementos tradicionais do foco narrativo 

e seus desdobramentos teóricos. Antes os explode. Têm em sua origem atos e ações 

de fala que de fato ocorreram, os reelabora, mas pressupõe, para que se complete, à 

imagem da escuta. 

Pensar no conto diante do lager é pensar em movimentos de afinidade e repulsa – 

estranhamento e realismo, oralidade e duplicidade. Talvez isso se esclareça pela forma 

do conto. Cortázar explica que ele atua, num ato performático, no leitor ou espectador 

como uma “espécie de abertura” (Cortázar, 2021, p.516). Ele é aberto, sempre pronto 

a se transformar em algo diferente, informe. Ele convoca a ideia benjaminiana do 

“limiar”. O escritor alemão trata desse lugar em uma das inúmeras “pranchas” do seu 

livro das Passagens. O fragmento é extenso, recortemos somente um pedaço: 

[...] O limiar [Schwelle] deve ser rigorosamente diferenciado da fronteira 

[Grenze]. O limiar é uma zona. Mudança, transição, fluxo estão contidos 

na palavra schwellen (inchar, entumescer), e a etimologia não deve 

negligenciar estes significados [...] (Benjamin, 2018, p.816). 



Costa, I. A. M.

Lit. e Aut., Santa Maria, n. 44, e90205, 2025 • https://doi.org/10.5902/1679849X90205

|15

O trecho corresponde à prancha “O”: “Prostituição, jogo”. O limiar não é uma 

fronteira, mas uma zona. Lugar de transição onde o conto e o homem encontram seus 

limiares, suas ligações e transições: uma narrativa despojada de adornos, crua e fria 

como os homens que a atravessam. “O limiar é uma zona”, inchada e intumescida da 

barbárie, onde fluem os “homens cinzentos”. O conto diante de Auschwitz está diante 

dos homens dos limiares. 

3 LIMIAR DO HOMEM 

O homem do limiar é um produto da zona cinzenta. Ela que é, por seu turno, um 

espaço de transição “aquém e além do bem e mal”. Primo Levi e Tadeusz Borowski 

foram seus cartógrafos. É espantoso o número de vezes que Levi utiliza o adjetivo 

“cinzento” para apresentar Auschwitz. Ele é usado para descrever o espaço e os homens 

em É isto um homem?: “Resnyk retrai a cabeça entre os ombros, calca o boné até as 

orelhas, olha para o céu baixo e cinzento de onde redemoinha a neve impiedosa [...]” 

(Levi, 1988, p.101, grifo meu); “[...] cada sopro de vento penetra por baixo da roupa e 

corre em arrepios por nossos corpos indefesos, e tudo ao redor é de cor cinza, e nós 

também somos cinzentos [...]” (Levi, 1988, p. 102, grifos meus); “[...] o cinzento bando 

interminável desfila durante duas horas, à frente dos dois postos de controle [...]” (Levi, 

1988, p. 186, grifo meu); “Carecas na segunda-feira e no sábado, com o crânio coberto 

de curto e cinzento bolor” (Levi, 1988, p. 208, grifo meu); “Alberto e eu caminhamos, 

ombro a ombro, na longa fila cinzenta, inclinados para melhor resistir ao vento” (Levi, 

1988, p.212, grifo meu); “Continuamos de pé, encurvados e cinzentos, cabisbaixos, não 

nos descobrimos a não ser quando o alemão mandou” (Levi, 1988, p.219, grifo meu). 

O cinzento contamina tudo. Ela é a cor dos campos. A cor dos corpos combalidos 

próximos ao apagamento. É a cor da paisagem. É também a zona do darwinismo social. 

Nos capítulos “Aquém do bem e do mal” e “Os submersos e os salvos” de É isto um 

homem? Levi (1988) mostra, in loco, como funcionava esse espaço de “sobrevivência 

do mais forte”. Ali nossas noções usuais sobre “bem” e “mal”, “certo” e “errado” não 



“Homens cinzentos”: Lendo os contos de Tadeusz Borowski a partir de Primo Levi

Lit. e Aut., Santa Maria, n. 44, e90205, 2025 • https://doi.org/10.5902/1679849X90205

16|

possuíam o mesmo sentido. Sobrevive (parcamente) quem é capaz, por exemplo, de 

explorar a “Bolsa”. O escritor faz uma paródia, que revela o excesso daquele lugar, da 

bolsa de valores. Espera-se no lager a cotação de determinado produto (pão, camisa, 

fumo) descer ou subir para fazer o melhor negócio e com isso ganhar mais alguns 

dias. Esses eram os “salvos” que conseguiam se valer de subterfúgios e relações 

escusas para sobreviver. Não há história dos “submersos”, isto é, dos “muçulmanos”, 

mas existem histórias dos “salvos”, chamados de “proeminentes”, que se colocaram 

para além da ética. 

Em Os afogados e os sobreviventes, Levi (2016) volta a refletir, misturando ensaio 

e testemunho, sobre esse local de indistinção no capítulo “A zona cinzenta”. Existe um 

impulso humano cartesiano de categorizações e configurações estritas dos homens e 

dos lugares. Esse desejo se projeta nas análises dos campos. Todos querem encontrar 

ali uma clara divisão entre “nós” e “eles”, “vítimas” e “opressores”. Em suma, tendem 

a “simplificar a história”. Nenhum desses binômios persistia perante um sistema que 

desafiava a lógica. No qual, o interno que chegava esperava o acolhimento, mas era 

recebido, ao contrário, por pancadas daqueles que deveriam, supostamente, ajudá-lo: 

O mundo no qual se precipitava era decerto terrível, mas também 

indecifrável: não era conforme nenhum modelo, o inimigo estava ao 

redor mas também dentro, o “nós” perdia seus limites, os contendores 

não eram dois, não se distinguia uma fronteira mas muitas e confusas, 

talvez inúmeras, separando cada um do outro (Levi, 2016, p.28).

Como na imagem do limiar, existe nesse “indecifrável” um lugar de fluxo, não 

de uma, mas de várias fronteiras. Espaço “inchado” e “intumescido” que explode o 

sistema ético ocidental. Não é vazio, ali pululam seus espécimes: os “privilegiados” que 

eram em sua maioria “prisioneiros-funcionários”. Isto é, aqueles que colaboram com o 

sistema do Lager. Segundo Levi (2016, p.32), quanto mais apertada é a área do poder 

mais ela precisa de “auxiliares externos”. Já em relação aos oprimidos, quanto maior 

é o exercício da dominação maior é a “disponibilidade de colaboração com o poder”. 



Costa, I. A. M.

Lit. e Aut., Santa Maria, n. 44, e90205, 2025 • https://doi.org/10.5902/1679849X90205

|17

O objetivo último, dos nazistas, era criar uma faixa de desordem que juntasse vítimas 

e opressores: “É uma zona cinzenta, com contornos mal definidos, que ao mesmo 

tempo separa e une os campos dos senhores e dos escravos” (Levi, 2016, p.32).

O zênite desse projeto se revela, como propõe Levi (2016), na figura dos 

Sonderkommandos. Eram os grupos formados por judeus responsáveis pelas câmeras 

de gás, conhecido como “Esquadrão Especial”. Eles tinham como dever conduzir a 

fila dos prisioneiros direto para o gás, retirar dos cadáveres o ouro dos dentes 

e os cabelos das mulheres, conduzi-los até os crematórios e depois “cuidar” das 

cinzas. Os esquadrões eram substituídos constantemente e seus membros antigos 

também não escapavam das câmaras. Não deveria sobrar nenhuma testemunha. 

Escolhiam-se seus integrantes, preferencialmente, entre os judeus que aportavam nas 

plataformas ferroviárias, pois ainda não tinham um entendimento completo do Lager. 

Como portavam um segredo, os Soderkommandos eram separados do restante dos 

outros internos. Para que realizassem seu “trabalho” em total estado de alienação e 

entorpecimento lhes eram servidas bebidas.

Pois bem, foi entre esse “Esquadrão Especial” que ocorreu um episódio síntese 

e essência da zona cinzenta. A história é contada por Miklos Nyiszli, um médico 

húngaro colaborador, auxiliar de Mengele. Segundo ele, numa oportunidade foi 

capaz de presenciar nos campos uma partida de futebol organizada entre o time 

dos SS e o time dos SK (Soderkommandos). Era um evento no qual os soldados e os 

membros dos esquadrões torciam, apostavam e encorajavam os jogadores, “como 

se a partida se desenrolasse não diante das portas do inferno, mas num campo de 

aldeia” (Levi, 2016, p.42). Estava completo o processo de indistinção, transformar as 

vítimas em cúmplices: 

Por trás desse armistício se lê um riso satânico: está consumado, 

conseguimos, vocês não são mais a outra raça, a antirraça, o inimigo 

primeiro do Reich milenar: vocês não são mais o povo que refuta ídolos. 

Nós os abraçamos, corrompemos, arrastamos para o fundo conosco. 



“Homens cinzentos”: Lendo os contos de Tadeusz Borowski a partir de Primo Levi

Lit. e Aut., Santa Maria, n. 44, e90205, 2025 • https://doi.org/10.5902/1679849X90205

18|

Vocês são como nós, vocês com seu orgulho: sujos de sangue, como 

nós. Também vocês, como nós e como Caim, mataram o irmão. Venham, 

podemos jogar juntos (Levi, 2016, p.42-43). 

Essa partida parece um episódio inimaginável. Um jogo de futebol no meio do 

horror: das câmeras de gás e dos crematórios. Contudo, essa é uma cena pacificada 

no conto “As pessoas que iam” de Borowski. A narrativa abre com esse narrador em 

primeira pessoa que se aproxima do escritor falando sobre um “campinho de futebol” 

que haviam construído: “Primeiro construímos um campinho de futebol no terreno 

baldio atrás das barracas do hospital” (Borowski, 2024, p.83). 

Isso não causa nenhum estranhamento: é dito com naturalidade. Ergue-se um 

espaço idílico de indiferença e que não parece estar localizado nos campos. Mais a 

frente: “Construímos o campinho de futebol durante a primavera e, ainda antes de 

finalizá-lo, começamos a semear flores sob as janelas e montar faixas decorativas 

vermelhas de cimento triturado ao redor dos blocos” (Borowski, 2024, p.84). 

As flores cresceram e o campo já estava terminado: “Quando as flores cresceram 

um pouco, tínhamos concluído o campinho” (Borowski, 2024, p.84). Agora, era hora de 

inaugurá-lo: “Agora que as flores cresciam sozinhas e os doentes ficavam deitados 

por conta própria, a gente jogava bola” (Borowski, 2024, p.84). Não existe nenhuma 

incongruência entre os “doentes” e os “jogadores”, circulam num mesmo espaço. 

Aliás, o “campinho” era um “campo aberto”, todos podiam desfrutá-lo: “Todo dia, após 

servirem as refeições vespertinas, quem quisesse ia ao campinho e chutava bola” 

(Borowski, 2024, p.84). Entretanto, com toda certeza, esse era um apanágio exclusivo 

dos prisioneiros privilegiados, os não judeus. 

O signo do absurdo se exaspera um pouco adiante. O narrador também resolve 

participar, será o goleiro: “Uma vez fiquei no gol” (Borowski, 2024, p.84). A suas costas 

(atrás das traves), encontrava-se a rampa por onde os trens chegavam e os prisioneiros 

eram divididos em duas filas: os que iam para o campo e os que iam para o gás. A bola 

foi jogada, o goleiro deve tê-la rebatido e ela saiu do campo até uma cerca onde era 



Costa, I. A. M.

Lit. e Aut., Santa Maria, n. 44, e90205, 2025 • https://doi.org/10.5902/1679849X90205

|19

possível ver a rampa: “A bola saiu de campo e foi rolando até a cerca. Enquanto eu a 

ergui do chão, olhei para a rampa” (Borowski, 2024, p.85). 

Durante o tempo da partida “descarregavam” os comboios “animalizados”. O 

narrador olhou de soslaio, recuperou a bola e voltou para o jogo. Em mais um lance 

de perigo, ou “perigo de gol” como se costuma dizer, ele rebateu a bola para escanteio. 

Foi buscá-la novamente. Recolhe-a e olha mais uma vez a rampa, mas para surpresa 

todo o comboio e seus vagões tinham sidos evacuados: 

Ela passou por várias pernas e, formando um arco, voltou de novo 

em direção ao gol. Desviei-a para escanteio. Ela foi parar na grama 

do lado de fora. E eu de novo fui atrás. Ao erguê-la do chão, fiquei 

atônito: a rampa estava vazia. Não havia restado nenhuma pessoa 

da colorida multidão de verão. Os vagões também já tinham partido 

(Borowski, 2024, p.85).  

A partida parecia realizar-se “num campo de aldeia” e não “diante das portas 

do inferno” como diria Levi. Ele retornou e jogou a bola para que o escanteio fosse 

cobrado: “Voltei com a bola e joguei para escanteio” (Borowski, 2024, p. 85). A 

conclusão seguinte do narrador é enunciada como se enuncia um tratado lógico: 

“No intervalo de um escanteio para o outro, mataram atrás de mim 3 mil pessoas no 

gás” (Borowski, 2024, p. 85). 

Ele faz uma constatação indiferente como alguém acostumado com algo 

corriqueiro. A cena não provoca nenhuma comiseração, esse sentimento não faz 

nenhum sentido ali. Isso ocorreu “atrás” dele enquanto a “frente” era jogada uma 

partida disputada na qual cada toque na bola representava um judeu morto. O 

“campinho” não se aliena do sistema dos campos, não é um espaço a parte, antes 

era seu produto, sua extensão. Uma manifestação da zona cinzenta. Agamben (2008) 

em O que resta de Auschwitz diz que a partida entre os SS e os SK ecoa nos estádios 

contemporâneos. Assim como essa do narrador-arquero5.
5  Não poderia deixar de registrar um comentário dado por um participante durante um seminário de pesquisa da pós-
graduação. Ele fazia uma alusão ou paródia à frase tão propalada de Adorno sobre poesia, impossibilidade e Auschwitz. Pois 
bem, esse participante dizia de uma impossibilidade de “jogar futebol” depois de Auschwitz. Depois dessa partida entre os SS 



“Homens cinzentos”: Lendo os contos de Tadeusz Borowski a partir de Primo Levi

Lit. e Aut., Santa Maria, n. 44, e90205, 2025 • https://doi.org/10.5902/1679849X90205

20|

O conto todo se desenvolve nessa perspectiva ausente do narrador que via as 

pessoas que aportavam naquela rampa seguirem dois caminhos, as pessoas que se 

salvavam momentaneamente e as “pessoas que iam”, isto é, iam direto para o gás: 

“Quando eu me levantava de manhã para lavar o chão, as pessoas iam por esse e 

aquele caminho. Mulheres, crianças e homens. Eles levavam trouxas nas costas” 

(Borowski, 2024, p. 86). 

Em quase todos os contos de Borowski somos jogados in media res no espaço 

concentracionário, sem nenhum aparo ou introdução. O leitor como que desce aos 

infernos: ao mundo que Kilanowsk chama de lugar do homem “laguerizado”, isto é, 

homem do Lager. O termo precisa “[...] aqueles prisioneiros que abandonaram os 

valores e as regras conhecidas no mundo exterior ao universo concentracionário, 

forçados pela estrutura do campo a se concentrarem na sobrevivência, nos próprios 

instintos e nas necessidades biológicas” (Borowski, 2024, p.393). 

É outro nome para os “homens cinzentos”. São homens brutalizados como, por 

exemplo, o personagem Beker do conto “Um dia em Harmenze”. Um judeu “velho e 

gordo” que tinha sido escolhido pelos SS para supervisionar o trabalho dos outros judeus 

no campo de Poznán, era o que chamavam de Lagerältester na linguagem hierárquica 

dos campos. Uma das ações de Beker é lembrada pelo narrador-personagem: Tadeusz. 

O “funcionário” a serviço dos SS tinha mandado matar o próprio filho. Fato que ele 

mesmo (Beker) recorda, em detalhes, mas numa linguagem despojada: “– É verdade 

- disse baixinho -. – O segundo filho eu levei à forca em Poznán, mas não puxando 

pelas mãos6, e sim pelo pescoço, por ter roubado pão” (Borowski, 2024, p.115). Sua 

linguagem era atravessada pela melancolia diz-nos o narrador, mas rapidamente ele 

recupera seu “estado normal”: “já estava calmo e controlado” (Borowski, 2024, p.115).  

Vejamos ações e gestos de indiferença em outras duas narrativas: “O garoto 

com a Bíblia” e “Para o gás, senhoras e senhores, para o gás”. No primeiro, um garoto 

e SK e também diante desse narrador de Borowski que joga num “campinho” cercado pelo horror. Quiçá essa violência que 
permeia constantemente nossos estádios de futebol contemporâneos encontre nesses episódios alguns dos seus possíveis 
endereçamentos. As relações entre massas, impunidade e violência são evidentes.
6  Notas do tradutor: “Refere-se a um tipo de punição adotada nos campos de concentração em que o prisioneiro ficava pendurado 
pelas mãos” (Pena apud Borowski, 2024, p.115). 



Costa, I. A. M.

Lit. e Aut., Santa Maria, n. 44, e90205, 2025 • https://doi.org/10.5902/1679849X90205

|21

com uma Bíblia na mão entra numa cela tomada por prisioneiros da Gestapo. Eram 

homens de todos os tipos: funcionários públicos, tipógrafos, contrabandistas. Até 

um falso membro da Gestapo que utilizava dessa máscara para confiscar porcos dos 

camponeses. O menino se parecia com um judeu. Um dos prisioneiros, Kowalski, 

nega essa semelhante em tom pejorativo: “– O garoto não se parece nada com 

isso” (Borowski, 2024, p.63). O judeu é visto como coisa. O antissemitismo grassava 

na Polônia. Ali na prisão, o menino não encontra nenhum tipo de acolhimento. Ele 

se concentrava apenas na Bíblia. Atitude que os outros viam como inútil, pois ao 

final: “De um jeito ou de outro, vai para a vala” (Borowski, 2024, p.65). 

O garoto entrou enquanto os prisioneiros estavam no meio de um jogo de 

cartas feito de papelão e desenhado a lápis. Eram partidas que valiam “rações” de 

pão. Eles permaneciam num estado de expectativa, alguém seria chamado para ser 

fuzilado naquele dia. É um conto de muitas vozes, mas é o narrador-personagem 

quem as guia. O garoto tinha a cabeça raspada como os judeus no Lager, foi preso 

por um policial comum enquanto pichava um muro com giz. Não foi levado para 

a Polizei, mas direto para esse lugar concentracionário que parecia um campo ou 

uma prisão. 

Ele não desgrudava os olhos da Bíblia como se pudesse esperar dali alguma 

salvação: “O garoto estava lendo novamente, segurando o livro próximo dos olhos” 

(Borowski, 2024, p.71). Entrementes, a grade rangera, vinham buscar mais uma 

vítima. As reações são impassíveis. Kowalski parecia antes de tudo animado e 

ansioso: “– Quero só ver quantos” (Borowski, 2024, p.71). Por sua vez, Kozera, o 

contrabandista, utilizava da sua linguagem mercantil para descrever uma oferta 

maior que a demanda de “produtos humanos”: “– Essa mercadoria nunca vai faltar. 

Não precisa contrabandear. Ela vem sozinha” (Borowski, 2024, p.71). 

Não buscaram ninguém, apenas entrou um prisioneiro, Mławski, que vinha de 

uma “leve” sessão de tortura. Ela terminou com uma solução de compromisso: seu 

pai seria um informante da Gestapo. Logo depois, se prepararam para a “chamada” 



“Homens cinzentos”: Lendo os contos de Tadeusz Borowski a partir de Primo Levi

Lit. e Aut., Santa Maria, n. 44, e90205, 2025 • https://doi.org/10.5902/1679849X90205

22|

– estavam de fato num Lager. Entrou um SS acompanhado por seu escrivão. Fizeram 

uma rápida seleção e escolheram dois prisioneiros, entre eles o garoto. Seu nome foi 

chamado “Zbigniew Namokel”. Ele contestou com um “presente” envolto em solicitude 

como se esse fosse de fato seu destino.

Os outros, por seu lado, receberam a notícia com indiferença quando não com 

ironia: “– E já acabou a chamada! Mais um dia! Duas pessoas a menos! Que venha o 

dia de amanhã!” (Borowski, 2024, p.76). Ainda faltavam muitos – outro diria. A Bíblia 

não servia para mais nada. Para o levarem daquele jeito só podia ser um judeu: 

“Certamente era judeu. Se não fosse, não o teriam pegado para acabar com ele” 

(Borowski, 2024, p.77). 

Os comentários são sarcásticos. A história do garoto tinha produzido uma leve 

suspensão na ordem. O suficiente para provocar alguns comentários de desdém. 

Contudo, ao final era como se nada tivesse ocorrido, prepararam-se para dormir. 

Algo como: “alguma coisa precisa mudar para tudo continuar como está”. À noite 

escutaram alguns tiros, algumas poucas reações, mas o sono era mais necessário: “A 

gente precisa dormir!” (Borowski, 2024, p.79). 

A forma do conto reproduz a desumanização dos homens e da linguagem. Esta 

é sucinta, fria e insensível. É extremamente seca e quase ausente em descrições dos 

estados psicológicos dos personagens. O conto “Para o gás, senhoras e senhores, para 

o gás” leva-a para o paroxismo da crueza. Nele o narrador-personagem é levado por 

um companheiro para trabalhar no chamado Komando Canadá, um grupo responsável 

por receber os judeus nas rampas e recolher todas suas bagagens e pertences. O ouro 

encontrado ia direto para o Reich, era um crime capital retê-lo. Contudo, era permitido 

que roubassem alimentos, bebidas e até roupas. 

Os trens que passavam pela rampa, dizia um dos personagens, era sustentáculo 

dos campos: “Todo o campo vive daquilo que eles trazem” (Borowski, 2024, p.160). 

Não lhes importavam os destinos daqueles homens, mulheres e crianças – apenas o 

que traziam. Então, quando os trens escasseavam, eles se lamentavam.  



Costa, I. A. M.

Lit. e Aut., Santa Maria, n. 44, e90205, 2025 • https://doi.org/10.5902/1679849X90205

|23

Os grupos que trabalhavam no Komando Canadá formavam “esquadrões” 

liderados pelos Vorarbeiters. Esses últimos escolhiam aqueles que iriam abrir e 

descarregar os vagões – o conto utiliza essa linguagem impessoal, como se fossem 

animais; e aqueles que encaminham as crianças e as mulheres para os “caminhões” 

de onde iriam direto para o gás. 

O trem chega e começa toda correria. Os homens do Komando permaneciam 

impassíveis ao passo que os judeus desciam dos vagões pedindo água e sem entender 

para onde seriam enviados: “– Moço, o que será de nós? – as pessoas desceram ao 

cascalho, inquietas e abaladas” (Borowski, 2024, p.170). Enquanto isso todos os objetos 

eram recolhidos: malas, trouxas, mochilas, mantas, roupas, bolsas, cédulas, ouro, 

relógios, pão, potes de geleia, presuntos, linguiças. Os comboios chegavam um atrás 

dos outros: “Os veículos partiam e retornavam sem trégua, como que numa horrenda 

esteira” (Borowski, 2024, p.172). Nesse entrementes, crescia o nível de trabalho e de 

desumanidade do Komando. As cenas são terríficas e paralisantes. Numas delas, eles 

têm que entrar nos vagões e retirar todos os corpos. A descrição do narrador, apesar 

do horror, é displicente:

A gente saltou para dentro. Espalhadas pelos cantos em meio aos 

excrementos humanos e relógios perdidos estavam bebês sufocados e 

pisoteados, monstrinhos nus de cabeças enormes e barrigas inchadas. 

A gente os removeu como se fossem pintinhos, levando uns dois ou 

três em cada mão (Borowski, 2024, p.175). 

A linguagem utilizada está aquém da cena narrada: é insuficiente. Esse desdém, 

“monstrinhos”, parece proposital. Não por casualidade, a prosa de Borowski é acusada, 

conta Kilanowsk (2024), de ser “cínica”, “behaviorista” e “darwinista”. Ele utiliza dessa 

forma para emular os campos. Diante desse cenário eles assumiam o lugar do verdugo 

e se brutalizavam. Um deles pegou uma mulher que se recusava a receber uma criança 

que a chamava de mãe e a jogou, como um objeto, no caminhão: 



“Homens cinzentos”: Lendo os contos de Tadeusz Borowski a partir de Primo Levi

Lit. e Aut., Santa Maria, n. 44, e90205, 2025 • https://doi.org/10.5902/1679849X90205

24|

Está fugindo do próprio filho! Eu vou mostrar para você, sua puta! – 

Pegou-a pela cintura, esganou com a mão a garganta que queria gritar 

e a lançou impetuosamente para dentro do caminhão, como se fosse 

um saco pesado de grãos (Borowski, 2024, p.181). 

Todos já são “homens cinzentos”, inclusive esse narrador Tadeusz. No final, ele 

revela ao companheiro que também já sentia um ódio instintivo dos judeus:

–Veja só, meu amigo, dentro de mim está crescendo uma raiva 

completamente incompreensível dessas pessoas, já que por causa 

delas eu tenho de estar aqui. Não fico com pena de algumas delas por 

estarem indo para o gás. Que o chão se abra debaixo de todas. Eu seria 

capaz de avançar aos socos contra elas. Mas isso só pode ser patológico, 

não consigo entender (Borowski, 2024, p.176). 

Nos próximos dias o campo estaria carregado de produtos conseguidos em 

meio à morte e a desumanização. Não por casualidade, um das cenas finais do conto 

é uma imagem dupla. De um lado, os corpos: “Já estavam acabando. Os cadáveres 

colocados na rampa foram levados pelo último caminhão e as tralhas já tinham sido 

carregadas” (Borowski, 2024, p.189). De outro, o Komando Canadá e seus butins: “O 

Canadá abarrotado de pão, geleias e açúcar, cheirando a perfumes e roupa íntima 

limpa, se preparou para marchar e ir embora” (Borowski, 2024, p.189). 

Os contos de Borowski parecem querer nos dizer que não sobra nada de humano 

no Lager. Ele faz isso ao misturar, enganosamente, as experiências do narrador e do 

autor. Em alguns contos o nome do narrador é exatamente Tadeusz e em outros é 

uma variação dele “Tadek”. As atitudes de Tadek (o narrador) diferiam “[...] daquilo que 

os ex-companheiros falavam sobre a postura do autor nos campos de concentração” 

(Kilanowski, 2024, p.391). Contudo, Borowski estimula essa espécie de confusão para 

mostrar como nada resistia aos campos (inclusive o narrador dessas histórias), nem os 

prisioneiros-políticos mais bem preparados ideologicamente para resistir ao fascismo, 

como dizia Levi (2016) no início. Tudo vinha abaixo. 



Costa, I. A. M.

Lit. e Aut., Santa Maria, n. 44, e90205, 2025 • https://doi.org/10.5902/1679849X90205

|25

Os nazistas tinham como desiderato biopolítico, como indica Agamben (2008), 

construir um continuum biológico por meio do racismo. A partir daí é estabelecida uma 

hierarquia entre o ariano, o não-ariano, o meio-judeu, o judeu, o deportado, o interno 

e, por fim, “o muçulmano”: “O limite é o muçulmano” (Agamben, 2008, p.90). Ele é o 

corte no elo com qualquer humanidade. Temos aí uma biopolítica absoluta, o Lager 

não só como lugar da morte e do extermínio, “[...] mas também, e antes de qualquer 

coisa, o lugar de produção do muçulmano, da última substância biopolítica isolável 

no continuum biológico” (Agamben, 2008, p.30). Podemos pensar se esse objetivo se 

restringia apenas aos judeus. Os contos de Borowski nos dizem que não, mostram 

como a perseguição dessa tanopolítica ameaçou, no processo, a destruição do próprio 

homem como espécie – como ser vivo atravessado pelo que nos torna humanos. O 

campo surge como um imenso espaço de experimentação nefasta, uma forma a ser 

posta em prática na sociedade caso os nazistas tivessem saído vencedores: o lugar do 

autômato. A imagem do limiar é a imagem do resto do homem. O homem cinzento 

em seus múltiplos sentidos.

REFERÊNCIAS

AGAMBEN, Giorgio. O que resta de Auschwitz. Trad. Selvino J. Assmann. São Paulo: 
Boitempo, 2008. 

ALIGHIERI, Dante. A Divina Comédia – Inferno. Trad. Italo Eugenio Mauro. 5ª Ed. São Paulo: 
Editora 34, 2019.

ANTELME, Robert. A espécie humana. Trad. Maria de Fátima Oliva do Couto. Rio de Janeiro: 
Record, 2013. 

ARENDT, Hannah. Origens do totalitarismo. Trad. Roberto Raposo. São Paulo: Companhia 
das Letras, 2012.

BENJAMIN, Walter. Passagens. Trad. Irene Aron e Cleonice Paes Barreto Mourão; Organização 
Willi Bolle. Belo Horizonte: Editora da UFMG, 2018. v.2.

BORGES, Jorge Luis; CASARES, Adolfo Bioy; OCAMPO, Silvina. Antología de la literatura 
fanstástica. 4ª ed. Buenos Aires: Editorial Sudamericana, 2002. 

BOROWSKI, Tadeusz. Adeus, Maria e outros contos. Trad. Matheus Moreira Pena. São Paulo: 
Carambaia, 2024.



“Homens cinzentos”: Lendo os contos de Tadeusz Borowski a partir de Primo Levi

Lit. e Aut., Santa Maria, n. 44, e90205, 2025 • https://doi.org/10.5902/1679849X90205

26|

CORTAZÁR, Julio. Alguns aspectos do conto. In: _______. Todos os contos. V.2. Trad. Josely 
Vianna Baptista. São Paulo: Companhia das Letras, 2021. p. 513-527.

DELBO, Charlotte. Auschwitz e depois. Trad. Monica Stahel. São Paulo: Carambaia, 2021.

DIDI-HUBERMAN, Georges. Imagens apesar de tudo. Trad. Vanessa Brito e João Pedro 
Cachopo. São Paulo: Editora 34, 2020. 

FELMAN, Shoshana. Educação e crise, ou as vicissitudes do ensino. In: NESTROVSKI; SELIGMANN-
SILVA (Orgs.). Catástrofe e representação. São Paulo: Escuta, 2000. p.13-73.

LEVI, Primo. É isto um homem?. Trad. Luigi Del Re. Rio de Janeiro: Rocco, 1988. 

LEVI, Primo. Os afogados e os sobreviventes. Trad. Luiz Sérgio Henriques. 3ªed. São Paulo/
Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2016. 

KILANOWSKI, Piotr. Tadeusz Borowski, Auschwitz e a modernidade. In: BOROWSKI, Tadeusz. 
Adeus, Maria e outros contos. Trad. Matheus Moreira Pena. São Paulo: Carambaia, 2024. 
p.391-411.   

PIGLIA, Ricardo. Formas breves. 2ª ed. Ciudad Autónoma de Buenos Aires: Debolsillo, 2017. 

SELIGMANN-SILVA, Márcio. A virada testemunhal e decolonial do saber histórico. Campinas, 
SP: Editora da Unicamp, 2022. 

SEMPRÚN, Jorge. A escrita ou a vida. Trad. Rosa Freire D’Aguiar. São Paulo: Companhia das 
Letras, 1995. 

Contribuição de Autoria

1 – Ian Anderson Maximiano Costa
Mestre em Teoria literária e Estudos Comparados pelo pós-lit (UFMG). Doutorando pelo 
mesmo programa e instituição.
Universidade Federal de Minas Gerais
https://orcid.org/0000-0002-5592-4345 • iananderson14@hotmail.com	
Contriuição: Conceituação, Metodologia, Escrita – revisão e edição.

Conflito de Interesses
O autor declararam não haver conflito de interesses.

Direitos Autorais
Os autores dos artigos publicados pela Lit&Aut/UFSM mantêm os direitos autorais de 

seus trabalhos.



Costa, I. A. M.

Lit. e Aut., Santa Maria, n. 44, e90205, 2025 • https://doi.org/10.5902/1679849X90205

|27

Verificação de Plágio
A Lit&Aut/UFSM mantém a prática de submeter todos os documentos aprovados para 

publicação à verificação de plágio, utilizando ferramentas específicas, como por 

exemplo: Turnitin.

Editora-chefe
Rosani Ketzer Umbach

Como citar este artigo

Costa, I. A. M. “HOMENS CINZENTOS”: LENDO OS CONTOS DE TADEUSZ BOROWSKI A 
PARTIR DE PRIMO LEVI. Literatura e Autoritarismo, n. 44, e90205, 2025. DOI: https://
doi.org/10.5902/1679849X90205. Disponível em: https:// periodicos.ufsm.br/LA/article/
view/90641. Acesso em: xx/xx/xxxx.


