
Lit. e Aut., n. 44, e88614, 2025  •  https://doi.org/10.5902/2179460X88614
Submissão: 14/08/2024 • Aprovação: 10/04/2025 • Publicação: 06/06/2025 

Artigo publicado por Literatura e Autoritarismo sob uma licença CC BY-NC 4.0.

ISSN 1679-849X

André Jolles e a forma simples do colaboracionismo

André Jolles and the simple form of collaborationism

Pedro MandagaráI  

I Universidade de Brasília, Brasília, DF, Brasil

RESUMO

Neste ensaio, a vida e a obra do teórico da literatura André Jolles (1874 - 1946), é tomada como mote para 
a discussão sobre a responsabilidade dos indivíduos nos processos históricos. A relação entre indivíduo 
e História é considerada a partir de Jolles (1976), Hannah Arendt (2008), Hans Ulrich Gumbrecht (2001, 
2010, 2011, 2015), Paul Ricoeur (2007), Regina Zilberman (2017) e Mary Del Priore (2009). Ao final, a obra 
de Jolles é retomada para pensar as figuras do santo e do anti-santo. A partir desta última, é trabalhada 
a figura do colaboracionista a partir de Jean-Paul Sartre (2018), figura recorrente na Segunda Guerra e 
hoje.

Palavras-chave:  Biografia; Colaboracionismo; Literatura; História 

ABSTRACT

In this essay, the life and work of literary theorist André Jolles (1874-1946) is taken as a starting point 
for the discussion on the responsibility of individuals in historical processes. The discussion on the 
individual and History is based on Jolles, Hannah Arendt, Hans Ulrich Gumbrecht, Paul Ricoeur, Regina 
Zilberman and Mary Del Priore. At the end, Jolles’ work is revisited to consider, with Jean-Paul Sartre, the 
figure of the collaborator, recurrent in the Second World War and today.

Keywords: Biography; Collaborationism; Literature; History

1 INTELECTUAIS E O NAZISMO

Minha pesquisa tem me levado a discutir as fronteiras entre literatura e 

oralidade, primariamente em obras literárias contemporâneas de autoria indígena. 

Há um campo longo e interessante de discussão sobre oralidade e literatura e sobre 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/legalcode.pt
https://doi.org/10.5902/2179460X84490

https://www.ufsm.br/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://portal.issn.org/resource/ISSN/1679-849X
https://periodicos.ufsm.br/LA
https://orcid.org/0000-0002-7970-6414


André Jolles e a forma simples do colaboracionismo. 2

Lit. e Aut., Santa Maria, n. 44, e88614, 2025 • https://doi.org/10.5902/1679849X88614

oralidade na literatura, que aborda desde Homero ao rap guarani contemporâneo. 

Tenho voltado a algumas obras fundamentais dentro desse campo, aquelas obras 

que supostamente todo mundo já leu - não só ensaios clássicos como “O narrador 

- considerações sobre a obra de Nikolai Leskov” (2012), de Walter Benjamin, como a 

tradição da retórica antiga, a partir de Aristóteles, que, afinal, condicionou o que se 

pensou sobre a oralidade por séculos.

	Cheguei à obra de André Jolles, “Formas simples”, como um desses clássicos. A 

contracapa da edição da Cultrix em português, de 1976, diz que a publicação original 

do livro de Jolles “tem sido comparada, pela sua importância, à da publicação da 

Morfologia do Conto, de Propp” (p. 226), o que era um grande elogio para se fazer nos 

anos 1970, ainda tão estruturalistas no Brasil. Me interessou sobretudo em Jolles seu 

esforço em definir alguns gêneros orais - em capítulos curtos, de um tamanho ideal 

para se tornarem o texto de referência para alguma ou outra aula, são discutidos os 

gêneros da legenda (vida de santo), saga, mito, adivinha, ditado, caso (judicial ou moral), 

memorável (a partir das Memoráveis, de Xenofonte), conto (de fadas) e chiste. O capítulo 

sobre a legenda já mostra uma erudição imensa e multifacetada, que está à vontade 

para fazer relações entre a vida de São Jorge e os recordes de atletismo da época. 

Num primeiro sobrevoo, me interessava buscar mais uma discussão de mito, essa 

palavra que é uma pedra no sapato para a teorização da oralidade, a discussão sobre 

o ditado, que esperava relacionar a livros recentes que falam de filosofia a partir das 

religiões afro-brasileiras e discutem o papel dos provérbios (Muniz Sodré (2017), Nei 

Lopes e Luiz Antonio Simas (2020), Luiz Rufino (2019), Luiz Antonio Simas e Luiz Rufino 

(2019)), e por fim o conto, que pensava ler com Benjamin ao lado.

	Mais ou menos pela metade do livro, pensei que não sabia nada sobre André 

Jolles, para além de ter publicado esse livro na Alemanha em 1930. É claro que a data 

e o lugar deveriam me dizer algo, mas foi de repente que me dei conta que os anos 

1930, na Alemanha, eram o momento e o lugar que exigiam uma tomada de posição 

- que poderia levar a destinos como o exílio (Adorno, Arendt) ou a morte (Benjamin). 



MANDAGARÁ, P. 3

Lit. e Aut., Santa Maria, n. 44, e88614, 2025 • https://doi.org/10.5902/1679849X88614

Uma rápida pesquisa revelou que Jolles tomou outro caminho. Não só aderiu ao 

nazismo em 1933 como se tornou uma espécie de “intelectual orgânico” do partido, 

trabalhando na SD, serviço de inteligência vinculado à SS. Segundo Peter Schwartz, na 

introdução de sua tradução de Formas simples para o inglês (2017), Jolles dedicou anos 

à adequação da Universidade de Leipzig ao projeto nazista (o que Fredric Jameson, 

em seu prefácio à mesma tradução, indica mais claramente como colaboração com 

o processo de perseguição política e racial na universidade). Em 1944, Jolles foi 

condecorado por Hitler com a Medalha Goethe de Artes e Ciência. Em 1945, após a 

guerra, foi considerado como “ainda nazista” mas muito velho para ser preso (tinha 71 

anos). Suicidou-se em 19461. 

	De imediato, a trajetória de Jolles nos lembra dois outros intelectuais que também 

passaram pelo partido nazista. Bem mais jovem, Hans Robert Jauss (1921-1997) foi 

combatente da Waffen-SS no front russo. Um dos criadores da Estética da Recepção, 

escola muito influente no Brasil, Jauss conseguiu, ao longo de décadas, esconder e 

dissimular sua participação em crimes de guerra. Mesmo quando seu passado foi 

revelado em artigo de Earl Jeffrey Richards em 1995, Jauss ainda se defendia em 

entrevista ao Le Monde: “O que me convenceu a entrar nas Waffen-SS não foi realmente 

a adesão à ideologia nazista. Filho de um professor, membro da pequena burguesia, 

eu era um jovem que queria me adaptar à atmosfera do tempo.” Disse ainda que: “só 

ao final da guerra descobri o que realmente tinha acontecido - e com horror” (apud 

Zilberman, 2017). Sua defesa, que já não convenceu na época, foi definitivamente 

enterrada por relatório feito em 2014 pelo historiador Jens Westemeier. Segundo este,

Hans Robert Jauss era um jovem nacional-socialista e um SS convicto. 

Jauss não era um simples seguidor tanto na Juventude Hitlerista quanto 

nas Waffen-SS. [...] Ele participou das duas organizações nazistas de 

1	  A melhor fonte de informações biográficas que encontrei está em Thys (2000), que inclui uma 
cronologia detalhada da vida do autor (p. 22-59). Além disso, o autor discute a afiliação de Jolles com 
o nazismo na introdução ao livro (p. 4-5). O artigo de Hinskens (2002) também é uma boa fonte. Assim 
como nesses casos, fiz uso de tradutor automático para a consulta de todas as fontes em holandês 
deste artigo.



André Jolles e a forma simples do colaboracionismo. 4

Lit. e Aut., Santa Maria, n. 44, e88614, 2025 • https://doi.org/10.5902/1679849X88614

modo ativo, ocupando posições de liderança e de responsabilidade, e, 

enquanto líder nas Waffen-SS, foi condecorado [foi outorgada a ele a 

Cruz de Ouro] por seu comprometimento pessoal. (apud Zilberman, 

2017)

Seus exercícios de falsificação da própria história parecem ter manchado ainda 

mais sua reputação. Conforme Regina Zilberman, “Talvez tenha almejado construir 

uma memória que apagasse outras lembranças, mas acabou vítima do passado não 

apenas por tê-lo vivido, mas por ter procurado ignorá-lo” (2017).

	O outro intelectual em questão é Martin Heidegger (1889-1976). Reconhecido como 

um dos filósofos mais importantes do século XX, Heidegger aderiu entusiasticamente 

ao nazismo em 1933, quando também foi eleito reitor da Universidade de Freiburg, 

cargo que ocupou por um ano, até renunciar. Após a guerra, Heidegger nunca pediu 

desculpas públicas (ou privadas) por sua associação com o nazismo, mesmo quando 

instado diretamente a fazê-lo (por exemplo, em sua correspondência com Marcuse). 

No entanto, o alto grau de sua identificação com o nazismo e com o antissemitismo 

mesmo após sua renúncia da reitoria de Freiburg só foi manifestado plenamente 

com a publicação póstuma (a partir de 2014) de seus Cadernos pretos, cadernos de 

anotações dos anos 1931 a 1941.

	Outros exemplos, como Leni Riefenstahl e Carl Schmitt, reforçariam e repetiriam 

a situação de intelectuais importantes nos seus campos de atuação que colaboraram 

com o nazismo. Não são, claro, importâncias paralelas: enquanto Heidegger parece 

inescapável para pensar a filosofia no século XX, consigo imaginar o campo dos estudos 

literários sem Jauss ou Jolles, ou o cinema mudo sem Riefenstahl. 

	O exercício de imaginação histórica retrospectiva parece um pouco bobo, 

mas se liga à necessidade que sentimos de um juízo acerca da relação da produção 

intelectual desses autores com sua atuação política. Há um desejo vinculado ao 

que Hans Ulrich Gumbrecht, aluno de Jauss que viria a repudiar seu orientador, 

chama de “aprender com a História” (2011): o desejo de que eventos passados 



MANDAGARÁ, P. 5

Lit. e Aut., Santa Maria, n. 44, e88614, 2025 • https://doi.org/10.5902/1679849X88614

possam servir de guia para nossa orientação no presente. Para Gumbrecht (2011), 

o passado teve essa função de ensinamento da Idade Média à Modernidade. Na 

nossa contemporaneidade, porém, o passado não ofereceria mais lições, pois não 

haveria uma posição epistemológica a partir da qual ver uma continuidade entre 

passado e presente. Gumbrecht (2011) segue autores como Lyotard (1998) que 

viram na filosofia da história do século XIX um ímpeto narrativo totalizante, que 

dava sentido à História a partir da narração do desenvolvimento de algumas noções-

mestras, como o Espírito hegeliano ou a luta de classes marxista. No século XX, 

esses paradigmas teriam se quebrado levando ao surgimento do “observador de 

segunda ordem” (Gumbrecht, 2010; apud Luhmann, 2011), que pode suspender as 

narrativas e analisá-las como construções sociais. Assim, no nosso “amplo presente” 

(Gumbrecht, 2015), teríamos uma miríade de narrativas sobre o passado e nenhuma 

confiança em qualquer uma delas para nos guiar. Nossa fascinação com o passado 

deixaria de lado o “aprender” e se manifestaria na evocação de uma presença ou no 

Stimmung (“clima”) de outro momento histórico. O futuro, por sua vez, se tornaria 

uma questão de cálculo de riscos (Gumbrecht, 2001, p. 55; apud Beck, 2011).

	As teses de Gumbrecht sobre esse ponto nunca me convenceram. Sua ênfase 

epistemológica (o que se aprende com a História) me parece ignorar um quadro de 

demandas que os processos históricos legam ao presente - demandas por reparação, 

reconhecimento e justiça, por exemplo. Não creio que essas demandas nos cheguem 

como um aprendizado, como na moral muitas vezes apensa a uma fábula (não faça 

isso ou aquilo), mas como algo da ordem da pergunta: face a essa herança, o que fazer? 

Conforme o (por já demais citado) artigo de Regina Zilberman sobre o legado de Hans 

Robert Jauss: “Porque essas são as questões que estão em jogo. Em primeiro lugar, 

como julgar os fatos pretéritos, tenhamos ou não feito parte dele? E como podemos nos 

posicionar diante dele, sobretudo quando seus efeitos, então e agora, incidem sobre 

nossas ações e exercício da profissão?” (2017).



André Jolles e a forma simples do colaboracionismo. 6

Lit. e Aut., Santa Maria, n. 44, e88614, 2025 • https://doi.org/10.5902/1679849X88614

2 JULGAR UMA VIDA

Zilberman (2017) começa sua discussão fazendo referência a um dos mais 

célebres julgamentos da história - o de Sócrates, que a autora comenta a partir 

de passagens do diálogo Críton, de Platão. Em sua leitura, a aceitação da pena de 

execução por parte de Sócrates e sua recusa a um plano de fuga arquitetado por 

Críton asseguram ao Sócrates representado por Platão um lugar como alicerce da 

história posterior.

	Formas simples é eivado de referências jurídicas. A forma do caso é discutida a 

partir da leitura de casos jurídicos. Também a forma do memorável passa pela discussão 

de exemplos jornalísticos e históricos que têm implicações jurídicas óbvias (como a 

narrativa do assassinato de Guilherme de Orange, no século XVI). O momento em que 

o texto mais se aproxima da temática do julgamento, no entanto, é na discussão da 

forma da legenda.

	Jolles define a legenda como uma forma simples que se atualiza nas narrativas 

de vidas de santos, como as recolhidas por Tiago de Voragine (Jacobus de Varazzo) na 

Legenda áurea, no século XIII. No entanto, textos hagiográficos não seriam em si uma 

forma simples. Essa entidade elusiva é descrita pelo autor no seguinte parágrafo:

Sempre que uma disposição mental leva a multiplicidade e a diversidade 

do ser e dos acontecimentos a [se] cristalizarem para assumir uma certa 

configuração; sempre que tal diversidade, apreendida pela linguagem 

em seus elementos primordiais e indivisíveis e convertida em produção 

linguística, possa ao mesmo tempo querer dizer e significar o ser e 

o acontecimento, diremos que se deu o nascimento de uma Forma 

Simples. (1976: p. 46)

A forma simples, portanto, é uma disposição mental que se converte em 

produção linguística. Note-se que esta não é necessariamente escrita, já que diversas 

formas com manifestações primariamente orais, como a adivinha, o ditado e o chiste, 



MANDAGARÁ, P. 7

Lit. e Aut., Santa Maria, n. 44, e88614, 2025 • https://doi.org/10.5902/1679849X88614

serão discutidas no livro. Também a legenda não se esgota nas narrativas hagiográficas 

escritas. O caso de São Jorge, analisado por Jolles, mostra que a legenda designa um 

corpo de tradições (históricas e mutáveis) que aderem ao nome de um santo.

	A caracterização do santo depende ainda do vínculo institucional com o 

catolicismo. Pressionada pela Reforma, a Igreja Católica regulamentou, no século XVII, 

o processo de canonização, até então vinculado a práticas populares de devoção. 

No novo processo, aos candidatos à beatificação e canonização deve ser aplicado “o 

mesmo rigor que num processo penal” (p. 33) - mesmo o papel do promotor estaria 

representado pela posição habitual de “advogado do Diabo” (i.e., acusador do candidato 

a santo). Jolles ressalta, no entanto, que a forma jurídica da canonização não rompe 

com as práticas “originais e espontâneas” anteriores: “é o desfecho de um processo 

cultural” (p. 33) que chega à “formulação de uma Forma” (p. 34), o que quer dizer, que 

cristaliza algo que já existia como “disposição mental” (p. 46). Na elevação de algum 

nome a santo nas práticas populares já havia um julgamento implícito envolvido. O 

santo seria um “modelo”: 

O santo é o indivíduo em quem a virtude se consubstancia e objetiva, 

o personagem que permite aos que o cercam mais ou menos de perto 

imitá-lo. Ele é a representação efetiva do personagem que podemos 

tentar igualar e, ao mesmo tempo, a prova de que a virtude ativa se 

realiza, efetivamente, quando a evitamos. Sendo grau supremo da 

virtude e, como tal, inacessível, o santo permanece não obstante em 

nosso domínio, graças à sua natureza de objeto. É a figura cuja forma 

nos faz perceber, viver e conhecer uma realidade que nos parece 

desejável sob todos os aspectos; e essa figura exemplifica, ao mesmo 

tempo, a possibilidade de tal passagem à ação; tomado na acepção 

dessa forma, ele é, em resumo, um modelo imitável. (p. 40)

A legenda como forma indicaria o processo que elege alguém como exemplo de 

virtudes, como alguém que pode ser imitado pela comunidade de fiéis2. 

2	  Como também disse Mary Del Priore, “A seguir, a hagiografia encarregou-se de demonstrar a 
exemplaridade humana. A vida dos santos deveria incentivar modelos aos leitores.” (2009: p. 7)



André Jolles e a forma simples do colaboracionismo. 8

Lit. e Aut., Santa Maria, n. 44, e88614, 2025 • https://doi.org/10.5902/1679849X88614

Haveria, ainda, uma “disposição mental da contra-imitação” (p. 53), que levaria 

aos anti-santos, às figuras de vilania que encarnariam a maldade. Um dos exemplos é 

Fausto, cuja sede de saber o leva a um pacto com o Diabo. O exemplo principal, bem 

mais problemático considerando a afiliação posterior de Jolles ao nazismo, é do Judeu 

Errante, que seria condenado a andar eternamente pelo mundo por ter negado o 

descanso a Jesus (p. 51-52).

	Tomar uma vida individual como exemplo ou contra-exemplo é uma atitude 

anterior ao catolicismo e às vidas de santos. Jolles usa o exemplo da I Ode Olímpica, de 

Píndaro, o que facilita a transição para falar dos ídolos esportivos como manifestações 

da legenda. Outros exemplos poderiam ser facilmente utilizados - as Vidas paralelas, 

de Plutarco, ou mesmo a Ciropédia, de Xenofonte, têm uma função óbvia de exemplo 

de vidas que, se não são completamente virtuosas, são de alguma forma admiráveis. 

Algo da identificação com o exemplo parece também estar em jogo quando Aristóteles 

fala da mimesis do herói trágico na Poética - afinal, aprendemos com os sentimentos 

que a queda de um herói nos provoca. E, se para Aristóteles a poesia é superior à 

História, nada parece impedir na Poética que a História se torne poesia. Para o público, 

aqueles heróis existiram e aqueles deuses ainda agiam na vida cotidiana. E, afinal, 

ao menos uma grande tragédia (Os persas, de Ésquilo), tratou de assunto histórico e 

contemporâneo.

	Com os gregos podemos pensar que o julgamento de uma vida pode mudar 

de acordo com o quadro de valores de cada época. A húbris ou desmedida do herói 

trágico não se compara com a tentação ou o pecado que os santos devem evitar: 

enquanto um é punido por ultrapassar as barreiras do humano, outro busca o divino 

como modelo. No mundo antigo, não seria possível a “imitação de Cristo”. Os deuses 

podem no máximo guiar nossa ação (como Atena na Ilíada), mas não podem servir de 

modelo.

	Ao tratar de Lessing em seu Homens em tempos sombrios (discutido também 

por Zilberman, 2017), Hannah Arendt fala da necessidade de narrar que acompanha 



MANDAGARÁ, P. 9

Lit. e Aut., Santa Maria, n. 44, e88614, 2025 • https://doi.org/10.5902/1679849X88614

a lembrança da História. Cada ação só ganha sentido quando “já se encerrou e se 

tornou uma estória suscetível de narração” (2008: p. 24). Há um ímpeto de repetição 

dessas histórias, de contá-las e recontá-las. Embora cada uma delas não “resolv[a] 

qualquer  problema e não alivi[e] nenhum sofrimento” (p. 24), ainda assim “Nenhuma 

filosofia, nenhuma análise, nenhum aforismo, por mais profundos que sejam, podem 

se comparar em intensidade e riqueza a uma estória contada adequadamente” (p. 25). 

Penso que Arendt, aqui, está trazendo para o terreno do biográfico o privilégio que a 

ação (entendida, à moda grega, como ação política e pública) tem em sua filosofia, em 

especial em A condição humana.

	Com pressupostos diferentes, a ideia da grande intensidade do relato de uma 

vida aparece também no discurso historiográfico pós-1980, dentro de um processo 

de desilusão de parte dos historiadores com as possibilidades do marxismo, do 

estruturalismo e das histórias de grande duração. Como diz Mary Del Priore, em artigo 

que pensa os usos da biografia na historiografia,

Mas não se tratava mais de fazer, simplesmente, a história dos grandes 

nomes, em formato hagiográfico – quase uma vida de santo –, sem 

problemas, nem máculas. Mas de examinar os atores (ou o ator) 

célebres ou não, como testemunhas, como reflexos, como reveladores 

de uma época. A biografia não era mais a de um indivíduo isolado, mas, 

a história de uma época vista através de um indivíduo ou de um grupo 

de indivíduos. (2009: p. 90)

A vida narrada seria, ainda, algo da ordem do exemplo, mas o que seria 

exemplificado pelo sujeito seria a “história de uma época”. Cada indivíduo seria 

testemunha ou reflexo ou “revelador” de uma época - três funções bastante diversas, 

mas que parecem de alguma forma se relacionar às ideias de intensidade e riqueza que 

Arendt vê como características da narrativa enquanto forma.

	De modos diversos, Arendt e Del Priore parecem se afastar do uso da história 

de uma vida como modelo ou guia para o presente. Para Del Priore, a vida exemplifica 



André Jolles e a forma simples do colaboracionismo. 10

Lit. e Aut., Santa Maria, n. 44, e88614, 2025 • https://doi.org/10.5902/1679849X88614

o passado (a “história de uma época”) e pode nos mostrar esse passado. Para Arendt, 

embora a história de uma vida dê sentido às ações, tal sentido não resolve nada nem 

alivia sofrimentos.

	Em seu A memória, a história e o esquecimento (2007), Paul Ricoeur3 apresenta 

a possibilidade de um juízo sobre a História que não seja privilégio de juízes e 

historiadores. Para Ricoeur, o debate público sobre a história pode partir da “ideia de 

exemplaridade do singular”, que não dependeria nem da “avaliação moral enquanto 

tal”, nem da “categorização historiográfica” (p. 346). O autor propõe que um evento 

singular não precisa ser julgado sob a égide da exemplaridade moral, que discutimos 

a partir de Jolles e da legenda, ou da exemplificação de um passado não relacionado 

às exigências do tempo presente, como propõem (de formas diferentes) Gumbrecht, 

Arendt e Del Priore. Ricoeur caracteriza assim sua ideia:

A ideia de singularidade exemplar só pode ser formada por uma opinião 

pública esclarecida que transforma o julgamento retrospectivo sobre o 

crime em juramento de evitar seu retorno. Assim ressituada na categoria 

da promessa, a meditação sobre o mal pode ser arrancada da deploração 

infinita e da melancolia desarmante e, mais fundamentalmente ainda, 

do círculo infernal da inculpação e da desculpação. (p. 347)

A escolha do que é singular ou exemplar, no entanto, é necessariamente política 

e sujeita às necessidades do tempo presente conforme manifestas em suas diferentes 

conjunturas. Tomando o exemplo mais grave, cada genocídio é necessariamente 

singular, mas há singularidades mais reconhecidas que outras. Soa, além disso, 

utópico (no mau sentido, excessivamente utópico) pensar, no nosso tempo presente, 

que talvez não seja mais o de Ricoeur, em uma “uma opinião pública esclarecida que 

3	  Após a escrita do texto principal deste artigo, tive acesso à polêmica que envolve a atitude de 
Paul Ricoeur durante a Segunda Guerra. Ricoeur publicou no jornal pétainista L’Unité Française artigos 
que alguns críticos, como Richard Wolin (2005) entenderam como tendo ideias afins ao colaboracionista 
(mesmo que Ricoeur à época fosse prisioneiro dos alemães). Houve outras interpretações dos fatos, 
que parecem não ter sido negados por Ricoeur (Kaplan, 2007, Levy, 2008). Recentemente, foi publicado 
o romance De l’oubli (2024), de Jean Michel Ollé, que retoma um dos conceitos tratados em Memória, 
história, esquecimento e que teve certa repercussão na França.



MANDAGARÁ, P. 11

Lit. e Aut., Santa Maria, n. 44, e88614, 2025 • https://doi.org/10.5902/1679849X88614

transforma o julgamento retrospectivo sobre o crime em juramento de evitar seu 

retorno”. Pelo contrário, temos agora uma situação infinitamente mais complexa para 

se pensar a “opinião pública”, dadas as experiências mundiais com redes sociais e fake 

news. E mesmo o julgamento correto sobre um crime pode se aliar à perpetração de 

novas violências em massa, como vemos no suporte mundial ao massacre de Gaza 

por Israel.

3 A FORMA SIMPLES DO COLABORACIONISMO

	Voltemos a André Jolles e à definição de “forma simples”, que comentamos 

brevemente no início da seção anterior. A partir de Nietzsche, e em analogia com o 

“motivo” musical, Jolles vê as formas simples como compostas por “gestos verbais”, isto 

é, “acontecimentos apreendidos por conceitos” (1976: p. 47). No exemplo da Legenda, 

os milagres ou as provações dos Santos seriam os gestos verbais que comporiam a 

Legenda e que poderiam se manifestar numa Vida de Santo individual.

	A expressão “gesto verbal”, que soa estranhamente atual, leva à teoria da 

linguagem delineada por Jolles na introdução de seu livro. Para ele, a linguagem tem uma 

relação direta com o mundo do trabalho, entendido como a conexão entre as atividades 

de cultivo, fabricação e interpretação (atividades vinculadas às figuras do agricultor, do 

artesão e do sacerdote). Enquanto a linguagem faz parte do trabalho em si, a partir da 

atividade do sacerdote (que traria sentido para as atividades laborais do agricultor e do 

artesão), ela também replica em si a mesma divisão. A linguagem “atribui um nome a 

tudo o que foi cultivado, fabricado, interpretado”, mas, “mais profundamente”, “é um 

princípio de cultura de fabricação e de interpretação no qual se produz, com a maior 

especificidade, a vinculação a uma determinada ordem” (p. 25). Jolles entende que a 

linguagem tem um papel produtivo: “as palavras podem cumprir-se” (p. 25). Exemplos 

como a evocação e a magia, assim como outros mais cotidianos como a promessa, 

fazem parte de seu argumento que, neste aspecto (embora com uma fundamentação 

bem diversa), lembra a teoria dos atos de fala de Austin (conforme também apontado 

por Jameson em Jolles, 2017).



André Jolles e a forma simples do colaboracionismo. 12

Lit. e Aut., Santa Maria, n. 44, e88614, 2025 • https://doi.org/10.5902/1679849X88614

	Na linguagem, a atividade de “cultivar” “vincula as coisas a uma ordem” (p. 

26), como faz a magia ou ações como a promessa. A atividade de “fabricar”, por sua 

vez, parece ter um sentido próximo da poiesis, vinculada a “gerar o novo, mudando a 

ordem das coisas” - Jolles chega a mencionar “ato poético” em relação a esta atividade. 

O trabalho de “interpretar”, por sua vez, tem como referências o conhecimento e o 

pensamento (p. 27).

	Jolles usa um exemplo que, em retrospecto, soa bizarro. Para exemplificar 

o trabalho de transformação da linguagem (o “fabricar”), ele menciona a figura de 

Mussolini, que se dividiria em dois: um Mussolini tal como existia no mundo e outro tal 

como é conhecido “pelas reportagens, pelas crônicas, pelas anedotas” (p. 26). Pensar 

as relações entre Mussolini I e Mussolini II seria o trabalho da interpretação.

	Embora o exemplo não esteja escrito de forma a mencionar qualquer apoio 

a Mussolini, podemos, a partir dele, reintroduzir a forma da “anti-legenda”, já 

mencionada na seção anterior. Assim como os milagres provados por testemunhos 

para os santos, as maldades dos anti-santos são testemunhadas - há “gestos verbais” 

próprios do anti-santo:

A partir de certo ponto, as proezas do malfeitor podem objetivar-se 

em maldade ativa e desprender-se dele, para lhe serem, em seguida, 

vinculadas de novo. A sua figura cristaliza-se, então; o gesto verbal 

apossa-se dele e, mesmo depois de ele ter sofrido seu castigo como 

indivíduo, mesmo depois de sua execução, a falta ativa que é o reflexo 

de sua Maldade lhe sobreviverá à personagem. (p. 53)

Os exemplos elencados por Jolles são caros ao mundo medieval e dos princípios 

da modernidade, como a figura de Fausto. Pensando no que seria uma anti-legenda 

contemporânea, podemos pensar no próprio Jolles como um exemplo de uma dessas 

figuras, a do “colaboracionista”4.

4	  Embora também seja usada a forma “colaborador”, consideramos que a utilizada no artigo é 
menos ambígua.



MANDAGARÁ, P. 13

Lit. e Aut., Santa Maria, n. 44, e88614, 2025 • https://doi.org/10.5902/1679849X88614

	Para Jean-Paul Sartre, refletindo em 1945 sobre as experiências da França sob 

ocupação nazista, o colaboracionista não é um simples representante de classe mas 

alguém que toma uma decisão individual a partir de uma posição de desassimilação 

social. O colaboracionista normalmente está à margem dos partidos políticos 

organizados e é recrutado “entre os fracassados do jornalismo, das artes, da educação” 

(2018, p. 4). Em outro tom, comunidades inteiras podem se “desassimilar” da nação 

e se tornarem propensas a colaborar (p. 5). A desassimilação com a nação se reflete 

numa recusa do Estado constitucional:

A maioria dos colaboradores foi recrutada entre aqueles que se 

nomeiam de “anarquistas de direita”. Eles não aceitavam nenhuma lei 

da República, declaravam-se livres para recusar imposto ou a guerra; 

recorreram à violência contra seus adversários, apesar dos direitos 

reconhecidos pela nossa Constituição. (p. 6)

Hinskens (2002) elenca algumas hipóteses para o holandês André Jolles aderir 

à colaboração com o nazismo: oportunismo, ser politicamente tolo, antissemitismo, 

frustração (p. 79-80). Destas, a tolice política e a frustração se encaixam perfeitamente 

com a descrição do colaboracionista sartreano e sua desvinculação dos círculos do 

sucesso político e profissional.

“Colaboracionista” também pode ser utilizado para a colaboração com um 

regime injusto ou com a perseguição política (como é utilizado, por exemplo, no artigo 

de Marques, 2020). Assim se supõe uma cisão no corpo político, como se o regime 

injusto fosse uma força invasora. Contrapõe-se a Jaspers, que vê uma responsabilidade 

de todos os cidadãos com as ações de seu Estado (2018).

Em artigo na revista Quatro cinco um, o editor Paulo Roberto Pires relaciona 

a figura do colaboracionista conforme definida por Sartre com o que estava 

acontecendo no Brasil no seu momento de publicação, em 2021. No meio de 

uma pandemia que matava milhares de pessoas por dia, Pires defende que se 

deve considerar colaboracionista aquele que “encarapitado num grande jornal, 



André Jolles e a forma simples do colaboracionismo. 14

Lit. e Aut., Santa Maria, n. 44, e88614, 2025 • https://doi.org/10.5902/1679849X88614

dissemina negacionismo como opinião; e também o coleguinha que, em mal 

disfarçado corporativismo, o defende com premissas pseudo-liberais”. Mais ainda, 

“É colaboracionista, hoje, todo aquele que, tendo voz pública, se abstém – mesmo 

que, em tese, não subscreva os valores de destruição. Pois em momentos graves, 

quem não é inequivocamente contra é, na prática, a favor.” (2021).

Passados alguns anos, temos um terreno em confronto. Embora o projeto de 

destruição não esteja mais liderando o Executivo do país, seus epígonos estão nas casas 

legislativas, em governos estaduais e municipais, em centros de decisão financeiros. 

Na disputa atual, refletir sobre a figura do colaboracionista e sobre a responsabilidade 

individual nos processos históricos é uma necessidade.

REFERÊNCIAS

ARENDT, Hannah. Homens em tempos sombrios. São Paulo: Companhia das Letras, 2008. 

BECK, Ulrich. Sociedade de risco: rumo a uma outra modernidade. São Paulo: Ed. 34, 2011.

BENJAMIN, Walter. O narrador: considerações sobre a obra de Nikolai Leskov. Obras 
escolhidas: ensaios sobre literatura e história da cultura. São Paulo: Brasiliense, 2012. p. 
213-241.

DEL PRIORE, Mary. Biografia: quando o indivíduo encontra a história. Topoi, v. 10, n. 19, jul.-
dez. 2009, p. 7-16.

GUMBRECHT, Hans Ulrich. Depois de “Depois de aprender com a história”, o que fazer com 
o passado agora? In: NICOLAZZI, Fernando; Mollo, Helena Miranda; ARAUJO, Valdei Lopes de 
(orgs.). Aprender com a história? O passado e o futuro de uma questão. Rio de Janeiro: 
Editora FGV, 2011.

GUMBRECHT, Hans Ulrich. Devemos continuar escrevendo histórias da literatura?. In: Moreira, 
Maria Eunice (org.). Histórias da literatura: teorias e perspectivas. Porto Alegre: EDIPUCRS, 
2010.

GUMBRECHT, Hans Ulrich. How is Our Future Contingent? Reading Luhmann Against Luhmann. 
Theory, Culture & Society, v. 18, 2001, p. 49-58.

GUMBRECHT, Hans Ulrich. Nosso amplo presente. São Paulo: Editora Unesp, 2015.

HINSKENS, Frans. André Jolles - Van vagant tot ontheemde. Nachbarspräche Niederländisch, 
v. 17, n. 1-2, 2002, p. 66-82.

JASPERS, Karl. A questão da culpa: A Alemanha e o Nazismo. São Paulo: Todavia, 2018.



MANDAGARÁ, P. 15

Lit. e Aut., Santa Maria, n. 44, e88614, 2025 • https://doi.org/10.5902/1679849X88614

JOLLES, André. Formas simples: legenda, saga, mito, adivinha, ditado, caso, memorável, conto, 
chiste. São Paulo: Cultrix, 1976.

JOLLES, André. Simple forms. Londres: Verso, 2017. Tradução e introdução Peter Schwartz. 
Prefácio Fredric Jameson.

KAPLAN, David M.   Paul Ricoeur and the Nazis. Research in Phenomenology 37 (2007) 219–
236, 

Levy, R.. Sur la passade pétainiste de Paul Ricoeur : un bref épisode ? Sens public, 2008. 
https://doi.org/10.7202/1064415ar

LOPES, Nei; Simas, Luiz Antonio. Filosofias africanas: uma introdução. São Paulo: José 
Olympio, 2020.

LUHMANN, Niklas. Introdução à teoria dos sistemas: Aulas publicadas por Javier Torres 
Nafarrate. São Paulo: Vozes, 2011.

LYOTARD, Jean-François. A condição pós-moderna. Rio de Janeiro: J. Olympio, 1998.

MARQUES, Karina. (2020). Mea culpa e autopunição: o colaboracionista em Não falei, de Beatriz 
Bracher, e o desertor em Azul-corvo, de Adriana Lisboa . Estudos De Literatura Brasileira 
Contemporânea, (60), 1–12.

OLLE, Jean Michel. De l’oubli [roman apocryphe]. Paris: Au Pont 9, 2024.

RICOEUR, Paul. A memória, a história, o esquecimento. Campinas: Unicamp, 2007.

RUFINO, Luiz. Pedagogia das encruzilhadas. Rio de Janeiro: Mórula editorial, 2019.

SARTRE, Jean-Paul. O que é um colaborador? Seminário do Grupo de Estudos Sartre, 2018. 
Disponível em https://eventos.uece.br/siseventos/processaEvento/evento/downloadArquivo.
jsf;jsessionid=A3CCFD00812B98E944E620A67FFECC55.eventoss1?id=440&diretorio=docume
ntos&nomeArquivo=440-05082018-222234.pdf&contexto=ges2018 . 

SIMAS, Luiz Antonio; Rufino, Luiz. Fogo no mato: a ciência encantada das macumbas. Rio 
de Janeiro: Mórula editorial, 2019.

SODRÉ, Muniz. Pensar nagô. Petrópolis: Vozes, 2017.

THYS, Walter (org.). André Jolles (1874-1946): “gebildeter Vagant”: Briefe un Dokumente. 
Amsterdam: Amsterdam University Press, 2000.

WOLIN, Richard, Paul Ricoeur as Another: How a Great Philosopher Wrestled with His Younger 
Self. The Chronicle of Higher Education (October 14, 2005), Sec. B, pp. 10–11.

ZILBERMAN, Regina. Memórias de tempos sombrios. Estudos de Literatura Brasileira 
Contemporânea, Brasília, n. 52, p. 9-30, Dec.   2017 .    Disponível em:  http://www.scielo.br/
scielo.php?script=sci_arttext&pid=S2316-40182017000300009&lng=en&nrm=iso



André Jolles e a forma simples do colaboracionismo. 16

Lit. e Aut., Santa Maria, n. 44, e88614, 2025 • https://doi.org/10.5902/1679849X88614

Contribuição de Autoria

1 – Pedro Mandagará
Universidade de Brasília 
Doutor em Letras pela PUCRS (2012). Professor adjunto da Universidade de Brasília e 
pesquisador do Grupo de Estudos em Literatura Brasileira Contemporânea (GELBC).
https://orcid.org/0000-0002-7970-6414 • pedromandagara@unb.br	
Contriuição: Conceituação, Metodologia, Escrita – revisão e edição

Conflito de Interesses
Os autores declararam não haver conflito de interesses.

Direitos Autorais
Os autores dos artigos publicados pela Lit&Aut/UFSM mantêm os direitos autorais de 

seus trabalhos.

Verificação de Plágio
A Lit&Aut/UFSM mantém a prática de submeter todos os documentos aprovados para 

publicação à verificação de plágio, utilizando ferramentas específicas, como por 

exemplo: Turnitin.

Editora-chefe
Rosani Ketzer Umbach

Como citar este artigo

MANDAGARÁ, P. André Jolles e a forma simples do colaboracionismo. Literatura e 
Autoritarismo, n. 44, e88614, 2025. DOI: https://doi.org/10.5902/1679849X88614 Disponível 
em: https://periodicos.ufsm.br/LA/article/view/88614. Acesso em: xx/xx/xxxx.


